
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 51 (1995)

Artikel: Anders als Sprache, Gott und Zeit: der Haken der Transzendenz im
Dichten Paul Celans

Autor: Rauscher, Gerald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anders als Sprache, Gott und Zeit
Der Haken der Transzendenz im Dichten Paul Celans

von Gerald Rauscher*

Für Merav

"Laß uns auch solches beginnen"

Es ist ein beklemmender Gedanke, daß Paul Celan heute noch leben könnte.
Ohne falsches Pathos läßt sich die Trauer seiner Freunde nachfühlen, als sie
erfahren: "Paul Celan lebt nicht mehr. [...] Daß er unbeschreiblich gegenwärtig
wirkte in diesen Tagen, daß niemand seiner Gegenwart sich entziehen konnte,
das bedeutete für jeden eine unvergeßliche, eine unsäglich schmerzliche
Erfahrung"'. Das schwänkische Hesse-Diktum "Von der Wiege bis zur Bahre / Sind es

fünfzig Jahre"2 trifft wohl auf kaum einen anderen Dichter mit solch
absurdschauriger Exaktheit zu. 1920-1970 sind die Eckdaten einer Lebenskrise, die alle
gestiftete Sinnhoffnung zurücknimmt in ihr unumkehrbares Resignieren.

Im Umgang mit Paul Celans Werk scheint mir eine besonders aufmerksame
Ethik des Sekundären, gewissermaßen ein literarischer Verhaltenskodex von
seinen Interpreten gefordert zu sein. Gerhart Baumann berichtet etwa von einem
zornigen Ausbruch Celans aufgrund einer durchaus wohlgesinnten Studie - einer
vergleichenden Gegenüberstellung mit Mallarmé -, die zum unwiderruflichen
Zerwürfnis mit dem Verfasser samt dessen Ehefrau führt trotz jahrelanger
Freundschaft: "Celan widersetzte sich jedem Versuch eines Vergleichs und
beharrte auf dem Unvergleichbaren. Selbst eine 'Abgrenzung' bedeutete für ihn
eine unerwünschte Beziehung."3 Celan "zeigte sich in hohem Grade ungehalten,
wenn seine Dichtung mit theoretischen Überlegungen in Zusammenhang
gebracht wurde"4, denn dies gilt ihm als anmaßender Herrschaftsanspruch, der dem
Wesen jeglicher Kunst zuwider ist und das Gedicht zum Beweisobjekt erniedrigt:

eine Theorie in ihrer Voreiligkeit zerstört die einzigartige Atmosphäre des

Unerklärlichen, des Mysteriösen. Nicht Überheblichkeit, vielmehr Verletzlichkeit

und Verletztheit sprechen aus diesen Reaktionen Celans.
Die Frage nach dem Wer eines Werks zeichnet sich aus durch das

Zusammenfallen von Gefragtem und Befragtem, Antwortender und Geantwortetes fallen

in eins. Wer? richtet sich an jenes Antlitz, das selbst die Antwort auf die Fra-

* Gerald Rauscher, Hennentalweg 29, D - 72070 Tübingen, Deutschland.

1 Gerhart Baumann, Erinnerungen an Paul Celan. Frankfurt am Main 1992, 143f.

2 Hermann Hesse, Die Gedichte. Frankfurt am Main 1977, 774.

3 Gerhart Baumann, aaO 84.

4 AaO 101.

132



ge ist, es fragt in einem anderen Sinne als Was? Der Wer eines Schaffens steht
dem Geschaffenen nicht bei und ist ihm nicht beigegeben, beide stehen einander
über kurz oder lang nicht mehr zur Verfügung: das Gedicht entläßt den Dichter
nicht nur "aus seiner ursprünglichen Mitwisserschaft"5, es entthront ihn förmlich,

indem es ihn überlebt. Aber es ist das geringere von beiden, es vermag
lediglich anwesend zu sein als Manifestation der Abwesenheit seiner Abkunft.
"Die Lesbarkeit", so sagt Edmond Jabés, "ist postum."6 Das Gedicht beschreibt
eine Seinsweise, in der nichts endgültig, in der alles Zeichen ist, in der alles von
naturgemäß verspäteter Deutung abhängt. Man muß sich im klaren darüber sein,
daß bei der Beschäftigung mit Paul Celan das wichtigste fehlt: der lebende Paul
Celan. Das Was? des Paul Celan gerät zum Nebensächlichen, gerade weil es das

einzige ist, was wir haben, worauf wir uns beziehen können, denn "[w]enn man
den Menschen von seinen Werken aus versteht, wird er mehr überrumpelt als
verstanden. Sein Leben und seine Arbeit sind eine Maske."7

"Du und ich. Sprache, Sprache."

Wie die Erfahrung von Verlust, von Mangel, umgesetzt werden kann in ein
Besitzen von etwas, zeigt Sigmund Freuds Beobachtung jener "großen kulturellen

Leistung"8 eines eineinhalbjährigen Knaben: "Das Kind hatte eine Holzspule,
die mit einem Bindfaden umwickelt war. Es fiel ihm nie ein, sie zum Beispiel

am Boden hinter sich herzuziehen, also Wagen mit ihr zu spielen, sondern es
warf die am Faden gehaltene Spule mit großem Geschick über den Rand seines
verhängten Bettchens, so daß sie darin verschwand, sagte dazu sein bedeutungsvolles

o-o-o-o und zog dann die Spule am Faden wieder aus dem Bett heraus,
begrüßte aber deren Erscheinen jetzt mit einem freudigen [ !] 'Da' ."9 Freud deutet
das Spiel als Nachstellung einer realen Begebenheit, die es dem Knaben gestattet,

seine Rolle als passiver Erdulder einzutauschen gegen die des aktiven "Herren

der Situation'"0. Das In-Szene-Setzen des Verschwindens und Wiederkommens,

des Fort und Da, entschädigt gleichsam für den erlittenen Verlust, schließlich

für den "von ihm zustande gebrachten Triebverzicht (Verzicht auf
Triebbefriedigung), das Fortgehen der Mutter ohne Sträuben zu gestatten."" Die
Angst um das andauernde Ausbleiben eines anderen Menschen bewältigt der
Junge durch die Schaffung eines dauerhaft präsenten Laut- bzw. Wortschatzes:
anstelle der Abwesenheit der Mutter, dargestellt durch die Spule hinter dem Bett-

5 Paul Celan, Gesammelte Werke 3. (GW 1-5), Frankfurt am Main 1986, 177.

6 Edmond Jabés, Das kleine unverdächtige Buch der Subversion. München, Wien
1985,22.

7 Emmanuel Lévinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg

im Breisgau-München 1987, 258.

8 Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips (1920). In: ders., Psychologie des Un-be-
wußten. Zürich 1976, 225.

9 Ebd.

10 AaO 226.

11 AaO 225.

133



rand, tritt die Anwesenheit einer sprachlichen Realität. Jacques Lacan spricht in
diesem Zusammenhang vom "symbolischen Mord'"2, das Vernichtete ersteht
quasi im und als Ersatzwort. Bei Celan wird es heißen: "Ein Wort - du weißt: /
eine Leiche.'"3 Die Schaffung eines Symbols hebt aber die Differenz nicht auf,
die dieser Beziehung wie ein Fluch innewohnt: die Mutter ist nicht die Holzspule,

das Wort ist weder Mutter noch Holzspule. Dieser Mangel ist letztlich die
seltsame Materialisation des Zeitproblems selbst, das der Symbolordnung
vorgelagert ist: die Vergegenwärtigung eines Vergangenen in der Vorstellung kann
nicht gleichgesetzt werden mit der vergangenen Gegenwart. Die Realität der
Sprache bringt somit keinen Gewinn ein, sondern zeigt einen Verlust an:
unweigerlich grenzt sie das Reale aus, auf das Reale hat sie keinen Zugriff.

Der planmäßige Zweifel an der Zulänglichkeit von Sprache ist von Beginn
an ein Phänomen des entwurzelten altösterreichischen Judentums, dem gleichzeitig

mit seiner Identität auch sein Ausdrucksmittel fraglich gemacht wurde.
Allen voran zu nennen Fritz Mauthner, der wohl erste und gründlichste Entmy-
thologisierer der Sprache. Für ihn kann Sprache keine Gedanken vermitteln, weil
sie diese in ihrer Einzigartigkeit vernichtet: "Die Sprache ist ein Werkzeug, mit
dem sich die Wirklichkeit nicht fassen läßt.'"4 Weil unser Wissen immer nur
Wortwissen ist und wir nur Worte haben, wissen wir nichts. "Die Sprache ist
aber kein Gegenstand des Gebrauchs, auch kein Werkzeug, sie ist überhaupt kein
Gegenstand, sie ist gar nichts anderes als ihr Gebrauch. Sprache ist Sprachgebrauch.'"5

Im Unterschied aber zu Wittgenstein, Stöhr und Wahle lehnt Mauthner

eine Metasprache zur Bestimmung der Grenzen des Ausdrückbaren ab. Wegen

der Unfähigkeit der Sprache, sich selbst zu transzendieren und wegen ihrer
Verzerrung der intendierten Inhalte, arbeitet jener Rhetoriker des mystischen
Schweigens seine Sprachskepsis aus "zur unerschütterlichsten negativen Theologie

des 20. Jahrhunderts'"6. Nebenbei leistet sich Mauthner den Widerspruch,
für den Aufruf an alle Denker, daß sie auf den Gebrauch von Sprache verzichten
sollen, immerhin vier Bände zu benötigen.

Vor diesem milieuspezifischen Hintergrund erst wird man den Gehalt von
Celans Äußerungen abschätzen können, so etwa in seinem einzigen Prosastück
Gespräch im Gebirg, wo er jene jüdische Distanz zu der wirklichkeitsverdecken-
den Sprache, die - gleich der Erde selbst - nicht für die Menschen da zu sein
scheint, auf den Punkt bringt: "eine Sprache, nicht für dich und nicht für mich -
denn, frag ich, für wen ist sie denn gedacht, die Erde, nicht für dich, sag ich, ist
sie gedacht, und nicht für mich -, eine Sprache, je nun, ohne Ich und ohne Du,
lauter Er, lauter Es, verstehst du, lauter Sie, und nichts als das.'"7 Sprache, und

12 Jacques Lacan, Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache. In: ders., Schrif¬
ten I. Berlin 1973, 166.

13 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 125.

14 Fritz Mauthner, Sprache und Leben. Salzburg, Wien 1986, 52.

15 AaO 73.

16 William M. Johnston, Österreichische Kultur- und Geistesgeschichte. Gesellschaft
und Ideen im Donauraum 1848 bis 1939, Graz 1974, 207.

17 Paul Celan, Gesammelte Werke 3. AaO 170f.

134



Celan faßt sie als das gesamte Spektrum menschlicher Ausdrucksmittel, Sprache
kann die erlittene Gewalt nicht fassen, sie kann nur außerhalb stehen von Betroffenheit

und Trauer. Eine Sprache der Opfer gibt es nicht, nur die "tausend
Finsternisse todbringender Rede"18 der Mörder und ihrer Schergen. Celans Gedicht
als "Händedruck"19, als "Geschenk an die Aufmerksamen"20 steht offen und
besetzbar im Dialog, es ist unterwegs als "Flaschenpost"21, passiv gerichtet und
angewiesen auf das Wohlwollen der Wellen und eines Finders.

Das Gedicht des Uneindeutigen markiert die deutlichste Distanz zum
Befehl des Führers. Nichts steht so weit auseinander wie das Schweigen der
Geschändeten und die schreierische Banalität der Schänder. Und doch muß sich das

Opfer eine fast unerträgliche Gemeinsamkeit mit den Tätern gefallen lassen: die
deutsche Sprache. "Erreichbar, nah und unverloren blieb inmitten der Verluste
dies eine: die Sprache. Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja trotz allem. Aber sie
mußte nun hindurchgehen durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten, hindurchgehen

durch furchtbares Verstummen [...]. Sie ging hindurch und gab keine Worte
her für das, was geschah; aber sie ging durch dieses Geschehen. Ging hindurch
und durfte wieder zutage treten, 'angereichert' von all dem. In dieser Sprache
habe ich, in jenen Jahren und in den Jahren nachher, Gedichte zu schreiben
versucht: um zu sprechen, um mich zu orientieren, um zu erkunden, wo ich mich
befand und wohin es mit mir wollte, um mir Wirklichkeit zu entwerfen."22

Mit diesem feindlichen Medium, das Celan bis zur Perfektion beherrscht,
schafft er sich Orientierung, schöpft Mut. Gleichzeitig zwingt es ihn, seine
Heimatlosigkeiten bloßzulegen, sein Fremdsein im eigenen Fand, im eigenen
Namen, in der eigenen Sprache, - in der eigenen Haut. Es ist zugleich im bittersten
Sinne gebrochenes Deutsch, gebrochen wie das Rückgrat der vergewaltigten
Juden - das Wiener Pflaster mit Zahnbürsten schrubbend.

Wohl kein Dichter vor ihm hat mit solch selbstzersetzender Intensität die
Hohlstellen der Sprache abgeklopft, gefragt, was es ist, das erst als Vergangenes,
über seine Absenz, ins Bewußtsein tritt, etwas, das man erst hat, wenn es einem
abgeht, etwas, das gar nicht gedacht werden kann, ohne zugleich bezweifelt zu
sein. Kaum einer hat je so tief hinuntergeleuchtet in die Begriffsabgründe von
Sprache, Gott oder Zeit.

"Und sie lobten nicht Gott"

Wie Adorno vom Glück, so handelt Celan von Gott: als von etwas
Abwesendem, als von etwas, dessen man erst verlustig gegangen sein muß, um darüber
sprechen zu können. Gott ist in der Dichtung Celans das Fragewort der
Fragewörter. Ein Wort, hinter dem nicht einfach etwas Vorhandenes, etwas Faßbares

18 AaO 186.

19 AaO 177.

20 AaO 178.

21 AaO 186.

22 AaO 185f.

135



steht. Gott verweist nicht wie eine Benennung auf ein Feststehendes, er verwaist
vielmehr denjenigen, der fragt. Mit odysseeischer List, aber eigentlich, weil er -
in jüdischer Manier - Gott nicht zerreden will zu einem handhabbaren Etwas,
spricht Celan im Psalm von Gott als von jemand mit Namen Niemand23:

Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.
Niemand.

Gelobt seist du, Niemand.24

Und nicht kann hier - entsprechend dem positiven Indefinitpronomen -
Irgendjemand gemeint sein: Niemand als Name einer Leerstelle ist Negation wie
Setzung zugleich. Celan beschränkt sich nicht auf den platten Zweifel wie
Brechts Psalm: "Über den Wolken ist nichts.'"5, und beläßt es ebensowenig bei
der fraglosen Sicherheit des biblischen Psalms: "Der Name, unser Herr! Wie
wunderbar ist auf der ganzen Erde dein Name!"26

Der poetische Aufwand signalisiert, daß Celan nicht billig von Gott reden
will, gleichwie seine Verzweiflung darüber, daß er nicht anders kann als reden.
Ohne Verblüffung aber, in gewöhnlicher Sprache von jenem totaliter aliter zu
sprechen, käme einem Betrug gleich. Aufrichtige Rede von Gott kommt für Celan

nur in Frage als Rede von Niemand, das "nicht nur ein anderer Name, sondern
ein Name anderer Art"27 ist.

Und selbst dieses Niemand fühlt sich denn doch näher an als ein
unverwandtes, völlig différentes ganz Anderes. Aber das Nichts, das wir Menschen
sind, und das Niemand, das Gott bezeichnet, soll nicht mittels Negation durch die
Hintertür die beiden wieder zusammenbringen, den Menschen vergöttlichen und
Gott vermenschlichen, wenn auch die Formulierung "die Nichts-, die / Nie-
mandsrose"28 vermutlich mit Absicht diese waghalsige Ähnlichkeit zuläßt. Sie

23 Möglicherweise besteht hier ein Zusammenhang mit dem Schweinehirten namens
Johannes Niemand, dem Deuteragonisten aus Droste-Hülshoffs Judenbuche: "Margret

wandte sich zu dem Knaben: 'Hebt man dir nichts auf? Sprich, wer sorgt für
dich?' - 'Niemand', stotterte das Kind. - 'Niemand?' wiederholte sie; 'da nimm,
nimm!' fügte sie heftig hinzu; 'du heißt Niemand, und niemand sorgt für dich! Das
sei Gott geklagt!' [...]" (Annette von Droste-Hülshoff, Die Judenbuche. Stuttgart
1993, 20.) Bei Celan freilich wird Gott selbst beklagt als der Niemand, um den sich
niemand sorgt, und der um niemand sich zu sorgen scheint.

24 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 225.

25 Bertolt Brecht, Hauspostille. Frankfurt am Main 1979 (1927), 111.

26 Ps 8,2.

27 Manfred Ziifle, Die Frage nach Gott. Interpretation ausgewählter später Gedichte
Paul Celans, in: Hochland. Zeitschrift für alle Gebiete des Wissens und der Schönen
Künste, 63. Jg., München, Kempten 1971, 463.

28 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 225. Vgl. hiezu die von Rainer Maria Rilke
am 27. Oktober 1925 testamentarisch festgelegte Inschrift seines Grabsteins: Rose,
oh reiner Widerspruch, Lust / Niemandes Schlafzu sein unter soviel /Lidern.

136



meint keineswegs eine austauschbare Relation, denn Menschen können niemals
Niemand und Gott kann niemals Nichts sein.

In Celans Notizblättern findet sich ein Zitat von Nikolaus von Kues: "Gott
ist der Ort der Genauigkeit"29. Dieses absolute Paradox hat den Dichter in den
Bann geschlagen: Gott, ein Ort der Genauigkeit, ein Ort, der alle Genauigkeit auf
sich allein konzentriert. Niemand kann Gott genau orten, die Genauigkeit Gottes
haust auf dem Menschen unzugänglichem Gebiet.

Zwei gegensätzliche aber gleichberechtigte Tendenzen meine ich aus dem
Niemand heraushören zu können. Zum einen ein enttäuschtes Aufbegehren
gegen den Unauffindbaren, entsprechend der hiobhaften Klage des Protagonisten
Beckmann gegen Gott in Wolfgang Borcherts Draußen vor der Tür. "Oh wir
haben dich gesucht, Gott, in jeder Ruine, in jedem Granattrichter, in jeder Nacht.
Wir haben dich gerufen. Gott! Wir haben nach dir gebrüllt, geweint, geflucht!
Wo warst du da, lieber Gott? Wo bist du heute abend? Hast du dich von uns
gewandt? Hast du dich ganz in deine schönen alten Kirchen eingemauert, Gott?
Hörst du unser Geschrei nicht durch die zerklirrten Fenster, Gott? Wo bist du?"30

Zum anderen aber ist ein weisheitsvoll zufriedenes Abfinden mit dem Nichtge-
fundenen vernehmbar, etwa so wie - nach chassidischer Überlieferung - der Zad-
diq Ja'akov Jitzchak von Pzysha zu dem Knaben Chanoch sagt: "Ich verstand,
was von unserm Vater Abraham erzählt ist: wie er Sonne, Mond und Sterne
erforschte und nirgends Gott fand, und wie sich ihm im Nichtfinden die Gegenwart
Gottes offenbarte. Mit dieser Einsicht trug ich mich drei Monate. Dann forschte
ich so lange, bis auch ich zur Wahrheit des Nichtfindens kam."31

Celans unfindbares Niemand beansprucht keine Wahrheit im religiösen
oder philosophischen Sinne, weder als Mysterium noch als Offengelegtes. Sein
Gottesgedanke geht die Dimension seines Gegenstandes radikal mit, um den
Preis freilich, daß dadurch für die Dichtung nichts übrigbleibt: über einen wesenhaft

unsagbaren Gott läßt sich nicht mehr sagen, als daß es ein Niemand ist.
Und selbst in dieser Leerstelle liegt für Celan noch ein Rest unzulässigen

Behelfs, denn als von Niemand ist immer noch von Zuviel die Rede. Celans
Dichtung stellt den letzten notwendigen Rest an Redundanz, sodaß gerade noch
von Gott geredet ist, aber eigentlich schon nicht mehr: bis an diese Grenze heran
geht sein Wort mit uns, ab da läßt es den Leser los. Wie eine Rilkesche Biene des
Unsichtbaren wird man dem Sichtbaren abschwören müssen, um zum Eigentlichen

zu kommen. Celan entlarvt schonungslos jede Sagbarkeit Gottes als falsche
Präsenz, indem er gleichsam jene Fata Morgana invertiert: Nichts ist zu sehen,
und doch ist Niemand da.

Celan entwirft einen offenen Begriff Gottes, der nicht etwas meint, zu dem
nichts Größeres gedacht werden könnte, sondern etwas, zu dem nichts und
niemand - im herkömmlichen Sinne - gedacht werden soll, etwas, angesichts dessen
alle Vorstellung erschöpft zurücktritt. Solche Abwesenheit Gottes ist der Stoff,

29 Zitiert nach der Handschrift AZ/1.4, 42 des Deutschen Literaturarchivs in Marbach
am Neckar.

30 Wolfgang Borchert, Draußen vor der Tür. Reinbek bei Hamburg 1984, 42.

31 Martin Buber, Die Erzählungen der Chassidim. Zürich91984, 715.

137



aus dem diese Dichtung besteht. Es ist der Versuch, etwas nicht zu sagen, ohne es

zu verschweigen.
War Gott den Philosophen von Aristoteles bis Leibniz ein verstandener

Gott, ein Gott, der der Vernunft nichts entgegenzusetzen hatte, so wird Celan auf
der Suche nach dem radikal Abwesenden aus sich herausgeführt, einer
verschwindenden Spur entlang, die jede Rückkehr unmöglich macht. Dieser Gott
fordert den vorbehaltlosen Auszug, den abrahamitischen Exodus aus dem
Vertrauten heraus, nicht einen spielerischen Ausflug, keine Odyssee, deren
Ausgangs- und Endpunkt ein heimatliches Ithaka ist.

Gott folgen heißt: der hinterlassenen Spur einer unvordenklichen
Vergangenheit eines absolut Verflossenen folgen, nicht einem weltintegrierten
Zeichen. Während das Zeichen das bezeichnete Abwesende hereinholt in die Immanenz,

bedeutet die Spur jenseits des Seins: "In der Spur ist die Beziehung
zwischen dem Bedeuteten und der Bedeutung nicht eine Korrelation, sondern die
eigentliche Unrichtigkeit. [...] Die höchste Anwesenheit ist untrennbar von jener
höchsten und unumkehrbaren Abwesenheit, die die eigentliche Erhabenheit der
Heimsuchung begründet."32 Wer nur Spur hinterläßt von sich, wer niemals sich
in Anwesenheit verwandelt, den erfährt man nicht anders, als als Niemand. Das
Besondere der göttlichen Spur besteht darin, daß sie bedeutet, aber nichts zur
Erscheinung bringt. Sie bedeutet eine Vergangenheit, die niemals historische
Gegenwart gewesen ist. "Dennoch kann man nicht sagen, daß der, der nur eine
Spur hinterläßt, für uns einfach nicht existiert. Das Gegenteil ist der Fall: seine
Abwesenheit macht sich deutlich bemerkbar. Eine Beziehung zu einer Abwesenheit,

die sich nicht in Präsenz verwandeln läßt, ist offenbar sehr wohl denkbar;
und es ist durchaus nicht absurd, von ihr zu sprechen."33

Im O-Ton: "Wenn ich meine Hand zurückziehe, wirst du meine Rückseite
schauen. Aber mein Angesicht darf man nicht schauen."34 Vom Göttlichen haben
wir nur störende Spuren, keine evidenten Zeichen: dies ist gerade auch Celans
Botschaft an eine Theologie, die meint, Gott in begrifflichen Systemen erfassen
zu können.

War das Ziel klassischer Mystik, die individuelle Vereinigung mit dem
Göttlichen durch ein Nichts hindurch zu erreichen, so radikalisiert Celan dieses
Verfahren, indem er zunächst einmal in diesem Nichts verharrt. Indem er die
Nicht-Erfahrung Gottes ernst nimmt und nicht wieder hinterrücks instrumentalisiert

als Methode göttlicher Erfahrung, wendet er sich gegen das leitende
Erkenntnisinteresse einer unio mystica, die von vornherein weiß, auf was sie
hinauswill und -kommt. Aber Celan bleibt nicht stehen bei dieser Erfahrung der
Leere - im Sinne einer negativen Mystik -, sondern durch die Provokation mit
dem göttlichen Niemand soll erst einmal bewußt gemacht werden, daß auf
transzendentem Territorium kein Platz ist für vorschnelles Bescheidwissen.

32 Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie
und Sozialphilosophie, Freiburg im Breisgau, München21987, 228ff.

33 Stephan Strasser, Emmanuel Lévinas. Ethik als Erste Philosophie, in: Bernhard Wal-
denfels, Phänomenologie in Frankreich. Frankfurt am Main 1987, 247.

34 Ex 33, 23.

138



Nichts empfände Celan wohl als bedrückender als fraglos unbeschwerte
Frömmigkeit.

Jenes dichterische Paradoxon will vorerst verstanden sein als Sand im
Getriebe jedes glatten Gotterschließungsautomatismus, es ist ein Versuch, die
Selbstverständlichkeiten der herrschenden Denksysteme des Göttlichen einzu-
bremsen, für einen Besinnungsaugenblick wenigstens die monströse Theologiemaschine

anzuhalten. Eine Theologie, die nicht abrückt von ihrem Monologprinzip,
die glaubt, niemals hören, sondern immer nur lehren zu müssen, wird

niemals glaubwürdig von Gott sprechen. "Eine Theologie aber, die am lyrischen
Stil Celans ihr Maß nimmt, wird das Warten wieder lernen: das Warten auf den

richtigen Ort, die richtige Zeit und das richtige Gegenüber. Eine solche Theologie,

die warten kann, hat begriffen: Es braucht nicht bloß die richtigen Inhalte,
um Reden von Gott 'richtig' werden zu lassen, es braucht auch die Situation, d.h.
die Trias von Ort, Zeit und Gegenüber für das Gelingen der Rede von Gott."35 Es

war die Begegnung an einem bestimmten Ort - "Zürich, Zum Storchen"36 -, zu
einem einmaligen Zeitpunkt - am 29. Mai 1960 -, mit einem besonderen
Menschen - "(Für) Nelly Sachs"37 -, die zum Schlüsselereignis für Celans dichterische

Reflexion jenes höchsten Wortes wird.

Vom Zuviel war die Rede, vom
Zuwenig. Von Du
und Aber-Du, von
der Trübung durch Helles, von
Jüdischem, von
deinem Gott.38

Gott - als der Zuviel und als der Zuwenig - zeigt dem Menschen - als sprachlichem

Wesen - seine Grenzen. Dem quälenden Bewußtsein, daß man nicht
anders kann, als in kläglicher Redundanz um das Anliegen herumzureden, oder
vom Zugesprochenen überwältigt zu schweigen, tritt das Antlitz eines Menschen
gegenüber, das das Absolute unthematisch und unmittelbar ausspricht, ohne
Zuviel und ohne Zuwenig. In einem Brief Celans an Nelly Sachs, drei Monate
nach Zürich und einen Monat nach ihrem Treffen in Paris: "Weißt Du noch, wie,
als wir ein zweites Mal von Gott sprachen, in unserm Haus, das das Deine, das
Dich erwartende ist, der goldene Schimmer auf der Wand stand? Von Dir, von
Deiner Nähe her wird solches sichtbar, es bedarf Deiner"39.

Über sieben Jahre hat die Erfahrung jenes Zürcher Lichts nachgewirkt, bis
Celan einen annähernd befriedigenden Ausdruck dafür finden kann. In
verschlüsselter Form teilt er Nelly Sachs mit: "Ja, jenes Licht. Du wirst es genannt

35 Karl-Josef Kuschel, "Vielleicht hält Gott sich einige Dichter ...". Literarisch-theolo¬
gische Porträts, Mainz 1991, 296.

36 AaO 214.

37 Ebd.

38 Ebd.

39 Paul Celan/Nelly Sachs, Briefwechsel. Frankfurt am Main 31994, 58.

139



finden in meinem nächsten Gedichtband, der im Herbst erscheint, genannt -
benannt mit einem hebräischen Namen."40 Die Auflösung findet sich in Kapitel IV
von Fadensonnen:

Still, in den Kranzarterien,
unumschnürt:
Ziw, jenes Licht.41

Ziw. Glanz, Blüte, Mai - ein fremdes Wort als Name für den Namenlosen.
Soviel darf benannt sein, ohne das Geheimnis zu verletzen. Ein Name, den kaum
einer kennt, und gleichzeitig ein Erlebnis, das jeder schon gehabt hat: das
Befremden im Licht.

"Zeit für ein fremderes Immer"

Ohne die Vielschichtigkeit übergehen zu wollen, scheint es doch
angemessen, von Celans Dichtung als von einer im Grunde jüdischen, ja von Celan
selbst als von einem durchweg jüdischen Dichter zu sprechen. Jüdischkeit hier
nicht als Orthodoxie verstanden, sondern vielmehr als stets schmerzlich bewußte
und zugleich bewußt bewahrte Zugehörigkeit zu jener Schicksalsgemeinschaft.
Als Unterschwelle für eine Dichtung, die viele Themen kennt, aber nur eine
Thematik.42

Den Schüler Paul Celan stößt der vom Vater aufgezwungene
Hebräischunterricht ab. Nach seiner Bar-Mizwa im Jahre 1933 legt er nie wieder die
Gebetsriemen an und nimmt an keinem Gottesdienst mehr aktiv teil. Immerhin
beherrscht Celan seine Vatersprache beim ersten Frankreichaufenthalt 1938
aber noch so gut, daß er in der Synagoge von Tours "zu ihrer aller Verblüffung
[...] an der hebräisch geführten Konversation teilnehmen konnte."43 Dann die
Wende 1941, die Schreckensherrschaft der SS in Czernowitz bricht an: Juden
verlieren die Bürgerrechte, das Getto wird errichtet, die systematische Liquidierung

beginnt. Celan wird zur Zwangsarbeit eingeteilt und leidet Hunger. Ein ru-

40 AaO 95.

41 Paul Celan, Gesammelte Werke 2. AaO 202.

42 Als Leonard Bernstein in einer Fernsehsendung Gustav Mahlers Schaffen als jüdi¬
sche Musik klassifizierte, rechtfertigte er dies mit folgender Anekdote: "Wenn ein
Franzose eine Dissertation über den Elefanten schriebe, würde er sie mit typisch
französischer Präzision L'éléphant nennen. Ein Deutscher würde die gleiche Arbeit
betiteln Die Geschichte der Elefanten von der Urzeit bis zum zwanzigsten Jahrhundert.

Eine historische Betrachtung u.s.w., während ein jüdischer Doktorand zweifellos

schreiben würde The Elephant and the Jewish Problem." (Gustav Mahler, Ein
Femsehessay mit Leonard Bernstein, UNITEL 1985, transkribiert vom Verfasser).

43 Israel Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend, Frankfurt am Main 1983,
84. Klaus Reicherts Vermutung (Klaus Reichert, Hebräische Züge in der Sprache
Paul Celans. In: Werner Hamacher/Winfried Menninghaus (Hg.), Paul Celan.
Frankfurt am Main 1988, 156), Celan hätte seine hebräischen Brocken aus sekundären

Quellen bezogen, scheint folglich abstrus.

140



manischer Industrieller bietet sein Fabriksgebäude als Versteck an für Celans
Familie, doch die Eltern verkennen den Ernst der Lage: "Pauls inständige Bitten
und seine ganze Überredungskunst halfen nichts. Als die Zeit drängte, da die
Stunde des Ausgehverbots nahte, entschloß sich Paul, ohne Zustimmung der
Eltern zu handeln. Er ging allein fort und war davon überzeugt, sie würden ihm in
das Versteck folgen. Doch sie kamen nicht. Als Paul am Montag früh die elterliche

Wohnung betreten wollte, fand er die Eingangstür versiegelt: die Eltern
waren abgeholt worden, der Transport hatte Czernowitz längst verlassen."44 Im
Herbst 1942 erfährt Celan im letzten Brief seiner Mutter, daß der Vater zu Tode
geschunden wurde, wenige Monate später wird ihm berichtet von der Ermordung

seiner Mutter durch Genickschuß. Von da an ist alles in Celans Leben
schwarz geworden, alles nur noch

Asche.
Asche, Asche.
Nacht.
Nacht-und-Nacht.45

Erst jetzt, nach der Ermordung der Eltern, stellt Celan sein gesamtes Dichten

unter den jüdischen Stern. Von nun an ist nichts mehr ohne Trauer, von nun
an versteht er auch das eigene Leben als Teilstrecke auf dem Leidensweg seines
Volkes.

Diese Dichtung "in eines Anderen Sache [...] in eines ganz Anderen
Sache"46 bezeichnet Lévinas als "ihrem Wesen nach jüdisch. Celan bezieht sich auf
das Judentum nicht wie auf einen pittoresken Lokalpatriotismus oder wie auf
Familienfolklore. Zweifellos hatte Israels Passion unter Hitler [...] in den Augen
des Dichters eine allgemein-menschliche Bedeutung, da das Judentum eine
extreme Möglichkeit - oder Unmöglichkeit - der Menschheit darstellt und hier mit
der Naivität des Botschafters oder Hirten des Seins gebrochen wird."47 Eine
befremdliche, meines Erachtens in diesem Zusammenhang zutiefst bedeutungsvolle

Begebenheit in Celans Pariser Wohnung wird berichtet von Rino Sanders:
"Selten nur verlor er ein Wort über seine Vergangenheit; aber eines Nachts, als es
schon überflüssig war, sagte er, um ein bestimmtes Geschehnis, das ich vergessen

habe, begreiflich zu machen: 'Ich bin Jude.' Das sollte ausgesprochen sein,
doch fast entschuldigend sagte er es, als müsse es uns, nach allem, peinlich
sein."48 Celans "Ich bin Jude" konstatiert nicht allein ein Faktum, sondern in
erster Linie eine Verantwortlichkeit. Man könnte es übersetzen mit: Ich bin
verantwortlich, oder besser noch mit: Ich allein bin verantwortlichfür den Ande-

44 AaO 120.

45 Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 199.

46 Paul Celan, Gesammelte Werke 3. AaO 196.

47 Emmanuel Lévinas, Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur, Mün¬
chen, Wien 1988, 62.

48 Hamacher/Menninghaus, aaO 312.

141



ren49, weil ich Jude, weil ich Dichter bin50: "Der Jude ist auch der Andere, ich und
der Andere. Ich bin Jude, indem ich sage: Der Jude ist der Andere, der kein
Wesen hat, dem nichts eigen ist oder dessen eigenes Wesen darin besteht, daß er
kein solches besitzt."51

In den Skizzenblättern findet sich eine bisher unveröffentlichte Notiz, eine
jener so seltenen autobiographischen Äußerungen, deren Erkenntniswert für
Celans Selbsteinschätzung von sehr großer Bedeutung zu sein scheint. Sie lautet:

mon judaisme: ce que je
reconnais écrire dans
les debris de mon existence52

Zwei Städte prägen fortan Celans Leben. Die Stadt seiner Jugendträume, die
Zauberstadt Wien: "Als Kind hatte er sich damals sogar eine Zeitlang eingeredet,

in Wien geboren zu sein, und dieses 'Geheimnis' seinen kleinen Kameraden
mit Stolz mitgeteilt."53 Daß Celan Ausdruck findet in der deutschen - eigentlich
österreichischen - Sprache, geht zurück auf die über 150 Jahre währende liberale
Kulturpolitik der Habsburgermonarchie, die noch weit über ihren Untergang
1918 hinaus weiterwirkt. "Im Grunde war, selbst nach zwei Jahrzehnten rumänischer

Herrschaft, Celans Geburtsstadt Czernowitz eine im Geistigen österreichische

Stadt geblieben, die sich nicht nach Bukarest, sondern nach Wien orientierte."54

Nur so ist zu verstehen, warum Celan bei aller Verschwiegenheit, was
biographische Daten anlangt, daraus keinen Hehl macht: "Daß er sich als
österreichischen Dichter verstand, - darüber ließ er keinen Zweifel aufkommen, und von
Jugend auf erblickte er in Wien seine Hauptstadt."55 Wien ist die Stadt, über die
er letztlich im Dezember 1947 ins freie Europa gelangen kann, wo er schon ein
Jahr darauf seinen ersten Gedichtband Der Sand aus den Urnen veröffentlicht.56

49 Im Hebräischen geht Verantwortung (acharaijut) zurück auf den Anderen {acher).

50 Vgl. das originalsprachliche Eingangszitat von Marina Zwetajewa zum Gedicht Und
mit dem Buch aus Tarussa (Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 287).

51 Jacques Derrida, Schibboleth. Für Paul Celan, Graz, Wien 1986, 106. (Hervor¬
hebung vom Verfasser)

52 Zitiert nach der Handschrift AZ/1.4, 4 des Deutschen Literaturarchivs in Marbach
am Neckar. Mein Judentum: das, was ich wiedererkenne, zu schreiben in den Trümmern

meiner Existenz. (Übersetzung des Verfassers)

53 Israel Chalfen, aaO 101.

54 Edith Silbermann, Begegnung mit Paul Celan. Erinnerung und Interpretation,
Aachen 1993, 12.

55 Gerhart Baumann, aaO 109. Vgl. hiezu auch Rilkes Behauptung Ich bin Oesterrei¬
cher in dem Brief an Anita Forrer, datiert mit 22.-24.3.1920. Beides wird vom
Verfasser nicht ohne patriotische Rührung angeführt.

56 Bis zum heutigen Tag ist die österreichische Hauptstadt von ihrer minderheiten¬
freundlichen Politik nicht abgewichen. Noch im Jahr 1993 wird dem sozialdemokratischen

Bürgermeister durch eine Briefbombe aus der Neonaziszene die linke Hand
abgerissen.

142



Sicherlich ist Wien mehr als nur eine Station auf Celans Weg nach Paris, wo
er sich im Juli 1948 niederläßt, "hinter / Paris, droben, / im / Gedicht."57 Hier, am
Hort des Zur-Ruhe-Kommens und des Erinnerns, holt ihn alles ein, vor dem er
geflüchtet ist. Hier, am Hof ohne Zeit angekommen, am Ende einer Reise,
beginnt eine obskure Fahrt ohne Fahrtwind:

AUF REISEN

Es ist eine Stunde, die macht dir den Staub zum Gefolge,
dein Haus in Paris zur Opferstatt deiner Hände,
dein schwarzes Aug zum schwärzesten Auge.

Es ist ein Gehöft, da hält ein Gespann für dein Herz.
Dein Haar möchte wehn, wenn du fährst - das ist ihm verboten.
Die bleiben und winken, wissen es nicht.58

Und es gibt wohl keinen ernstzunehmenden Zweifel daran, daß Celans
Faible für Paris zurückgeht auf den Dichter der Moderne, Rainer Maria Rilke:
'"Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge' übten bis zuletzt die stärkste
Wirkung auf Celan, und er gab diesen 'Aufzeichnungen' den Vorzug gegenüber
den Gedichten. Nicht zuletzt bewirkte der 'Malte' - neben dem Beispiel von
Mandelstam - den Ausschlag für seine Entscheidung, sich in Paris anzusiedeln."59

Im fast gleichen Alter wie sechsundvierzig Jahre später Celan zieht Rilke
nach Paris, in dessen verzehrend dichten Wirklichkeit er über zwölf Jahre
zubringt, und wie Celan verläßt er es nur, um dorthin zurückzukehren. Der Malte ist
gewissermaßen die Aufzeichnung seines Paris-Erlebnisses, das ab seiner
Ankunft auf ihn hereinbricht mit voller Wucht und Schwere. Rilke empfindet die
Hauptstadt als bis an den Rand voll Traurigkeit, als eine Schule der Unerträglich-
keit der Wahrnehmung - in einem Brief an Rudolf Zimmermann vom 3. Februar
1921: "Diese 'Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge' enthalten eine [...]
Abrechnung mit den eigentlichen Unlösbarkeiten des inneren Daseins: Paris, das

die Sichtbarkeit alles Erlebbaren steigert und Himmel und Höllen beschwört, wo
ein anderes Milieu nur eben Annehmliches und Lästiges zu bieten hat, - Paris ist
der Hintergrund und die Atmosphäre dieser in jedem Augenblick vom eigenen
Untergang geprüften Existenz ,.."60.

Der Versuch der Präzisierung des existentiellen Zeiterlebens durchzieht den
Malte wie ein roter Faden. Zunächst bei der Charakterisierung des Grafen Brahe,
für den Zeitfolgen einschließlich des Todes keine Rolle spielen: "Personen, die
er einmal in seine Erinnerung aufgenommen hatte, existierten, und daran konnte

57 Paul Celan, Gesammelte Werke 2. AaO 298.

58 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 45.

59 Gerhart Baumann, aaO, 107. Vgl. hiezu: Hamacher/Menninghaus, aaO 312 und 339.

60 Rainer Maria Rilke, Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge (Nachwort und
Briefauswahl von Dieter Schiller). Leipzig 1984, 377.

143



ihr Absterben nicht das geringste ändern."61 Der bettlägrige Malte im Hause des
Grafen empfindet seinen Tag, den nichts unterbricht, "wie ein Zifferblatt ohne
Zeiger"62. In maßlos intensiven Farben schildert er den Raum, in dem sein Vater
aufgebahrt liegt: "Ich hatte das Gefühl, als wäre plötzlich alle Zeit fort aus dem
Zimmer. Wir befanden uns wie in einem Bilde. Aber dann stürzte die Zeit nach
mit einem kleinen, gleitenden Geräusch, und es war mehr da, als verbraucht
wurde."63 Und dann der Höhepunkt von Maltes Zeit-Reflexion, die Geschichte
von dem kleinen Beamten Nikolaj Kusmitsch, der die ihm noch verbliebene
Lebenszeit errechnet in Tagen, Stunden, Minuten und Sekunden, sodaß ihn ob der
großen Summe schwindelt. Seinen neuen Reichtum will er sodann umwechseln
auf einer Zeitbank, aber die findet sich nicht. "Die Zeit, ja, das war eine peinliche
Sache."64 Plötzlich, als er in seiner Ecke ein wenig eingenickt ist, spürt er ein
Wehen an seinem Gesicht, an den Ohren, an den Händen. "Er riß die Augen auf.
Das Fenster war fest verschlossen. Und wie er da so mit weiten Augen im dunkeln

Zimmer saß, da begann er zu verstehen, daß das, was er nun verspürte, die
wirkliche Zeit sei, die vorüberzog. Er erkannte sie förmlich, alle diese Sekünd-
chen, gleich lau, eine wie die andere, aber schnell, aber schnell."65 Der empfindlich

gewordene Kusmitsch bekommt nun alle raumzeitlichen Vorgänge zu spüren:

"Er taumelte im Zimmer umher wie auf Deck und mußte sich rechts und
links halten. Zum Unglück fiel ihm noch etwas von der schiefen Stellung der
Erdachse ein. Nein, er konnte alle diese Bewegungen nicht vertragen. Er fühlte
sich elend. Liegen und ruhig halten, hatte er einmal irgendwo gelesen. Und seither

lag Nikolaj Kusmitsch. Er lag und hatte die Augen geschlossen. Und es gab
Zeiten, weniger bewegte Zeiten sozusagen, wo es ganz erträglich war. Und dann
hatte er sich das ausgedacht mit den Gedichten. Man sollte nicht glauben, wie das
half. Wenn man so ein Gedicht langsam hersagte, mit gleichmäßiger Betonung
der Endreime, dann war gewissermaßen etwas Stabiles da, worauf man sehen
konnte, innerlich versteht sich."66

Vom Malte aus - so wage ich zu behaupten - tritt das Motiv der Zeit mehr
und mehr ins Zentrum Celanscher Dichtung, bis es letztlich im Spätwerk den
Rang eines realen Zeit-Doubles einnimmt, ganz so, wie es Rilke vorgezeichnet
hat: "Es war das Verhängnisvolle dieser dargestellten Gedichte, daß sie sich
immerfort ergänzten und erweiterten und zu Zehntausenden von Versen anwuchsen,

so daß die Zeit in ihnen schließlich die wirkliche war; etwa so, als machte
man einen Globus im Maßstab der Erde."67

In den frühen siebenundneunzig Gedichten des sogenannten Typoskript
1944 - also noch vor der durch Alfred Margul-Sperbers Frau angeregten

61 AaO 31.

62 AaO 60.

63 AaO 141.

64 AaO 154.

65 AaO 154f.

66 AaO 155f.

67 AaO 194f.

144



anagrammatischen Namensänderung von Antschel über Ancel zu Celan - kündigt

sich bereits die dichterische Auseinandersetzung mit dem Zeitphänomen an.
Diese Passagen gehören nach meiner Ansicht mit zum ausgereiftesten des
angehenden Dichters: "Die Zeitlose holt / Atem für tausend Herbste ,.."68 heißt es hier,
und wie eine Art späte Erinnerung daran liest man in dem postum erschienen
Band Schneepart: "die Zeit- / lose wimmelt / dir unter den atmenden Lidern"69.
Ebenso eindrücklich eine andere Stelle: "Die Nacht / hämmert den Herzschlag
der Stunde zurecht: / die Zeiger, zwei Speere, / bohrt sie dir brennend ins Aug."70
Und gleichfalls als ein Anklang an den späteren Celan, Zeit und Nacht verknüpfend:

"Nun, wenn nur Wimpern die Stunden begrenzen, / tut sich das Leben der
Dunkelheit kund."71 Und dann ein erster Zenit Celanscher Zeitreflexion, gleichsam

aus der Sicht des Toten, aus der Sargperspektive geschrieben, herausgetreten

aus der Welt des Lichts, dorthin, wo alles geheimnislos ist, ohne der Helle zu
bedürfen, außerhalb des Blicks der Blumen, nur deren Wurzeln zugänglich, und
wieder das seltsame Wehen aus dem Malte:

AUS DER ZEIT

Gewaltsam
entriß es uns unsere kaum
enträtselte Sehnsucht.
Entstellt ist das Antlitz der Nacht.
Geheim ist nichts mehr.
Die Blumen, die Blumen
des nächsten Frühlings
finden uns nicht.
Von den Sternen weht es, dein Bildnis,
weht seltsam:
So geh, so geh denn die Regenwege mit mir.72

Die Parallelsetzung von Blume und Zeit, ein sonst vielleicht konventionelles

Bild, gewinnt unter Celans Hand eine ganz eigentümliche Dynamik. Der
Begriff, der für einen anderen steht, erhellt nichts, er führt zu keinem Aha-Erlebnis,

sondern präsentiert sich selbst als vollwertiges Problem. Das Verglichene
behält seine Abständigkeit, das dichterische Gleichsetzen selbst gerät zum Akt
des Auseinander-, des Fernhaltens. Die Geste des Umarmens evoziert so geradezu

das Alleinstehen, die wesentliche Einsamkeit:

Der Flieder, einsam vor dem Duft der Zeit,
sucht triefend nach den beiden, die umschlungen
vom offnen Fenster in den Garten sahn.73

68 Paul Celan, Das Frühwerk. Frankfurt am Main 1989, 35.

69 Paul Celan, Gesammelte Werke 2. AaO 356.

70 Paul Celan, Das Frühwerk. AaO 40.

71 AaO 98.

72 AaO 44.

73 AaO 108.

145



"Rosenzeit"74 - je nach Verfassung als stachelige, blühende oder welke Zeit
lesbar - endet immer als "Asche", die "deiner gleicht"75. Asche ist der Zweitname
eines jeden, der Aggregatzustand des Menschen, in dem er letztlich ununter-
scheidbar verstreut liegt. In der Asche erst findet Ausgleich statt, hier vollzieht
sich späte, zu späte Gerechtigkeit. In der Asche sind wir alle gleich, zeitgleich:
Asche als Zeitgleiche des Menschlichen. Asche aber, in Abgrenzung zu Staub,
bedeutet in concreto die Einäscherung, das Verbranntsein der Opfer der Schoa.
Selbst noch in der Erde, der Blumenerde,, wird das Leid als Abschattung
erkennbar bleiben: Celans Hoffnung ohne Trost.

Dieses Thema bleibt präsent bis in die letzten Gedichte hinein. Man muß
sich aber bewußt halten, daß von dem Typoskript 1944 - ein Notizbüchlein von
97 handgeschriebenen Gedichten - nur 12 Gedichte in überarbeiteter Form
aufgenommen werden in die erste Veröffentlichung Der Sand aus den Urnen von
1948, welche jedoch selbst wiederum wegen orthographischer Mängel von Celan

zurückgezogen wird. In die erste autorisierte Veröffentlichung Mohn und
Gedächtnis von 1952 gelangt schließlich gar keines mehr.

Sehen wir also dem Wachsen des Zeit-Stoffs in Celans Werk weiter zu.
Denn wie eine Fortsetzung der letztzitierten Passage lesen sich jetzt Anfang und
Ende des Gedichts Corona'.

Aus der Hand frißt der Herbst mir sein Blatt: wir sind Freunde.
Wir schälen die Zeit aus den Nüssen und lehren sie gehn:
die Zeit kehrt zurück in die Schale.

[...]

Wir stehen umschlungen im Fenster, sie sehen uns zu von der Straße:

es ist Zeit, daß man weiß!
Es ist Zeit, daß der Stein sich zu blühen bequemt,
daß der Unrast ein Herz schlägt.
Es ist Zeit, daß es Zeit wird.

Es ist Zeit.76

Mit dem Titel selbst ist schon auf so manches angespielt: Corona, von
griech. korônê, steht für "(a)lles Gebogene und Gekrümmte; dh. a) der Ring an
der Hausthüre, mit welchem man sie zuzog Od. [=Odyssee] b) das krumme Ende
des Bogens, woran man die Sehne befestigte Horn. [=Homerus]"77. Im Lateinischen

dann erweitert sich das Bedeutungsfeld auf Kranz, Krone, Heiligenschein
und meint im übertragenen Sinn auch "einen Kreis von Menschen, insbesondere

74 AaO 52.

75 Ebd.

76 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. 37.

77 Karl Schenkl, Griechisch-deutsches Schulwörterbuch, Wien 1905, 443.

146



von Zuhörern oder Zuschauern."78 Damit wird wohl scherzhaft abgezielt sein auf
das wie immer (un)freiwillige Auditorium jenes beschriebenen Beischlafs.

Neben dem antibürgerlichen Aspekt tritt aber ein ernsthafterer: die
Möglichkeit der Zeugung eines Menschen, das Wunder vom blühenden Stein. Celan
beschreibt den Herzschlag des Kindes als unmittelbare Folge und Fortsetzung
der Bewegung der Liebenden. Das ist das Ereignis, wo Zeit wird, wo Zeit kreiert
wird in zweierlei Sinn: die viermalige Wiederholung von "Es ist Zeit " spricht
nicht von etwas, sondern selbst. Zeit ist hier in "ein Gedicht gesetzt, das von sich
selbst nicht mehr handelt, sondern es ist."79 Andererseits ist Zeit als Kind, als
menschliches In-die-Welt-gesetzt-Sein lesbar. Hier scheint für Celan der
Ursprung von Zeit angesiedelt: im Kind, von Zeugung an, denn Es ist Zeit, aus der
Nuß (Mutterleib?) geschält, wird es gehen gelehrt und kehrt anschließend in ein
neues Gehäuse (Sarg, Urne?) zurück. Bereits jetzt zeichnet sich das Wesen
Celanscher Zeitreflexion ab: Zeit, gedacht als Gedicht und Mensch, bedeutet immer
Zeit des Anderen, Zeit für den Anderen. Der Begegnungscharakter von Dichtung
wie Menschsein gründet je schon in der Zeit des Anderen, ist ein Ausbitten von
dessen Zeit. Celans dichterischer Entwurf einer Dialogie der Zeit hebt die
Angewiesenheit auf ein einmaliges Gegenüber hervor. Die geheimste Begegnung
passiert als Konfrontation mit dem absolut Anderen. Anders als Zeit begegnet der
Andere, er verweist unthematisch auf dieses Unendliche. Und trotz der absoluten
Differenz bekommt von dorther Zeit ihren Sinn: nichts ist entschieden, das
Entscheidende steht noch aus. Im Epilog zur Zeit, in ihrem Nachspiel erst -
"zwischen Immer und Nie"80 - wird alles Geschehen abgeschlossen und gerichtet.
Was ontologisch als widersinnig erscheinen muß: ethisch gibt es keine absoluten
Tatbestände, weil es die Gesten des Verzeihens, des Wiedergutmachens, der
Buße gibt. Aus ethischer Perspektive - und für Celan gibt es keine andere - ist
nichts ein für alle Male geschehen, vielmehr verkehrt sich in ihr das scheinbar
Unumkehrbare. Sie verdreht Macbeths Lebensweisheit in eine lebensermöglichende

Utopie: A deed can be undone. Dies macht ein gut Teil des Menschlichen
aus.

Celans Reflexion von Ewigkeit aber ist konfessionslos, keiner religiösen
Zunft kann solch unbestimmte Rede dienen, redlich kann kein Prediger sie
gebrauchen, es sei denn zur Absetzung seiner selbst. Solches Denken versetzt
denen, die sich für Spezialisten der Ewigkeit halten, die heilsame Erschütterung.
Um glaubwürdig vom Ewigen zu sprechen, hört Celan auf, Worte zu verlieren.
Durch fingierte Unverständlichkeit weist er darauf hin, daß er hier im Dienste der
Aufrichtigkeit unausdrücklich bleiben will und muß. Indirekt heißt das auch:
Theologie verwaltet ein Nichtwissen, ein bewahrenswertes Nichtwissen immerhin.

Nicht mehr und nicht weniger. Ehrlicher Logos von Gott muß nicht schweigen,

er zeigt sich eher im Gebaren horchenden Innehaltens als im doktrinären
Diktat.

78 Der Duden, Etymologie. Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache, Mannheim
21989, 378. Auf was mit einem "kreisförmigen, kronenähnlichen Gebilde" (ebd.)
angespielt sein könnte, sei an die Assoziationsbereitschaft des Lesers delegiert.

79 Peter Szondi, Celan-Studien. Frankfurt am Main 1980, 45.

80 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 57.

147



Von hinter den Lettern scheint dies hörbar: in noch fast jeder
Selbstverständlichkeit haben die Menschen sich getäuscht. Nur der jeweiligen Zeit ist
Stimme verleihbar, Ewigkeit aber muß etwas Stimmloses sein. Unser Sein in der
Zeit macht uns befangen, macht es uns unmöglich, dem Ewigen näher zu kommen.

Vor Ewigkeit setzt Celan provozierend den bestimmten Artikel, während er
im Anschluß daran alles offen läßt:

DIE EWIGKEIT

Rinde des Nachtbaums, rostgeborene Messer
flüstern dir zu die Namen, die Zeit und die Herzen.
Ein Wort, das schlief, als wirs hörten,
schlüpft unters Laub:
beredt wird der Herbst sein,
beredter die Hand, die ihn aufliest,
frisch wie der Mohn des Vergessens der Mund, der sie küßt.81

Sieben Rosen später, sieben Jahre nach Celans Wiener Erstveröffentlichung,

erscheint der Gedichtband Von Schwelle zu Schwelle. Der hier beschriebene

Schmerz, ebenfalls zugefügt von der Zeit, hat bei Celan - im Unterschied zu
Emile Ciorans philosophisch-larmoyantem Jammerton - einen konkreten, durch-
littenen Hintergrund: die Barbarei der Nazis, den Abend der Worte:

die Narbe der Zeit
tut sich auf
und setzt das Land unter Blut82

Und wieder kann man wie eine Fortsetzung den Schluß von Auge der Zeit
hinzulesen:

es wird warm in der Welt,
und die Toten
knospen und blühen.83

Wie einst nach Kriegsende roter Mohn auf den deutsch-französischen
Schlachtfeldern mit paradoxer Schönheit aufblühte, so indolent geht die Zeit
vorbei an den NS-Verbrechen, macht sie zu einer Epoche wie jede andere auch,
schafft Raum und Menschen für deren Wiederholung. Das Unfaßbare dieser
Welt ist: daß Jägerstätter ein einzelner und nicht Masse war, daß die Naturgesetze

während Auschwitz intakt geblieben sind, daß die Sonne nach Auschwitz
weiter aufgeht, als wäre nichts gewesen. Das Skandalon der Konzentrationslager
ist auch das ausbleibende Wunder, das Ausbleiben der Gerechtigkeit Gottes.
Celans Stimme läßt sich sprunglos fortführen in den Zeilen seiner dichterischen
Schwester Nelly Sachs:

81 AaO 68.

82 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 117.

83 AaO 127.

148



Zu den Würmern und Fischen ist deine Stimme eingegangen.
Hiob, du hast alle Nachtwachen durchweint
aber einmal wird das Sternbild deines Blutes
alle aufgehenden Sonnen erbleichen lassen.84

Paul Celan und Nelly Sachs stehen ein für eine Dichtung, die nicht nach dem
Mittagessen am Schreibtisch herbeiersonnen wurde. Vielmehr scheint jeder
ihrer Verse geweint statt geschrieben, Celan im Gedenken an die ermordeten Liebsten,

Sachs am Krankenbett ihrer Mutter. Die beiden zeigen, daß große Gedichte
ohne große Worte auskommen, auskommen müssen. Gerade durch die Bescheidenheit

ihrer Wortwahl, durch das beharrlich antieffekthascherische Arbeiten
mit einem spezifisch reduzierten Vokabular erzielen diese Zeilen einen solch tiefen

Impakt. Jedes Wort dieser Dichtungen gilt als Unterschrift des Dichters.
Jedes dieser Worte scheint zuviel, und doch ist keines von ihnen überflüssig. Jedes

verbürgt die Authentizität des Erlebthabens an einem bestimmten Ort zu einer
bestimmten Zeit.

Weil gerade das Unerklärliche, das Nichtsystematische solche Dichtung
ausmacht, scheint mir jeglicher Versuch einer strengen Analyse gewalttätig und
Zeichen von Hilflosigkeit. Etwa wenn Johann Firges behauptet: "F. Das Zeitmotiv.

In der Dichtung Celans lassen sich drei Zeitstufen unterscheiden: a) die
Ereigniszeit [...] b) die Zeit des Vergessens [...] c) die Gedächtniszeit"85. Celan
selbst stellt in seiner Bremer Rede von 1958 die Frage nach dem Uhrzeigersinn:
"Denn das Gedicht ist nicht zeitlos. Gewiß, es erhebt einen Unendlichkeitsanspruch,

es sucht, durch die Zeit hindurchzugreifen - durch sie hindurch, nicht
über sie hinweg."86 Das Gedicht hat Zeit, aber nicht drei Zeitstufen. Es übersteigt
nicht Zeit, sondern steigt durch Zeit auf ein Unendliches zu. Das macht das
Gedicht auch zu etwas Unverständlichem: daß es da ist, und trotzdem schon woanders.

Zeit bezeichnet für Celan etwas Intimes. Der Dichter leistet einen ganz
eigentümlichen Beitrag zur Entmythologisierung des Zeitbegriffs. Er beschreibt
ohne Umschweife, wie ihm Zeit begegnet: als Wort nämlich, nicht als Zeit selbst.
So gewinnt Celan Zeit zurück als Konkretum und kann sie so auch problemlos
neben andere Konkreta plazieren:

Wieder Begegnungen mit
vereinzelten Worten wie:
Steinschlag, Hartgräser, Zeit.87

Dennoch bewahrt Celan - entsprechend den bereits behandelten Begriffen
Sprache und Zeit - ein letztes Mysterium von Zeit, denn "stundenfremd"88 wacht

84 Nelly Sachs, Fahrt ins Staublose. Frankfurt am Main 1988, 95.

85 Johann Firges, Die Gestaltungsschichten in der Lyrik Paul Celans ausgehend vom
Wortmaterial. Inaugural-Dissertation, Köln 1959, 116.

86 Paul Celan, Gesammelte Werke 3. AaO 186.

87 Paul Celan, Gesammelte Werke 1. AaO 192.

88 AaO 149.

149



der Mensch herbei, betritt die "unbetretbare Stunde"89 der weltlichen
Landschaft. Die mechanische Uhr vermag keine Zeit anzuzeigen, denn es sind
"(z)eitleer die Waben der Uhr"90. Hinter der Uhrzeit verbirgt sich vielmehr jene
subtile Herrschaftsform, unter der Gesellschaftsleben funktioniert, jene verin-
nerlichte Gewalt, die jeder gegen sich selbst zu richten bereit ist: kein Sklaventreiber

muß uns aus den Betten peitschen, wir selbst stellen die Wecker.
Nicht die vorherrschende Zeit interessiert den Dichter, sondern das unlösbare,

widerständige an ihr, nicht die Uhren an Glockentürmen und Armbändern,
sondern die "Uhren tief in uns"91 beschäftigen Celan. Er sieht auf die Uhr, um
sich im Wort zu halten, ähnlich wie Rabbi Elimelech in der chassidischen Erzählung

Die Uhr: "Zuweilen, wenn Rabbi Elimelech am Sabbat das Gebet der
Heiligkeit sprach, nahm er seine Taschenuhr zur Hand und sah darauf. Denn in jener
Stunde drohte ihm die Seele vor Seligkeit zu zerfließen. So sah er auf die Uhr, um
sich in der Zeit und in der Welt zu erhalten."92

Indem Celan immer wieder den Vertrauensfluß unterbricht, lehrt er
konstruktives Mißtrauen gerade gegen das Unverdächtige. Celan scheint weder den

leichtgläubigen Leser zu wünschen, noch den, der leicht glaubt. Der Dichter gibt
Hoffnung auf den Epilog, die Zeit des Anderen. Hierin nämlich sieht er alle
Glaubenden zusammengefaßt: in ihrem Vertrauen auf einen Tag des erlösenden
Verstehens.

Im Spätwerk - eine sicher bedenkliche Bezeichnung angesichts des viel zu
frühen Todes von Paul Celan - bietet er noch einmal alles dichterisch Mögliche
auf, um dem Anders als Zeit auf der Spur zu bleiben: von "hinter der Zeit"93 und
"lang vor der Zeit"94 ist hier die Rede. Celan stellt das Wie zu Rilkes Du mußt
dein Leben ändern:

hier

leb dich
querdurch, ohne Uhr.95

Ohne Uhr leben heißt: mit einer Uhr leben, "die sich das menschliche Dasein

von jeher zugelegt hat"96. In der eigentlichen Zeitlichkeit leben und diese

Jeweiligkeit einem Gegenüber zum Ausdruck bringen: das wäre eigentliches
Leben. Nicht in der Zeit sein, eine quantitativ kleinere oder größere Zeitspanne

89 AaO 184.

90 AaO 154.

91 AaO 177.

92 Buber, Die Erzählungen der Chassidim. AaO 396.

93 Paul Celan, Gesammelte Werke 2. AaO 88.

94 AaO 172.

95 AaO 151.

96 Martin Heidegger, Der Begriff der Zeit. Tübingen 1989, 10.

150



durchmessen, sondern selbst Zeit sein, Zeit haben, Aufgehen in der Präsenz des
Anderen.

Nehmen wir schließlich in den Blick, worauf das Ganze hinausgeht. Das
Fragment Zeitgehöft, inklusive Jerusalem-Zyklus, postum veröffentlicht,
angekündigt in Fadensonnen:

auch hier, auf diesem
Gestade gerätst du
beiden, Zeit und Ewigkeit, in die
falsche
Kehle.97

Gestade, das am Wasser liegende Land, geht zurück auf dasselbe
althochdeutsche stân wie Stadel: eine Scheune, ein kleines offenes Gebäude. Hofmeint
im Altgermanischen ein eingehegtes Gebiet mit Gebäuden, später verengt sich
aber die Bedeutung auf Haus, Wohnung, Gut. Mit der Kollektivbildung Gehöft
wird heute ein landwirtschaftliches Anwesen bezeichnet mitsamt seinen Wohn-
und Wirtschaftsgebäuden. Die Verbindung von Zeit und Hof findet sich bei Celan

selbst im Band Lichtzwang:

SCHWIMMHÄUTE zwischen den Worten,

ihr Zeithof -
ein Tümpel,

Graugrätiges hinter
dem Leuchtschopf
Bedeutung.98

Worte als Ruderflächen, für Auf- und Abtrieb sorgend, hinterlassen einen
streuenden Schweif von Bedeutung. Wort und Bedeutung stehen nicht im
Verhältnis 1:1. Ihre Beziehung zueinander ist nicht seit je und für immer
ausgemacht, vielmehr stehen sie im Prozeß des Gebrauchs durch Generationen und
Einzelne: kein Wort ist je abgeschlossen, keine Bedeutung erschöpft, solange
Menschen mit ihnen umgehen.

Zeitgehöft läßt sich lesen als Anwesen des Menschen in der Zeit, als sein
Ausgesetztsein in der Welt. Celan "bestimmt seinen Ort als das ausgesetzte,
absolute Außen namens 'Gegenwärtigkeit' mitten in der sich vergegenwärtigenden
Geschichte und der irdischen Gegenwart."99 Das mag verwundern, zumal die
Vokabel Gegenwart in Celans Werk nie aufscheint. Dasselbe gilt für Vergangenheit,

nur Zukunft nimmt der Dichter auf in sein Werk. Nun wäre es wohl verwegen,

daraus folgernd zu behaupten, Vergangenheit und Gegenwart hätten keinen

97 Paul Celan, Gesammelte Werke 2. AaO 185.

98 Paul Celan, aaO 297.

99 Tetsuhiko Hiyama, Weg und Zeit. Paul Celans Abweichung, in: Doitsu Bungaku,
Heft 64, Tokyo 1980, 86.

151



Platz bei Celan. Das Gegenteil ist der Fall, denn: um das dichterische Programm
des Präsenthaltens von Vergangenem, gespeist aus der Sorge für die Zukunft,
verwirklichen zu können, müssen Worte gefunden werden jenseits plumper
Geradlinigkeit. Nicht das Vorkommen von Vokabular aus dem Wortfeld von Zeit
und ihren Metaphern, sondern die tiefgreifende Vermittlung eines Zeiterlebens
machen eine Dichtung relevant für die Erkundung des Zeitphänomens. Weil mit
dem Aufscheinen etwa des Wortes Gegenwart noch nichts darüber gesagt ist,
was denn nun Gegenwart sein soll, geht Celan einen anderen Weg der Sinnmitteilung.

Durch das ganz Private seiner Kreation läßt Celan nicht zu, daß der Re-
zipient automatisch auf seine Voraussetzungen, seine Vorurteile zurückgreifen
kann. Celan hadert dennoch mit jedem Ergebnis seines Dichtens, ein chronisches
Mangelgefühl begleitet jeden Vers: immer ist es seine "wildernde Überzeugung,
/ daß dies anders zu sagen sei als / so.'"00 Authentisch-Sein kommt für Celan
zustande über das Zulassen des Unerwarteten, des für den Leser und den Autor
gleichermaßen Überraschenden. So spricht das Gedicht, das nichts weiter vorhat,

als sein Gegenüber freizusetzen ins Neue:

Ich lotse dich hinter die Welt,
da bist du bei dir, unbeirrbar,
heiter101.

Nicht hermetisch ist Celans Dichtung, sondern ein Angebot, sich auf sie
einzulassen, durch sie hindurchzusteigen in ein Anderes als Welt. Diese Dichtung

will nicht den Leser draußen haben, sondern ihn durch sich selbst hindurch
hinausführen. Das Celansche Gedicht zeichnet eine Route, es fungiert als Tor:
von Gethsemane zu Absaloms Grab hinunter durch das Kidrontal vor das Goldene

Tor102. Aber das Tor, durch das der Messias am Ende der Tage einziehen soll,
steht vermauert, wartend auf ein Wunder. Und das läßt Celan geschehen: über
das Tor hinweg trägt er sich Jerusalem zu. Das Gegenteil von Reschikas Behauptung

- "von einer messianischen Ankunft am jüngsten Tag wissen Celans
Gedichte [...] nichts mehr; diese Hoffnung auf Parusie wird vielmehr lakonisch-lapidar

abgetan"103 - scheint wahr. Der Leser mache sich selbst ein Bild:

DIE GLUT

zählt uns zusammen
im Eselsschrei vor
Absaloms Grab, auch hier,

100 Paul Celan, Gesammelte Werke 2. AaO 398.

101 Paul Celan, Gesammelte Werke 3. AaO 89.

102 In den handschriftlichen Entwürfen lautet die Zeile ursprünglich: "am Zionstor [!]
öffnet sich nichts" (zitiert nach der Handschrift AZ/1.3, 48 des Deutschen
Literaturarchivs in Marbach am Neckar). Dennoch scheint mir aus inhaltlichen Gründen
der Hinweis auf das Goldene Tor zulässig. Andernfalls müßten sämtliche mir
bekannte Interpretationen dieses Verses revidiert werden.

103 Richard Reschika, Poesie und Apokalypse. Paul Celans 'Jerusalem-Gedichte' aus
dem Nachlaßband 'Zeitgehöft', Pfaffenweiler 1991, 34.

152



Gethsemane, drüben,
das umgangene, wen
überhäufts?

Am nächsten der Tore tut sich nichts auf,

über dich, Offene, trag ich dich zu mir.104

Zeitgehöft läßt sich nun aber auch lesen als Gehöft gegen die Zeit, als
topographische Auslassung, ein weißer Fleck auf den Karten der Zeit, als eine Art
"Zeitloch"105. Rund um dieses Gelände herrscht Kurzfristigkeit, vorübergehende
Herberge, dort verläuft die "Phase Dasein"106. Dieses Gehöft in der Anhöhe,
Jerusalem, läßt hoffen, daß es gut ausgeht mit der Zeit. Hier am Ruhepol des

geschäftigen Treibens "rastet das / Andere ein, / zeitig?"107 Zeitig? Früher oder
später, sobald es die Zeit abgestoßen hat, kommt es hier zu seinem Aufenthaltsrecht.

Zeitgehöft quasi als Sammelstelle des Entzeitigten. Nach Absolvierung der
Zeit tritt es in "den unverwirkbaren, einen, / ozeanischen Tag'"08. Kein neuer
Äon wird anbrechen, sondern ein Anderes als Zeit. Näheres läßt sich nicht wissen.

104 Paul Celan, Gesammelte Werke 3. AaO 97.

105 AaO 104.

106 AaO 77.

107 AaO 83.

108 AaO 74.

153


	Anders als Sprache, Gott und Zeit: der Haken der Transzendenz im Dichten Paul Celans

