
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 51 (1995)

Vorwort: Zu diesem Heft

Autor: Rubeli-Guthauser, Nico

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu diesem Heft

Liebe Leserin, lieber Leser

"Es sind noch Lieder zu singen jenseits der Menschen" (Paul Celan). Am
23. November dieses Jahres wäre Paul Celan 75 Jahre alt geworden. Paul Celan
setzte Hoffnungen neu, suchte und gewann Wahrheit, - er schrieb Worte, die sagten,

was nach den Aschen der Schoa überhaupt noch möglich, was in aller
Gebrochenheit doch noch zu leuchten vermochte - als "Fadensonnen ".

In der Schoa hatte die Welt ein neues Gesicht erhalten, die Fratze des

unsagbaren Grauens. Nur wenige Menschen vermochten es, den Bruch, den die
Schergen der Schoa und die europäische Gesellschaft den Nachkommen der
Opfer und der Täter gleichermassen aufgezwungen haben, in ihrem Denken und
ihrem Handeln nicht zu verdrängen. Paul Celan stellte sich der aufgezwungenen
Realität des Grauens, und zugleich ist er einer der einzigen, der Worte der Hoffnung

in ihrem Scherben-Dasein zu retten vermochte, der neu zu formulieren
wusste, in der Widerspenstigkeit noch nie dagewesener Gedankenzusammenhänge

- in einer Zeit noch nie dagewesener kultureller und ethischer Zerbro-
chenheit. Seine Worte widersetzen sich der Deutung, sie wollen in ihrer Eigenheit

und Direktheit gelesen werden. Celan spannt seine Worte auf, in einer von
aussen gewaltsam verdichteten und kreativ von innen erdichteten, be-wahrten
jüdischen Existenz. Und doch vermag auch seine Sprache die Realität nicht
aufzuwiegen, auch er vermag die vielzitierte "Verblüffungsfestigkeit" unter Theologen,

Philosophen und Politikern nicht aufzuweichen. Das Geschriebene wird
ausgehöhlt. Alles, was über Sinn, Glauben, Gott und die Menschen gesagt worden

ist, muss neu gesucht, muss anders gesprochen werden, auch anders als eres
vermag, - in einer Gegenwart, die er nicht mehr leben konnte. Am 20. April dieses

Jahres gedachten wir seines 25. Todestages.
Alles "Jenseitige" ist ferner geworden. Der Transdendenz, wie sie Celan

setzte, spürt Gerald Rauscher in unserem ersten Beitrag nach - im Gedenken
Celans und im Bewusstsein: jedes Nach-Denken und Deuten Celans ist ein Kom-
promiss zwischen einem von Celan abgelehnten Abdriften in inadäquate Kategorien

der Sekundärliteratur einerseits und einem von uns neu zu suchenden Annähern

an das Erbe Paul Celans andererseits. Paul Celan war unserer Zeit in
vielem voraus, weil er in seiner Gegenwart und ganz in ihr Wahrheit und Sinn suchte.

Es ist Trauer, und zugleich ist es vielleicht der Aufgang neuer "Fadensonnen

", wenn wir davon lernen und es wiederholen: "Es sind noch Lieder zu
singen jenseits der Menschen. "

Roland Goetschel befasst sich in unserem zweiten Beitrag mit drei
jüdischen Denkern, die sich vor der Schoa pointiert zur Beziehung des Judentums zu

129



Europa äusserten: Eduard Gans, der dazu tendierte, das Jüdische des Judentums

aufzugeben, Moritz Goldstein, der in nationalen Kategorien das Ethische
der jüdischen Identität betonte, und Nathan Birnbaum, der in der Restrukturie-
rung des traditionellen Judentums neue Kräfte der Identitätslegitimierung
angesichts und im Herzen der Moderne entdeckte.

Die Modernität einer aufklärerisch-christlichen und post-christlichen
Gesellschaft warfür das Judentum einerseits eine Epoche neuer, sichfatal realisierender

Gefährdungen, andererseits war sie die Herausforderung, selbst zu einer
autonomen jüdischen Identität innerhalb der europäischen Gesellschaft zu
finden. Dabei öffnen sich Scheren zwischen Assimilation und Heiligkeit, die
zugleich existentielle Entscheidungen zwischen materieller Existenz und der geistigen

Mitte des Judentums erzwingen.
Wir begegnen der Schwierigkeit, dass die jüdischen Quellen der europäischen

Kultur zwar neu entdeckt wurden, aber zugleich konnte keine sichere Heimat

innerhalb Europas, keine Identität in Europa begründet werden. Goetschels
Analyse weist auf den eigentümlichen Mechanismus in der europäischen
Geistesgeschichte, dass das Judentum zurück-, d.h. "vorwärts-geworfen" wurde in
eine aussereuropäische Beheimatung, wobei aber die europäischen Fragen als
jüdische Fragen wiedererkannt werden konnten.

Ein schwierig zu rezipierendes Phänomen zeigt sich zudem in der Beziehung

des Judentums zu Europa: antisemitische Denkmuster der aufklärerischen
europäischen Gesellschaft vermochten sogar in das Denken des Judentums der
Jahrhundertwende einzudringen, wobei sie im Schosse der jüdischen Tradition
sofort wieder sinnentleert wurden. Die Massstäbe schwanken von aussen nach
innen, aber immer auch wieder von innen nach aussen.

Wir nehmen hier ein Lehrstück jüdischer Selbstfindung wahr, eine
Auseinandersetzung mit der frühen zionistischen Geschichte und der Frage der
jüdischen Selbstbehauptung und insbesondere auch der geistesgeschichtlichen
Selbstlegitimierung. Dieser Ausschnitt jüdischer Geistesgeschichte hat heute in
der Mündigkeit des Staates und der Gesellschaft Israels sein wesentlichstes Ziel
trotz allem Grauen erreicht. Nathan Birnbaum weist zudem in eine Richtung, die
uns die Kraft der jüdischen Tradition zur Gegenwartsbewältigung und zur
Bewahrung jüdischen Lebens eindrücklich vor Augen hält.

Im dritten Beitrag wagt sich Susanne Marten-Finnis an ein zentrales, in der
Politik, Gesellschaft und in der Wissenschaft äusserst emotional und divergierend

behandeltes Thema: Die Geschichte des polnisch-jüdischen Verhältnisses
in der Zeit der Schoa.

Eine tagespolitische Begebenheit mag die emotionale Brisanz und die
festgefahrenen Sackgassen illustrieren, wie das Thema in der Gegenwart sich
polarisierend auswirken kann: Neulich wäre beinahe der Besuch Lech Walesas bei
Präsident Bill Clinton nicht zustande gekommen, weil sich Walesa zu einer
antisemitischen Predigt des Danziger Priesters Henryk Jankowski nicht eindeutig
zu verhalten wusste. "Der ehemalige Solidaritäts-Priester hatte von der Kanzel
aus Hakenkreuz und Sichel als Teile des Davidsterns und die 'satanische Gier
jüdischer Banker' als Ursachefür den Zweiten Weltkrieg bezeichnet. " (JR Basel
vom 20. Juli 1995) In diesem Milieu polemischer und antisemitischer Getto



Schichtsinterpretationen ist wohl die Wissenschaft die wichtigste Ebene, neue
Gesprächsformen der Begegnung zu finden.

Susanne Marten-Finnisformuliert ihre historische Analyse in bezug aufdas
schicksalhafte Datum des 17. Septembers 1939: die russischen Truppen
marschierten in Polen ein und die UdSSR spannte zwei Kriegsjahre lang mit
Hitlerdeutschland zusammen. Zwischen den Rädern von Abhängigkeiten und
Unterdrückung hängten sich antisemitische Interpretationen an alle jüdischen Versuche,

sich selber zu behaupten, und an alle leidvollen Erfahrungen der Diskriminierung

und Verfolgung zugleich. Susanne Marten-Finnis differenziert vorsichtig

die gemeinsame polnisch-jüdische Geschichte und die je so unterschiedlich
gewerteten und erlebten Erfahrungen. Sie stellt die jüdischen und polnischen
Realitäten und Utopien in ihren historischen Kontext. Der Aufsatz versteht sich
als Aufruf, die Ansätze möglicher gemeinsamer Historiographie der

polnischjüdischen Beziehungen und "Vergegnungen" nicht durch aufschäumende
Emotionen zunichte machen zu lassen, sondern die Wissenschaft des gemeinsamen
Gesprächs auszubauen und zu intensivieren zugunsten eines tieferen historischen

Aufarbeitens.
Ihr Nico Rubeli-Guthauser

131


	Zu diesem Heft

