Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 51 (1995)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Pinchas Griinewald, LicHT UND STERN. Zum jiidischen Jahreszyklus. Bern: Peter
Lang AG 1994, 249 S., Fr. 39.-

Eine der Schonheiten der jiidischen Religion ist, dass es keine Grenzen gibt, neue
Einsichten in die Mitzwot (religiose Pflichten, gute Taten), die ein Teil unseres Lebens-
rhythmus sind, zu gewinnen. Darum sind uns Werke und Abhandlungen, die sich mit dem
jiidischen Jahreszyklus beschiiftigen besonders willkommen. Sie ermuntern und helfen
uns, Wertschétzung und Verstindnis der jiidischen Feste stets von neuem zu erfassen.

Gerade im deutschsprachigen Gebiet sind wir deshalb Pinchas Paul Griinewald, der
seit vielen Jahren als Lehrer der Schomre Thora in Basel wirkt, zu besonderem Dank
verpflichtet, dass er uns in seiner Monographie “Licht und Stern” neue Perspektiven zum
jiidischen Jahr 6ffnet.

Das vorliegende Werk beinhaltet jedenfalls viel mehr als eine Reise “durchs jiidi-
sche Kalenderjahr”. Das Buch zerfillt in einzelne Essays, die die Feiertage und auch
verschiedene dazugehorige Themen behandeln. Griinewalds Betrachtungsweise jeder
dieser Festtage ist so vielseitig wie die Feiertage selbst. So enthalten beispielsweise die
Ausfithrungen zu Pessach eine Auswahl von praktischen Anleitungen fiir den Seder-
abend und eine Behandlung der Haggada als piddagogisches Hilfsmittel.

Im Abschnitt, der die Hohen Feiertage behandelt, finden wir tiefgriindige philoso-
phische Einsichten iiber das Wesen G’ttes - die 13 g’ttlichen Middot -, und die Betrach-
tungen zu Ne ‘ila (Abschluss des Versohnungstages) vermitteln bewegende Momente,
die tief ins Herz dringen.

Besonders belehrend ist die Einleitung in das System der jiidischen Feste, in wel-
cher die fundamentalen Begriffe behandelt werden, die allen Festtagen zugrunde liegen.

“Licht und Stern” spiegelt das tiefe Wissen des Autors wider und gibt Zeugnis von
seiner Aufgeschlossenheit zu den mannigfaltigen Betrachtungsweisen. Wir kommen
auch in den Genuss historischer Analysen, z.B. zur Person des Pharao in der Epoche des
Exodus. Personlichkeiten wie Maimonides, Immanuel Kant und der Lubawitscher Reb-
be sind hier anzutreffen, und auch Anregungen von Kommentatoren wie z.B. Mahar-
scha, Jalkut Schimoni und der Tas, die normalerweise nur den Textkundigen rabbini-
scher Schriften zugénglich sind, bereichern das Buch in lebendiger Weise.

Besonders dankbar sind wir fiir die Hinweise auf Rabbiner Samson Raphael Hirsch,
dessen Werk schon in zwei friiheren Biichern von Pinchas Griinewald gewiirdigt wur-
den, und dies in verstindlicher Sprache.

Ton und Stil der Monographien machen “Licht und Stern” auch fiir all jene zu
einem wichtigen Werk, die in den jlidischen Jahreszyklus eingefiihrt werden wollen, und
durch die angefiihrten Zitate rabbinischer Quellen mit leicht zuginglichen Fussnoten
wird das Werk seine Anziehungskraft auch auf jene ausiiben, die mit den Jamim Towim
(Feiertagen) und jiidischem Lernen vertraut sind.

Steven Langnas

Ursula Schubert, JUpiscHE BucHKUNST. Teil 11, mit einer historischen Einleitung von
Kurt Schubert und einem Beitrag von Otto Mazal, Graz: Akademische Druck- und Ver-
lagsgesellschaft 1992 (= Buchkunst im Wandel der Zeiten, Band 3/II), 226 S. mit 98
Abb. DM 134.-

Nachdem 1938 der erste Band der Jiidischen Buchkunst erschienen ist (vgl. Jud. 40,
Ziirich 1984, 196-198), liegt nunmehr der lang erwartete, gleichfalls in der bewihrten
“Koproduktion” von Kunstgeschichte (Ursula Schubert) und Judaistik (Kurt Schubert)

108 e



entstandene zweite Band vor. Darin wird die Darstellung der (Geschichte der) jiidischen
Buchkunst nun vom 16. Jahrhundert bis zum Ende des 18. Jahrhunderts weitergefiihrt.
Analog zum ersten Band beginnt auch dieser mit einer - leider nur duflerst knappen - hi-
storischen Einleitung aus der Feder von K. Schubert: Der historische Rahmen: Das euro-
pdische Judentum vom Ende des 15. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts (9-26), die aller-
dings tatsichlich nicht mehr leistet, als ihre Uberschrift anzeigt: sie steckt den Rahmen
der Geschichte ab.

Der eigentliche, zur Gianze von U. Schubert verfalite Hauptteil ist in 5 Kapitel ge-
gliedert. Im Mittelpunkt des 1. Kapitels Erbe und Auftrag (27-35) stehen zunéchst der in
Italien beheimatete Moses dal Castellazzo (1466-1526) und seine Holzschnitt-Bilderbi-
bel sowie die ebenfalls im 15. Jahrhundert in Italien entstandene, mit Holzschnitten be-
bilderte Ausgabe des Fabelbuches des aus Spanien stammenden Isaak b. Salomo ibn
Sahula (13. Jh.).

Im 2. Kapitel befat sich die Verfasserin mit dem zweifellos am hiufigsten illu-
strierten Werk, der Pessach-Haggada (37-81). Nach einem Uberblick iiber wichtige
Haggada-Handschriften des 16. Jahrhunderts werden im einzelnen die folgenden Pes-
sach-Haggada-Drucke genauer betrachtet:

- die nach bisheriger Ansicht 1515, nach neueren Untersuchungen jedoch wohl be-
reits 1504/1505 in Konstantinopel gedruckte Konstantinopel-Haggada, '

- die mit Holzschnitten von Chajjim Schwartz (?) illustrierte Prag-Haggada der
Briider Geronem (Hieronymus) und Gerschom Katz von 1526,

- die erstmals 1560 (*1568) im christlichen Verlagshaus Giacomo Rufinelli in Man-
tua und dann des ofteren neu verlegte Mantua-Haggada (sie ist “die erste illustrierte
gedruckte Haggada in Italien™),

- die Venezianische Haggada des Daniel Zifroni von 1609 und ihre von Moses ben
Gerschom Parenzo bei Giovanni Kalioni fiir das Verlagshaus Pietro, Alvide und Lorenzo
Bragadini 1629 gedruckte Neuauflage

- sowie die nun nicht mehr mit Holzschnitten, sondern - dem Stil der Zeit folgend -
mit Kupferstichillustrationen des Proselyten Abraham bar Jakob 1695 bei Moses Wesel
in Amsterdam gedruckte Amsterdamer Haggada und deren 1712 bei Salomo ben J oseph
Proops erschienene verbesserte Neuauflage.

Die “Wirkungsgeschichte”, die diese Haggada-Drucke ausgelost haben, ist Gegen—
stand des 3. Kapitels Die Pessach-Haggada und die hebrdischen Buchillustratoren des
18. Jahrhunderts (83-141). In einem ersten Teil untersucht die Verfasserin den “Vorbild-
charakter der Amsterdamer Haggada von 1695 und 1712”. Darin stellt sie der Reihe nach
insgesamt 12 illustre Buchillustratoren vor, in deren Arbeit(en) sie Einfliisse der genann-
ten Amsterdamer Haggada erkennt. Auf Einzelheiten kann hier nicht eingegangen wer-
den. Im zweiten Teil geht es um den “Vorbildcharakter der Venezianischen Haggada von
1609/1629”, deren Spuren sie bei zwei Kiinstlern, Abraham aus Ihringen und Jakob ben
Joseph Israel Conegliano, verfolgt.

Die Ikonographie illustrierter Gebets- und Andachtsbiicher und ihre Geschichte
sind Gegenstand des 4. Kapitels (143-174). Beriicksichtigung finden darin Handschrif-
ten und Drucke der Birkat ha-mazon (Tischdank), deren iltester Druck 1514 in Prag er-
schienen ist, illustrierter Mohel Biicher (Anweisungen fiir die Beschneidung), des Seder
Tigqune Schabbat (kabbalistisches Schabbatritual) sowie von Machzorim, Siddurim etc.
Eine Schlufbetrachtung (5. Kap. 175-188) schliet den Hauptteil ab. In groBtmoglicher
Kiirze werden darin die wesentlichsten Merkmale/Besonderheiten der antiken und friih-
mittelalterlichen, der sephardischen und aschkenasischen Buchkunst noch einmal zu-
sammengefalt, nicht zuletzt auch, um zum wiederholten Male eine biindige Antwort auf
die bis heute immer wieder vertretene irrige Ansicht von der sog. Bilderfeindlichkeit des
Judentums zu geben.

Ergénzt wird der Hauptteil durch einen Beitrag von O. Mazal zum Thema Der jiidi-

109



sche Lederschnitteinband (189-208). War die seit der Antike bei den Kopten zunichst
wohl geiibte Kunst des Lederschnitteinbandes im hohen Mittelalter auch in Mitteleuro-
pa, zaghaft zwar, gepflegt worden, so sind seit dem 14./15. Jahrhundert, wie der Verfas-
ser in seinem Uberblick iiber die erhaltenen jiidischen Lederschnitteinbiinde und ihre
Motive (zumeist Fabelwesen in verschiedenster Gestalt, geometrische Figuren, aber
auch Reiter- und/oder Jagdszenen; seltener menschliche Gestalten) zu zeigen vermag,
auch einzelne jiidische Kiinstler namentlich bekannt geworden, die sich dieser Kunst
verschrieben haben. Die Mehrheit freilich sind anonyme Meister (geblieben).

Wie bereits im ersten Band in extenso geschehen, so bietet die Verfasserin auch im
zweiten nicht nur kunsthistorische Betrachtungen zu Stil und Ikonographie der ausge-
wiihlten illustrierten Drucke, sondern verbindet diese mit Untersuchungen zur Geschich-
te der in den Illustrationen begegnenden Motive und ihren moglichen oder wahrschein-
lichen Vorlagen, die sie - im Sinne ihres Bemiihens, motiv- und kunstgeschichtliche
Entwicklung(slini)en aufzuzeigen -, zum Teil weit zuriickverfolgt, zuweilen bis in die
Anfinge der jlidischen Bild- und Buchkunst in der Antike. Allenthalben wird dabei auch
die Frage nach dem biblischen Bezug bzw. den exegetischen Grundlagen der bildlichen
Darstellungen diskutiert. Dank ihrer guten Quellenkenntnis vermag die Verfasserin sie
zumeist auch im rabbinischen Midrasch ausfindig zu machen. Besonders gut ist ihr dies
im Falle der untersuchten Haggada-Drucke gelungen.

Besondere Aufmerksamkeit wird kulturgeschichtlichen Aspekten der Buchillustra-
tion gewidmet. Die Einbettung der jiidischen Kunst in die Kunst und Kultur ihrer jewei-
ligen Umwelt wird dabei ebenso beleuchtet, wie das sich in der Buchillustration spie-
gelnde jeweils Besondere der jiidischen Kultur und Kunst herausgearbeitet wird. Dabei
wird deutlich, daB es nicht die Form, der Stil der Kunst ist, sondern allein der Inhalt, der
sie zu einer jiidischen Kunst macht; und es sind gerade die Einblicke in die vielfiltigen
Aspekte der jiidischen Kulturgeschichte, die die Untersuchung der Buchillustrationen
zugleich leistet, die das Buch so anziehend machen.

Wenn man bei der Lektiire des Buches zugegebenermalBen auch vielem begegnet,
was man bereits andernorts (s. dazu das informative Literaturverzeichnis, 215-226),
nicht zuletzt in U. und K. Schuberts eigenen Arbeiten, hat lesen konnen, so mufl man den
Autoren fiir ihre so vieles zusammenfassende Arbeit dennoch dankbar sein. Nicht zuletzt
die auch unter pidagogischen Gesichtspunkten gut gelungene, auf der Verbindung von
Wort und Bild (s. die zahlreichen Querverweise am Rande) basierende Darstellung wird
der nunmehr von der Antike bis ins Ende des 18. Jahrhunderts reichenden jiidischen
Buchkunst einen Platz unter den Standardwerken sichern. Ihren Anteil werden daran
auch der sorgfiltige Druck und vor allem die vorziiglichen 98 (davon 32 farbigen) Re-
produktionen der untersuchten Handschriften resp. Drucke haben, die dem Buch auch
einen geradezu bibliophilen Wert verleihen.

Stefan Schreiner

Klaus Beyer, DIE ARAMAISCHEN TEXTE vOoM TOTEN MEER - samt den Inschriften aus
Paldstina, dem Testament Levis aus der Kairoer Genisa, der Fastenrolle und den alten
talmudischen Zitaten. Aramaistische Einleitung - Text - Ubersetzung - Deutung - Gram-
matik/Worterbuch - Deutsch-aramiische Wortliste - Register - Ergénzungsband, Gottin-
gen: Vandenhoeck und Ruprecht 1994, 450 S., Lw. DM 198.-

Genau zehn Jahre ist es her, dass Die aramdiischen Texte vom Toten Meer [ATTM]
erschienen sind (vgl. Jud. 41, Ziirich 1985, 245f.), zu denen der Autor jetzt einen um-
fangreichen Ergénzungsband, wie es im Untertitel heisst, vorgelegt hat. Und als Ergén-
zungsband zu den ATTM ist der jetzt vorgelegte denn auch von der ersten bis zur letzten
Seite konzipiert: in Aufbau und Gliederung des in ihm enthaltenen Materials folgt er dem
Hauptband ebenso wie in dessen Darbietung.

110



Die “Einleitung” (11-56) enthilt zum einen eine Vielzahl bibliographische Nach-
triige und zum anderen z.T. umfangreiche sachliche Ergiinzungen zur aramaistischen
Einleitung des Hauptbandes (19-153), jenem Teil also, in dem der Verfasser iiber die
Verbreitung, Gliederung und Entwicklung des Aramiischen und seiner Dialekte infor-
miert. Der Bezug der Nachtriige und Ergidnzungen wird jeweils durch Verweis auf die
Seite und ggf. Anmerkungsnummer des Hauptbandes, zu der sie gehoren, hergestellt.

Im zweiten Teil, den “Texten” (57-273), finden sich neben den auch hier allfilligen
Nachtrdgen und Ergidnzungen zu entsprechenden Texten des Hauptbandes (155-406), so
zum Testament Levi I (71-77 zu ATTM 188-209), zur Vision vom Himmlischen Jerusalem
(95-104 zu ATTM 214-222), zu Tobit (134-147 zu ATTM 298-300) und zum ausserkano-
nischen Daniel (148-160 zu ATTM 301-303), um nur diese Beispiele zu nennen, vor allem
insgesamt 76 erstverdffentlichte Texte, die bereits im Inhaltsverzeichnis durch ein hinzu-
gefiigtes * als solche kenntlich gemacht sind. Dazu gehoren z.B. das Testament Levi II (78-
82), die Apokalypse vom Sohn Gottes (109-113) und die sog. Urkunde des Dareios (113-
117). Den Lowenanteil bilden jedoch Privaturkunden aus dem Nahal Hever (166-199),
darunter das im Hauptband Seite 319 angekiindigte beriihmte Archiv der Babata (166-
184), zahlreiche Kauf- und/oder Pachtvertrige sowie galildische Grab- und Synagogenin-
schriften. Wie im Hauptband werden auch hier alle abgedruckten Texte (soweit moglich)
bibliographisch nachgewiesen, in jedem Falle aber mit einer ausserordentlich sorgfiltigen
Ubersetzung versehen und (soweit erforderlich) kommentiert. Durch die neuverdffentlich-
ten Texte erforderlich gewordene Ergéinzung und Nachtrige zur Grammatik (275-299 zu
ATTM 407-502) sowie ein - nun den gesamten Wortbestand des Ergidnzungsbandes erfas-
sendes - minutioses Worterbuch (301-450) schliessen den Band ab.

Man kann dem Verfasser nur dankbar sein, dass er seinem vor zehn Jahren vorge-
legten, langst zum Standardwerk gewordenen Hauptband nun diesen Ergéinzungsband
hat folgen lassen, in dem er in gewohnter gleicher Sorgfalt, Griindlichkeit und Qualitit
die seither bekannt gewordenen aramiischen Texte vom Toten Meer erschlossen und
aufbereitet hat. Die beiden Biinde werden fernerhin fiir alle, die an den araméischen Tex-
ten vom Toten Meer, an der weiteren Erforschung ihrer Inhalte ebenso wie ihrer
Sprache(n), arbeiten, nicht nur eine stets willkommene, sondern eine unverzichtbare
Hilfe und gewiss nicht minder eine Pflichtlektiire sein. Der Autor darf jedenfalls mit
vollem Recht von seinen beiden Bénden sagen, dass in ihnen “das Aramdische, das in
den Jahrhunderten um Christi Geburt in Paléstina geschrieben und gesprochen wurde, so
vollstindig, wie zur Zeit iiberhaupt moglich, dokumentiert und in das Gesamtaraméische
eingeordnet” ist (5).

Stefan Schreiner

Clemens Thoma, DAs MESSIASPROJEKT. Theologie jlidisch-christlicher Begegnung.
Augsburg: Pattloch Verlag 1994, geb. 478 S., DM 42.-.

Wenn man die Anfangsschwierigkeiten mit dem etwas verwirrenden Begriff “Mes-
siasprojekt” tiberwunden hat, erkennt man beim Lesen bald, wie ernst es dem Verfasser,
Empfinger der Buber-Rosenzweig-Medaille 1994, mit dem Untertitel ist, auch wenn es
“nur” ein Beitrag zu einer “Theologie jlidisch-christlicher Begegnung” sein kann, die es
als solche (noch) nicht gibt, vielleicht so bald auch nicht geben kann, weil die Realititen,
denen der Verfasser zumindest auf den ersten Seiten manchmal etwas visiondr (nicht: il-
lusionir) glittend vorauseilt, noch nicht danach sind. Als ausgewiesener Fachwissen-
schaftler (er ist Judaist an der kath. Fakultét in Luzern) hat er ein, vornehmlich fiir Nicht-
fachleute verstindliches und zugéngliches Buch geschrieben (nur wiinschte man sich fiir
eben diesen Leserkreis zumindest ein Verzeichnis der Abkiirzungen fiir die zahlreichen,
vorwiegend jiid. Quellen — neben einem Stellenverzeichnis). “Dem Verfasser dieses Bu-
ches geht es weder um Abbruch noch um Angst, noch um konfessionalistisches Positi-

111



onsdenken, sondern um ein Ringen um bessere Antworten und um stérkere Grundlegung
in einem moglichst grossen Zusammenhang der Geschichte und des Glaubens”. (15)

“Es geht ihm vielmehr darum, die geistig-religiosen Grundlagen dafiir freizulegen,
daB Juden und Christen friedlich nebeneinander, miteinander, fiireinander und fiir andere
leben konnen: als offene Solidarititsgemeinschaft ohne Vermischungs- und Verwir-
rungstendenzen. Eine ‘versdhnte Verschiedenheit’ soll entstehen”. (16)

Unter den von ihm mit besonderer Wertschitzung genannten Vorarbeiten von Paul
van Buren, Friedrich-Wilhelm Marquardt, Rosemarie Ruether, Peter von der Osten-
Sacken und Franz Rosenzweig entschied er sich fiir die Position Rosenzweigs, “der
einem Neuen zum Durchbruch (verhalf), das ganz auf Erfahrung, Tatséchlichkeit, Dialo-
gik und Verfiigbarkeit beruht, ohne daB daraus ein weltanschaulicher Relativismus ab-
leitbar wire”. Er mochte sich auch nicht “in allzu vielen Schwierigkeiten und Problemen
verzetteln”. (40)

Fiir den christlichen Leser besonders wichtig ist die Verwendung und Auswertung
iiberwiegend jiidischer Literatur und Quellen, neben einer fiir den deutschsprachigen
Leser breiten Vorstellung ihm unbekannter anglo-amerikanischer wissenschaftlicher
Arbeiten. Mit diesen Vorgaben liefert das interessante Buch zwar kein “Messiasprojekt”,
aber viele schwerpunktmissige Informationen zu einer fiir Juden und Christen verlau-
fenden und zu gestaltenden “messianischen” Geschichte, deren Ende noch der Vollen-
dung harrt. Als besonders instruktive Themenschwerpunkte sind zu nennen:

Der jiidische und christliche Gott, die Messiaserwartungen (mit einer Darstellung
auch gescheiterter Versuche zw. 40 v. und 140 n. Chr.), der JudenhaB als Vélkerschick-
sal, die Bedeutung der Apokalyptik und der Sekte von Qumran, die Pharisier, Jesus
zwischen dem frithen und dem rabbinischen Judentum (mit einer die Juden weithin ent-
lastenden Darstellung des Todes Jesu und einer aus umfangreichen Vorarbeiten schop-
fenden Einfithrung in die Gleichnisse), Geschichte und Wirkung des sog. Ketzersegens,
Kabbala und mystische Tendenzen, theol. Fragen um “Vernichtung und Ganzopfer”
(Holocaust).

Dabei wird immer in maBvoller und niemand bevormundender Weise auf Paralleli-
titen und Unterschiede bei Juden und Christen hingewiesen. “Um das konfessionelle
Klima zwischen Juden und Christen zu verbessern, werden Wege aufgezeigt, wie beide
Religionen fiebeneinander existieren konnten und wie vor allem das jiidische Volk nicht
von der christlichen Mehrheit geistig oder physisch erdriickt werden kdnnte”, und: “Man
kann daher im Christentum gar nicht von einem ‘unerfiillten Messianismus’ reden. Es ist
eine Phase des Wachstums Christi (...), wenn nicht alle Menschen den Auferstandenen
erkennen. Die Glaubenden sollten nicht nur Verstindnis fiir das jiidische Volk aufbrin-
gen, sondern sie sollten auch die jiidischen Einwénde bedenken und evtl. Korrekturen an
ihrer Verkiindigung anbringen. Wir alle gehen ja — immer noch und trotzdem — der Erlo-
sung entgegen” (336 f.).

So ist das Buch, das alles andere als die Systematik einer bestimmten Theologie
sein will und darstellt und keine Pluralitidten verwischen will, eine ganz wichtige Ergiin-
zung und Erhellung all dessen, was in den letzten Jahrzehnten auf diesem Gebiet erarbei-
tet wurde.

Hans L. Reichrath

Clemens Thomas und Simon Lauer, DIE GLEICHNISSE DER RABBINEN. Zweiter Teil:
Von der Erschaffung der Welt bis zum Tod Abrahams: Bereschit Rabba 1-63. Einlei-

tung, Ubersetzung mit Kommentar, Texte. Judaica et Christiana 13, Bern: Peter Lang
1991, 426 S.

Uberblickt man die bisherige Erforschung der rabbinischen Gleichnisse, so fand sie
zumindest im Horizont der neutestamentlichen Gleichnisforschung statt. Diesen Be-

112



zugsrahmen wollen die Verfasser bewuBt verlassen. Ihr “Fernziel ist es, sémtliche rabbi-
nischen Gleichnisse in einer wissenschaftlich fundierten Ubersetzung samt ihren-Paral-
lelen, mit text- und formkritischem, philologischem, historischem und theologischem
Kommentar herauszugeben” (vgl. Bd. 1, '12).

Im Rahmen dieses ehrgeizigen Proj ekts liegt mit dem angezeigten Werk - nach dem
1986 erschienen Band iiber die Gleichnisse der Pesigta deRav Kahana (vgl. Jud. 43,
Ziirich 1987, 103-109) - der zweite (Teil-)Band dieser Textausgabe vor. DaB sich die in
ihr abgehandelten 158 Gleichnisse aus GenR “an Formenreichtum, Akzentuierung und
Inhalt weitgehend von den Gleichnissen der im ersten Band gedeuteten Pesiqta deRav
Kahana” (5) unterscheiden, betonen die Verfasser im Vorwort selbst. Sie vermuten da-
her, daB “dieser zweite Gleichnisband wegen seiner anders gelagerten Schwerpunktset-
zung niitzlich und wichtig sein (wird) fiir die Religions- und Theologiegeschichte in
rabbinisch-patristischer Zeit, sowie fiir vergleichende neutestamentliche und allgemein-
literaturwissenschaftliche Untersuchungen” (ebd.).

Da die Verfasser bereits in ihrem ersten Gleichnisband eine ausfiihrliche Darstel-
lung dessen, was ein rabbinisches Gleichnis literaturtheoretisch betrachtet ist, beschrén-
ken sie sich im vorliegenden Werk auf ergiinzende Anmerkungen (29f). Die Einleitung
(11-31) bietet daher im wesentlichen Hinweise auf die herangezogenen Primértexte (14-
16) sowie eine Darstellung der Figur des Konigs (17-24), die in den GenR 1-63 enthalte-
nen Gleichnissen iiberproportional oft vorkommt.

Im eigentlichen Hauptteil (34-320) des Werks verfiigen alle Kapitel iiber einen for-
mal gleichformigen Aufbau: Nach der Nennung des Gleichnisthemas folgt eine Auf-
listung samtlicher Stellen, in denen sich dieses in GenR findet. Hieran schliet sich ein
Absatz an, der auf Paralleltexte in der rabbinischen Literatur verweist, in denen sich der/
die anstehende(n) Texte ebenfalls findet/n. Es folgt eine mit textkritischem Apparat ver-
sehende Ubersetzung des Gleichnisses, wobei bei Doppelt- oder Mehrfachiiberlieferung
innerhalb GenR eine synoptische Darstellungsweise gewihlt wurde (vgl. etwa 197).
Eine umfangreiche Kommentierung schlie3t das Ganze ab.

Am Ende des Bands (322f.) finden sich mehrere Anhinge: a) ein Abdruck der zuvor
behandelten und iibersetzten Gleichnisse in Originalsprache; b) ein Literaturverzeichnis;
c) diverse Register.

Dirk U. Rottzoll

Giuseppe Veltri, EINE TORA FUR DEN KoONIG TALMAL Untersuchungen zum Uberset-
zungsverstdndnis in der jiidisch-hellenistischen und rabbinischen Literatur, TSAJ 41,
Tiibingen: J. C. Mohr (Paul Siebeck) 1994, 289 S., DM 138.-

Gegenstand dieser auf einer Dissertation aus dem Jahr 1991 beruhenden Untersu-
chung ist die in der rabbinischen Literatur mehrfach belegte Vorstellung, die Verfasser
der Septuaginta (LXX) héitten bei ihrer angeblich im Auftrag von Ptolemius II. Philadel-
phos (285-246 v.d.Z.) vorgenommenen Ubersetzungsarbeit eine Reihe von Torastellen
gegeniiber dem hebriischen Original abgeédndert. Bevor der Verfasser sich jedoch dem
rabbinischen Bereich im eigentlichen Sinn zuwendet, geht er in einem ersten einleiten-
den Kapitel (1-21) den diversen jiidischen, christlichen und historisch-kritischen Theo-
rien iiber die Entstehung der LXX nach (1-18) und skizziert abschlieBend iiberblicksartig
die “Ausrichtung der Untersuchung” (19-21).

Im zweiten Kapitel (22-112) werden die geméB rabbinischer Ansicht in der LXX
geidnderten Bibelstellen (Gen 1,1; 1,26f + 5,1b-2a; 2,2; 11,7; 18,12; 49,6; Ex 4,20; 12,40;
24,5.11; (Lev 11,6); Num 16,15; Dtn 4,19; 17,3) einer genauen Einzelexegese unterzo-
gen. Dabei geht der Verfasser so vor, daB er zuerst die Lesarten des entsprechenden Bi-
beltextes in der LXX und den Targumim und sodann “die verschiedenen handschriftli-
chen Lesarten zu einem Davar untersucht” (22), bevor er einen Vergleich desselben mit

113



der LXX vornimmt. Im Verlauf dieser Arbeit gelangt der Verfasser bereits beim ersten
Davar (Gen 1,1) zu der Einsicht, dal zwischen einer “‘rabbinischen’ LXX" (30f. u.6.)
und der “erhaltenen LXX” (31) zu unterscheiden ist, wobei erstere “eine ‘fiktive Uberlie-
ferung’ dar(stellt), mit deren Hilfe die Rabbinen/Redaktoren Schwierigkeiten der Bibel-
exegese auszurdumen versuchten. ... Das rabbinische Verstédndnis der ‘Tora fiir Talmai’
146t sich als in nuce folgendermaBen definieren: eine Tora, bei der die Erkldrung des
Textes im Text stattfindet - und zwar dadurch, daB er verdndert wird” (112).

Im dritten Kapitel (113-214) macht es sich der Verfasser “zur Aufgabe, die rabbini-
schen Nachrichten iiber Herkunft und Bedeutung der LXX ... im einzelnen darzulegen,
... wie sie im Talmud Bavli und den sog. auflerkanonischen Traktaten Masekhet Soferim
und Sefer Tora erhalten sind” (113). Ein erster Abschnitt (114-122) beschiftigt sich da-
bei mit der Analyse der in Sof 1,7 (vgl SefT 1,6) iiberlieferten “zwei Geschichten” iiber
die Tora fiir Talmai, von denen die eine behauptet, sie sei von fiinf Altesten iibersetzt
worden, wihrend die andere zweiundsiebzig am Werk sieht. - Ein zweiter Abschnitt
(122-169) geht “der Frage der Verbindung zwischen jiidisch-hellenistischen und rabbi-
nischem Ubersetzungs- und Uberlieferungsverstindnis” (114) unter dem Stichwort
“Ubersetzen als lichtob blaschon” nach und exemplifiziert dies am Aristeasbrief, Philo,
Josephus sowie dem Sirachbuch. Dabei kommt der Verfasser zu dem Ergebnis, daf} allen
Genannten “die Vorstellung von der Uniibersetzbarkeit der Schrift ... vollig fremd” ist,
eine schriftliche Ubersetzung vielmehr “als gleichwertiger Ersatz des Urtextes galt”
(145). Auf dem Hintergrund dieser Einsicht wird sodann “das rabbinische Konzept der
‘Tora fiir Talmai’” (146-169) insbesondere an bMeg 9a-b untersucht. - Im abschlieBen-
den dritten Abschnitt (169-214) wird noch einmal das rabbinische Ubersetzungsver-
stindnis unter dem Stichwort “Ubersetzung als Itargem” problematisiert. Dabei verwirft
der Verfasser vorweg die verbreitete Forschungsmeinun g, es habe bereits vor den
schriftlichen griechischen Ubersetzungen der Bibel solche ins Araméische (Targumim)
gegeben (173); hernach geht er der “Gestalt und Aufgabe der Meturgemanim” (193) im
allgemeinen (193-211) und des Aquila im besonderen nach (212f.). AbschlieBend resii-
miert der Verfasser, da die “Tora fiir Talmai” “nach rabbinischem Sprachgebrauch kein
Targum und daher nicht mit der Ubersetzung des ‘Aquila vergleichbar” (213) sei.

Ein abschlieendes viertes Kapitel bietet eine zusammenfassende “Konklusion™
der wichtigsten Ergebnisse der Arbeit (215-219): a) Die christliche These, das
(friih)rabbinische Judentum habe die LXX abgelehnt, ist falsch; b) dem
(friih)rabbinischen Judentum galt die LXX als eine fiir Konig Talmai bestimmte Schrift,
in der unter gottlicher Mitwirkung einige Anderungcn vorgenommen wurden; c) erst in
gaondischer Zeit (vgl. Sofu.a.) “findet sich eine negative Sellungnahme zur LXX” (216);
d) die vermeintlichen Abweichungen in der “Tora fiir Talmai” sind lediglich rabbinische
Exegese/Erkldrung des masoretischen Texts, wobei nur wenige von ihnen einen Bezug
zur “erhaltenen LXX” haben; e) die LXX wird nach rabbinischer Ansicht nicht als Tar-
gum betrachtet.

Am Ende des Werks finden sich ein rabbinische Texte zur LXX zusammenstellen-
der Anhang (220-247), ein umfangreiches Literatur- (248-263) und Stellenverzeichnis
(264-276) sowie ein Autoren-, ein griechisches und hebriisches Wortregister.

Dirk U. Rottzoll

Jacques Picard, DIE SCHWEIZ UND DIE JUDEN 1933-1945. Schweizerischer Antisemi-
tismus, jiidische Abwehr und internationale Migrations- und Fliichtlingspolitik. Ziirich:
Chronos Verlag 1994. 560 S., Fr. 68.-.

Die Schweiz hat sich in den vergangenen 50 Jahren schwer getan mit der “Aufarbei-
tung” ihrer Rolle in den diisteren Zeiten des Nationalsozialismus. Die Geschichte wurde

114



nach dem Krieg behend entsorgt, und man baute weiter am kollektiven Mythos von der
erfolgreichen Selbstverteidigung des Kleinstaates. Die Tendenz, “das Problem mit den
Juden” nach Deutschland zu exportieren, besteht bis heute. Man denke nur etwa an die
zogerliche Rehabilitierung von Paul Griininger, an die Bagatellisierungsversuche im Fall
Fischbacher oder an die bundesritliche Unentschiedenheit hinsichtlich der Erinnerungs-
feiern “50 Jahre danach”. Mit Hislers “Das Boot ist voll”, Bonjours “Geschichte der
schweizerischen Neutralitdt” und jiingeren Beitrigen von Kreis, Kamis-Miiller u.a. ge-
riet die selbstgerechte Konstruktion des schweizerischen Geschichtsbildes bereits etwas
ins Wanken. Die umfassende Forschungsarbeit des Berner Historikers Jacques Picard
bringt sie vollends zum Einsturz mit seiner ebenso sachlichen wie unerbittlichen Darstel-
lung von Fakten. Picard hat zahlreiche Archive durchforstet und international verstreute
Akten zutage gefordert, die er mit unbestechlich kritischem Blick zu deuten und in den
historischen Zusammenhang einzuordnen weiss.

Die Studie gliedert sich in sechs mehr oder weniger eigenstindige Kapitel, die ent-
lang dem historischen Verlauf thematische Schwerpunkte setzen. Zuerst wird die spezi-
fisch schweizerische Ausprigung des Antisemitismus, die sich schon seit der unfreiwil-
lig zugestandenen Emanzipation der Juden (Ende 19. Jh.) herausbildete, charakterisiert.
Picard zeigt, wie die anfangliche Stilisierung der Judenfrage der zunehmenden Tabuisie-

‘rung weicht und in der verqueren Argumentation eines “verschweizerten Antisemitis-
mus” gipfelt: “nicht der ‘ausléindische’ Antisemitismus ist zu bekdmpfen, sondern die
fremden Juden sind abzuwehren”. So gibt die um ihr eigenes politisches Uberleben
kampfende Schweiz den dusseren Druck nach innen weiter. Die Schweizer Juden sehen
sich als gleichberechtigte Biirger weitgehend im Stich gelassen. Obwohl sie sich durch
pflichtgetreue Loyalitdt und bewusste Niedrigprofilpolitik um Abwehr des Antisemitis-
mus bemiihen, betreiben die Schweizer Behorden 1938 heimlich die Einfiihrung des J-
Stempels. Ebenso zaudern die Bundesémter, die Schweizer Juden im Ausland vor dem
Zugriff der Nazis zu schiitzen, und lassen jiidische Ex-Schweizerinnen, die einen auslén-
dischen Ehepartner geheiratet hatten, vor verschlossenen Grenzen stehen.

Der Kompromissbereitschaft der jiidischen Organisationen begegnete die Schwelz
mit erpresserischer Harte. Wire die jiidische Bevolkerung nicht bereit gewesen, mit der
Aufbietung aller Krifte finanziell und betreuerisch fiir die Fliichtlinge aufzukommen,
wire die Grenze fiir fremde Juden ganz geschlossen worden.

Was Picard an Dokumenten zu Tage fordert, fiigt sich zu einem unerfreulichen,
beschimenden Bild iiber das Verhalten der offiziellen Schweiz. Indes ist seine Darstel-
lung so niichtern und differenziert, dass er nicht einfache Schuldzuweisungen vornimmt.
Auf der einen Seite stehen die zahlreichen - in einem eigenen Kapitel einzeln portritier-
ten - jiidischen Organisationen, die zwischen eigenen Notwendigkeiten und staatlichen
Interessen lavieren mussten. Auf der andern Seite finden auch jene nichtjiidischen
SchweizerInnen sowie die religiosen und politischen Gruppierungen Erwihnung, die
menschliche und demokratische Grundwerte zu bewahren suchten und sich mutig dem
Antisemitismus entgegenstellten.

Die Fiille des beigebrachten Materials, dessen souveridne Darstellung und nicht zu-
letzt die hervorragende Ausstattung - ein Namenregister, ein iibersichtliches Inhalts- und
ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis sowie eine Reihe von statistischen Tabellen und
aufschlussreichen Quellentexten - machen die Arbeit Picards zu einem eigentlichen
Standardwerk, dem weit iiber Historikerkreise hinaus Beachtung und Verbreitung zu
wiinschen ist.

Heidy Zimmermann

Ingrid Strobl, Das FELD DES VERGESSENS. Jiidischer Widerstand und deutsche “Ver-
gangenheitsbewiltigung”. Berlin, Amsterdam: Edition ID-Archiv 1994, 140 S., Fr. 14.-

115



Es ist zu hoffen, dass dieses wichtige Béndchen trotz seines Erscheinens in einem
kleinen linken Verlag (hervorgegangen aus dem “Informationsdienst zur Verbreitung
unterbliebener Nachrichten™) breite Beachtung findet. Ingrid Strobl, die iiber “Rhetorik
im Dritten Reich” promovierte, hat sich zur Aufgabe gemacht, endlich auch der Seite der
Opfer zur Sprache zu verhelfen, die Erinnerung an geschehenes und die Aufmerksamkeit
fiir sich fortpflanzendes Unrecht wachzuhalten. In ihrer neuesten Publikation versam-
melt sie elf Essays, Reportagen, Kritiken und Vortrige aus den letzten beiden Jahren.

Sehr aufschlussreich sind die Recherchen iiber “Jiidische Frauen im Widerstand”
und die Analyse der Bedingungen fiir den “Aufstand im Warschauer Ghetto” (entstanden
als Vorwort zu Marek Edelman, “Das Ghetto kimpft”), aber auch die vom personlichen
Schicksal Chaika Grossmans bestimmten “Erinnerungen an Bialystok™. Strobl setzt sich
auseinander mit dem verhéngnisvollen Vorwurf, die Opfer hitten sich nicht gewehrt. Sie
zeigt mit dokumentarischen Beispielen, dass jiidischer Widerstand zwar hdufiger war als
gemeinhin bekannt, und verweist auch auf den iiberdurchschnittlich hohen Anteil der
Frauen, stellt aber fest, dass Widerstand nur unter gewissen Umstinden moglich war und
einen hohen Grad an Politisierung der meist jungen KémpferInnen voraussetzte.

Bissig und enthiillend sind Strobls Angriff auf eine fortlebende Ritualmordlegende
in “Antisemitismus in Tirol” und ihre Reaktion auf die Haftentlassung des “Komman-
danten von Treblinka”. Unerbittlich, brillant argumentierend und nur wenige Male in
etwas reisserischen Journalismus verfallend, klagt sie gegen die anhaltende Verscho-
nung der Téter. Mehrere Beitridge analysieren mit dem scharfen Blick der “Hermeneutik
des Verdachts” die Verdringungsstrategien der deutschen Vergangenheitsbewiltigung,
und selbst vor dem heiklen Thema des “Antisemitismus in der Linken”, zu der sich die
Autorin selber zihlt, scheut sie nicht zuriick.

Das Buch, dessen Titel einem Gedicht Nelly Sachs entnommen ist, schliesst mit
einem Portrit dieser zu wenig beachteten und oft verhamlosend interpretierten Dichterin.

Heidy Zimmermann

Christian Staffa (Hg.), VoM PROTESTANTISCHEN ANTIJUDAISMUS UND SEINEN LUGEN.
Versuche einer Standort- und Gehwegbestimmung des christlich-jiidischen Gesprichs.
Magdeburg: Evang. Akademie Sachsen-Anhalt 1993 (2. verbesserte Auflage 1994), 150
S.,DM 4.-

Diese Broschiire ist spannend, weil das christlich-jiidische Gesprich mit allen sei-
nen Schwierigkeiten und theologisch-historischen Hintergriinden in Ost- und West-
deutschland erortert wird. Mit “Perspektiven fiir das christlich-jiidische Gespréich nach
der Vereinigung” beginnt Peter von der Osten-Sacken: wollen die Kirchen sich von der
“Frage einer Emeuerung ihres Verhiltnisses zum jlidischen Volk freikaufen”, indem sie
zwar dann und wann ein “Wort zur Sache” verkiinden, aber im iibrigen froh sind, wenn
sie nicht behelligt werden, nichts tun miissen. - Anschliessend werden vor allem die
schwierigen, negativen Traditionen vergegenwirtigt, weil wir sie als Hintergrund fiir
den neuen Antisemitismus/Antijudaismus nicht geniigend beachten:

... da man ihre Synagogen verbrenne”, Luthers Antijudaismus und seine Erben
(Wolfgang Gerlach): die Erben finden sich unter den Deutschen Christen der NS-Zeit,
aber auch in der Bekennenden Kirche. Erst der Holocaust, die Schoa hat ein neues Den-
ken, neue theologische Fragen bewirkt, die aber meist noch heftig umstritten sind.

“Der Lutherisch Deutsch-Christliche Weg am Beispiel des Eisenacher Entju-
dungsinstituts” (Hans Prolingheuer): die Erinnerung an die theologische “Entjudung”,
die die Nazi-Entjudung bis zuletzt, d.h. bis in die physische Vernichung der Juden be-
gleitete, ist ein erschreckendes Kapitel deutscher Kirchengeschichte. Die Theologen der
“Entjudung” sind auch nach 1945 weiter aktiv.

116



Gleichzeitig entwickeln sich nach 1945 in Ost- und Westdeutschland christlich-jii-
dische Beziehungen wegen des Holocaust und trotz der nun fehlenden Juden, die von
Gunter Helbig fiir den Osten, von Matthias Loerbroks fiir den Westen dargestellt werden.
Nicht nur wegen dieses schwierigen Weges, sondern vor allem auch wegen der Hinweise
auf gegenwirtige und zukiinftige Aufgaben sind diese Beitrdge wichtig. Wolfgang Ger-
lach faft die Aufgaben wie folgt zusammen: “Die griechischen Texte des Neuen Testa-
ments sind mit Hilfe von jiidischen Gelehrten ins Hebrdische zuriickzuiibersetzen, um
uns Christen die jiidische Denk- und Sprachwelt iiberhaupt erst einmal zu erschlieBen
...” - “Das Alte Testament ist aus sich selbst heraus zu deuten und nicht, wie bisher, vom
Neuen Testament her ...” - ... ob es eine Chance fiir die Fragenden und Forschenden
gibt, eine Christologie zu entwickeln, die nicht auf Kosten der Juden” formuliert wird? -
Es ist weiterhin zu priifen, “ob die Trinitétslehre eine Verletzung des 1. Gebots darstellt”
....- Diese Fragen implizieren “die 1980 von der Rheinischen Landessynode vorgeschla-
gene Notwendigkeit, jiidische Gelehrte an theologische Fakultiten zu berufen ...”. (52f.)

Die Broschiire - auf dem Hintergrund von zwei Tagungen in der Lutherstadt Wit-
tenberg regt Gruppen an, diesen Fragen weiter nachzugehen. Nur eine wachsende Zahl
von engagierten Menschen konnen neuen Synagogenbrinden (Liibeck!) widerstehen.

Franz von Hammerstein

Michael Langer, ZWISCHEN VORURTEIL UND AGGRESSION. Zum Judenbild in der
deutschsprachigen katholischen Volksbildung des 19. Jahrhunderts. Lernprozef3 Chri-
sten-Juden 9, Freiburg i. Br.: Herder Verlag 1994, brosch. 312 S., DM 78.-

Die religionspiadagogische Habilitationsschrift wurde im Jahre 1993 von der Kath.-
Theol. Fakultit der Universitit Miinchen angenommen und ein Jahr spiter in der von
Ernst Ludwig Ehrlich und Giinter Biemer betreuten Reihe “Lernprozefl Christen-Juden”
herausgegeben. Sie untersucht das Judenbild im Religionsunterricht des 19. Jahrhun-
derts nach den mafBgeblichen Lehrbiichern von Konrad Martin, Bernard Galura und
Joseph Deharbe. Dariiber hinaus bezieht sie die wirksamen Schriften des bekannten
Volkspiddagogen Alban Stolz ein, die Popularisierungen des Paderborner Neutestament-
lers Joseph Rebbert (1837-1931), die Agitationsschriften von August Rohling, Prag, des
bayerischen Sozialpolitikers Georg Ratzinger sowie die Werke von Franz Hettinger,
Albert M. Weiss und von anderen. AuBler dem Praxisfeld Religionsunterricht analysiert
sie das Judenbild in der Predigt, in Reiseberichten von Heilig-Land-Wallfahrern, in litur-
gischen Texten und in der Heiligenverehrung, so daB ein plastisches, facettenreiches
Gemilde von den Juden in der katholischen Volksbildung im deutschsprachigen Raum
des vorigen Jahrhunderts entsteht.

Methodisch geht die Studie sozialgeschichtlich und interdisziplinér vor, wobei die
historische und theologische Blickrichtung dominieren. Der Verfasser sucht nach Moti-
ven und Motivstrukturen, nach Stereotypen und Klischees, nach Vorurteilen, ihren Wur-
zeln und Wirkungen, stets aber im gesamtgesellschaftlichen, biographischen und gei-
stesgeschichtlichen Kontext.

So erkldren sich im ersten Kapitel die antijiidischen Markierungen des Volks-
schriftstellers Alban Stolz teilweise mit ihrer Herkunft aus dem katholischen Milieu, als
Instrument im Kampf gegen die “Feinde”, letztlich als Mittel zur Verteidigung errunge-
ner Positionen angesichts der anstehenden Judenemanzipation im Sinne der biirgerlichen
Gleichberechtigung. Der Kampf fiir die von Koedukation bedrohte Schule tragt dazu bei,
sog. “jidische Eigentiimlichkeiten” (z.B. Gesichtsausdruck, Geldgier) zu majorisieren
und diese Menschengruppe bei den Liberalen, den Protestanten und Freimaurern
einzureihen, die allesamt Gegner der einzig wahren und seligmachenden katholischen
Kirche sind.

117



Nach den im zweiten Kapitel untersuchten Auffassungen tragen die Juden, insofern
sie Urheber des Kulturkampfes sind, selbst zur Verbreitung der Talmudpolemik und der
Ritualmordlegenden bei. Der Paderborner Bischof Konrad Martin erblickt im Talmud
eine Zuchtrute, unter der die Juden solange schmachten, bis sie sich aufldsen, und in dem
angeblich die Aufforderung steht, Nichtjuden umzubringen. Seine anitjiidische Einstel-
lung wird 1937 vom “Stiirmer” ebenso zu Propagandazwecken milbraucht wie das Tal-
mudargument seines Didzesanpriesters Joseph Rebbert. Die gesamte Judenpolemik ist
einerseits von der Tradition, andererseits von sozialen, wirtschaftlichen, politischen und
religiosen Motiven geleitet. Mit Augustinus werden die Juden als leibhaftige Zeugen fiir
die Wahrheit des Christentums angesehen.

Die Pilgerberichte im dritten Kapitel nehmen sich erstaunlich deskriptiv-objektiv
aus, insofern sie beispielsweise die tiefe Frommigkeit der Juden an der Klagemauer an-
erkennen. Doch gelegentlich flieBen mitgebrachte Vorstellungen iiber die Inferioritiit der
Juden gegeniiber den Christen ein, die dann einen angemessenen sozialen Abstand zu
ihnen empfehlen.

Der Verfasser sieht den theologischen Wurzelfehler fiir die Judenwahrnehmung im
Basisinterpretament der Substitution, wonach das alte Volk Israel mit dem Kommen Jesu
ausgedient hat und an seine Stelle die Kirche als neues Volk Israel tritt. Auf dieser Ent-
erbungsthese fulen zahlreiche Varianten des Antijudaismus, die dann auf dem gesell-
schaftspolitischen Hintergrund der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts noch zusitzlich
konturiert werden. Judenfeindschaft stand im Zeichen des Kampfes gegen die Moderne.

Langer ist sich bewuf}t, daB3 die Suche nach antijiidischen Motivstrukturen und Ar-
gumentationsformen im 19. Jahrhundert durchaus ergiebig ist, in der gerafften Darstel-
lung jedoch einen Uberhang produziert, der so der Wirklichkeit nicht entsprochen hat.
Ebenso verbreitet waren Desinteresse am Judentum und schlichte Ignoranz. Aber gerade
diese Einstellungen bildeten einen guten Néhrboden fiir die unbewufte Aufnahme anti-
judischer Klischees. So wurden hauptsichlich ablehnende und feindliche Haltungen ge-
geniiber den Juden anerzogen und iiber Generationen hinweg vermittelt.

Angesichts heutiger Invektiven gegen die Juden sind geschichtliche Arbeiten zu
diesem Thema sehr zu begriifen. Die von Metz angemahnte Erinnerungskultur kann da-
bei zu einer Immunisierungsstrategie beitragen, noch mehr freilich die lebendige Begeg-
nung und der Dialog mit heutigen Juden. Die Arbeit iiberzeugt in ihrer klaren, zielstrebi-
gen und prizisen sprachlichen Darstellung, in ihrer Kiirze (312 S.), ihrem strengen und
stets sich selbst reflektierenden Gedankengang, in den wertvollen theologiegeschichtli-
chen Beziigen, in den dichten Zusammenfassungen, sowie in der umfassenden Doku-
mentation im Anmerkungsteil (inkl. Quellenangaben und Register).

Stephan Leimgruber

118



	Rezensionen

