
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 51 (1995)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Pinchas Grünewald, Licht und Stern. Zum jüdischen Jahreszyklus. Bern: Peter
Lang AG 1994, 249 S„ Fr. 39.-

Eine der Schönheiten der jüdischen Religion ist, dass es keine Grenzen gibt, neue
Einsichten in die Mitzwot (religiöse Pflichten, gute Taten), die ein Teil unseres
Lebensrhythmus sind, zu gewinnen. Darum sind uns Werke und Abhandlungen, die sich mit dem

jüdischen Jahreszyklus beschäftigen besonders willkommen. Sie ermuntern und helfen

uns, Wertschätzung und Verständnis der jüdischen Feste stets von neuem zu erfassen.
Gerade im deutschsprachigen Gebiet sind wir deshalb Pinchas Paul Grünewald, der

seit vielen Jahren als Lehrer der Schomre Thora in Basel wirkt, zu besonderem Dank
verpflichtet, dass er uns in seiner Monographie "Licht und Stern" neue Perspektiven zum
jüdischen Jahr öffnet.

Das vorliegende Werk beinhaltet jedenfalls viel mehr als eine Reise "durchs jüdische

Kalenderjahr". Das Buch zerfällt in einzelne Essays, die die Feiertage und auch
verschiedene dazugehörige Themen behandeln. Grünewalds Betrachtungsweise jeder
dieser Festtage ist so vielseitig wie die Feiertage selbst. So enthalten beispielsweise die
Ausführungen zu Pessach eine Auswahl von praktischen Anleitungen für den Seder-
abend und eine Behandlung der Haggada als pädagogisches Hilfsmittel.

Im Abschnitt, der die Hohen Feiertage behandelt, finden wir tiefgründige philosophische

Einsichten über das Wesen G'ttes - die 13 g'ttlichen Middot -, und die Betrachtungen

zu Ne'ila (Abschluss des Versöhnungstages) vermitteln bewegende Momente,
die tief ins Herz dringen.

Besonders belehrend ist die Einleitung in das System der jüdischen Feste, in
welcher die fundamentalen Begriffe behandelt werden, die allen Festtagen zugrunde liegen.

"Licht und Stern" spiegelt das tiefe Wissen des Autors wider und gibt Zeugnis von
seiner Aufgeschlossenheit zu den mannigfaltigen Betrachtungsweisen. Wir kommen
auch in den Genuss historischer Analysen, z.B. zur Person des Pharao in der Epoche des

Exodus. Persönlichkeiten wie Maimonides, Immanuel Kant und der Lubawitscher Reb-
be sind hier anzutreffen, und auch Anregungen von Kommentatoren wie z.B. Mahar-
scha, Jalkut Schimoni und der Tas, die normalerweise nur den Textkundigen rabbini-
scher Schriften zugänglich sind, bereichern das Buch in lebendiger Weise.

Besonders dankbar sind wir für die Hinweise auf Rabbiner Samson Raphael Hirsch,
dessen Werk schon in zwei früheren Büchern von Pinchas Grünewald gewürdigt wurden,

und dies in verständlicher Sprache.
Ton und Stil der Monographien machen "Licht und Stern" auch für all jene zu

einem wichtigen Werk, die in den jüdischen Jahreszyklus eingeführt werden wollen, und
durch die angeführten Zitate rabbinischer Quellen mit leicht zugänglichen Fussnoten
wird das Werk seine Anziehungskraft auch auf jene ausüben, die mit den Jamim Towim
(Feiertagen) und jüdischem Lernen vertraut sind.

Steven Langnas

Ursula Schubert, Jüdische Buchkunst. Teil II, mit einer historischen Einleitung von
Kurt Schubert und einem Beitrag von Otto Mazal, Graz: Akademische Druck- und
Verlagsgesellschaft 1992 Buchkunst im Wandel der Zeiten, Band 3/II), 226 S. mit 98
Abb. DM 134.-

Nachdem 1938 der erste Band der Jüdischen Buchkunst erschienen ist (vgl. Jud. 40,
Zürich 1984, 196-198), liegt nunmehr der lang erwartete, gleichfalls in der bewährten
"Koproduktion" von Kunstgeschichte (Ursula Schubert) und Judaistik (Kurt Schubert)

108



entstandene zweite Band vor. Darin wird die Darstellung der (Geschichte der) jüdischen
Buchkunst nun vom 16. Jahrhundert bis zum Ende des 18. Jahrhunderts weitergeführt.
Analog zum ersten Band beginnt auch dieser mit einer - leider nur äußerst knappen -
historischen Einleitung aus der Feder von K. Schubert: Der historische Rahmen: Das
europäische Judentum vom Ende des 15. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts (9-26), die
allerdings tatsächlich nicht mehr leistet, als ihre Überschrift anzeigt: sie steckt den Rahmen
der Geschichte ab.

Der eigentliche, zur Gänze von U. Schubert verfaßte Hauptteil ist in 5 Kapitel
gegliedert. Im Mittelpunkt des 1. Kapitels Erbe und Auftrag (27-35) stehen zunächst der in
Italien beheimatete Moses dal Castellazzo (1466-1526) und seine Holzschnitt-Bilderbibel

sowie die ebenfalls im 15. Jahrhundert in Italien entstandene, mit Holzschnitten
bebilderte Ausgabe des Fabelbuches des aus Spanien stammenden Isaak b. Salomo ibn
Sahula(13. Jh.).

Im 2. Kapitel befaßt sich die Verfasserin mit dem zweifellos am häufigsten
illustrierten Werk, der Pessach-Haggada (37-81). Nach einem Überblick über wichtige
Haggada-Handschriften des 16. Jahrhunderts werden im einzelnen die folgenden Pes-

sach-Haggada-Drucke genauer betrachtet:
- die nach bisheriger Ansicht 1515, nach neueren Untersuchungen jedoch wohl

bereits 1504/1505 in Konstantinopel gedruckte Konstantinopel-Haggada,
- die mit Holzschnitten von Chajjim Schwartz illustrierte Prag-Haggada der

Brüder Geronem (Hieronymus) und Gerschom Katz von 1526,
- die erstmals 1560 (21568) im christlichen Verlagshaus Giacomo Rufinelli in Mantua

und dann des öfteren neu verlegte Mantua-Haggada (sie ist "die erste illustrierte
gedruckte Haggada in Italien"),

- die Venezianische Haggada des Daniel Zifroni von 1609 und ihre von Moses ben
Gerschom Parenzo bei Giovanni Kalioni für das Verlagshaus Pietro, Alvide und Lorenzo
Bragadini 1629 gedruckte Neuauflage

- sowie die nun nicht mehr mit Holzschnitten, sondern - dem Stil der Zeit folgend -

mit Kupferstichillustrationen des Proselyten Abraham bar Jakob 1695 bei Moses Wesel
in Amsterdam gedruckte Amsterdamer Haggada und deren 1712 bei Salomo ben Joseph
Proops erschienene verbesserte Neuauflage.

Die "Wirkungsgeschichte", die diese Haggada-Drucke ausgelöst haben, ist Gegenstand

des 3. Kapitels Die Pessach-Haggada und die hebräischen Buchillustratoren des
18. Jahrhunderts (83-141). In einem ersten Teil untersucht die Verfasserin den "Vorbildcharakter

der Amsterdamer Haggada von 1695 und 1712". Darin stellt sie der Reihe nach
insgesamt 12 illustre Buchillustratoren vor, in deren Arbeit(en) sie Einflüsse der genannten

Amsterdamer Haggada erkennt. Auf Einzelheiten kann hier nicht eingegangen werden.

Im zweiten Teil geht es um den "Vorbildcharakter der Venezianischen Haggada von
1609/1629", deren Spuren sie bei zwei Künstlern, Abraham aus Ihringen und Jakob ben
Joseph Israel Conegliano, verfolgt.

Die Ikonographie illustrierter Gebets- und Andachtsbücher und ihre Geschichte
sind Gegenstand des 4. Kapitels (143-174). Berücksichtigung finden darin Handschriften

und Drucke der Birkat ha-mazon (Tischdank), deren ältester Druck 1514 in Prag
erschienen ist, illustrierter Mohel Bücher (Anweisungen für die Beschneidung), des Seder
Tiqqune Schabbat (kabbalistisches Schabbatritual) sowie von Machzorim, Siddurim etc.
Eine Schlußbetrachtung (5. Kap. 175-188) schließt den Hauptteil ab. In größtmöglicher
Kürze werden darin die wesentlichsten Merkmale/Besonderheiten der antiken und
frühmittelalterlichen, der sephardischen und aschkenasischen Buchkunst noch einmal
zusammengefaßt, nicht zuletzt auch, um zum wiederholten Male eine bündige Antwort auf
die bis heute immer wieder vertretene irrige Ansicht von der sog. Bilderfeindlichkeit des
Judentums zu geben.

Ergänzt wird der Hauptteil durch einen Beitrag von O. Mazal zum Thema Derjüdi-

109



sehe Lederschnitteinband (189-208). War die seit der Antike bei den Kopten zunächst
wohl geübte Kunst des Lederschnitteinbandes im hohen Mittelalter auch in Mitteleuropa,

zaghaft zwar, gepflegt worden, so sind seit dem 14./15. Jahrhundert, wie der Verfasser

in seinem Überblick über die erhaltenen jüdischen Lederschnitteinbände und ihre
Motive (zumeist Fabelwesen in verschiedenster Gestalt, geometrische Figuren, aber
auch Reiter- und/oder Jagdszenen; seltener menschliche Gestalten) zu zeigen vermag,
auch einzelne jüdische Künstler namentlich bekannt geworden, die sich dieser Kunst
verschrieben haben. Die Mehrheit freilich sind anonyme Meister (geblieben).

Wie bereits im ersten Band in extenso geschehen, so bietet die Verfasserin auch im
zweiten nicht nur kunsthistorische Betrachtungen zu Stil und Ikonographie der
ausgewählten illustrierten Drucke, sondern verbindet diese mit Untersuchungen zur Geschichte

der in den Illustrationen begegnenden Motive und ihren möglichen oder wahrscheinlichen

Vorlagen, die sie - im Sinne ihres Bemühens, motiv- und kunstgeschichtliche
Entwicklung(slini)en aufzuzeigen -, zum Teil weit zurückverfolgt, zuweilen bis in die
Anfänge der jüdischen Bild- und Buchkunst in der Antike. Allenthalben wird dabei auch
die Frage nach dem biblischen Bezug bzw. den exegetischen Grundlagen der bildlichen
Darstellungen diskutiert. Dank ihrer guten Quellenkenntnis vermag die Verfasserin sie
zumeist auch im rabbinischen Midrasch ausfindig zu machen. Besonders gut ist ihr dies
im Falle der untersuchten Haggada-Drucke gelungen.

Besondere Aufmerksamkeit wird kulturgeschichtlichen Aspekten der Buchillustration

gewidmet. Die Einbettung der jüdischen Kunst in die Kunst und Kultur ihrer jeweiligen

Umwelt wird dabei ebenso beleuchtet, wie das sich in der Buchillustration
spiegelnde jeweils Besondere der jüdischen Kultur und Kunst herausgearbeitet wird. Dabei
wird deutlich, daß es nicht die Form, der Stil der Kunst ist, sondern allein der Inhalt, der
sie zu einer jüdischen Kunst macht; und es sind gerade die Einblicke in die vielfältigen
Aspekte der jüdischen Kulturgeschichte, die die Untersuchung der Buchillustrationen
zugleich leistet, die das Buch so anziehend machen.

Wenn man bei der Lektüre des Buches zugegebenermaßen auch vielem begegnet,
was man bereits andernorts (s. dazu das informative Literaturverzeichnis, 215-226),
nicht zuletzt in U. und K. Schuberts eigenen Arbeiten, hat lesen können, so muß man den
Autoren für ihre so vieles zusammenfassende Arbeit dennoch dankbar sein. Nicht zuletzt
die auch unter pädagogischen Gesichtspunkten gut gelungene, auf der Verbindung von
Wort und Bild (s. die zahlreichen Querverweise am Rande) basierende Darstellung wird
der nunmehr von der Antike bis ins Ende des 18. Jahrhunderts reichenden jüdischen
Buchkunst einen Platz unter den Standardwerken sichern. Ihren Anteil werden daran
auch der sorgfältige Druck und vor allem die vorzüglichen 98 (davon 32 farbigen)
Reproduktionen der untersuchten Handschriften resp. Drucke haben, die dem Buch auch
einen geradezu bibliophilen Wert verleihen.

Stefan Schreiner

Klaus Beyer, Die aramäischen Texte vom Toten Meer - samt den Inschriften aus
Palästina, dem Testament Levis aus der Kairoer Genisa, der Fastenrolle und den alten
talmudischen Zitaten. Aramaistische Einleitung - Text - Übersetzung - Deutung -
Grammatik/Wörterbuch - Deutsch-aramäische Wortliste - Register - Ergänzungsband, Göttingen:

Vandenhoeck und Ruprecht 1994, 450 S., Lw. DM 198.-
Genau zehn Jahre ist es her, dass Die aramäischen Texte vom Toten Meer [ATTM]

erschienen sind (vgl. Jud. 41, Zürich 1985, 245f.), zu denen der Autor jetzt einen
umfangreichen Ergänzungsband, wie es im Untertitel heisst, vorgelegt hat. Und als
Ergänzungsband zu den ATTM ist der jetzt vorgelegte denn auch von der ersten bis zur letzten
Seite konzipiert: in Aufbau und Gliederung des in ihm enthaltenen Materials folgt er dem
Hauptband ebenso wie in dessen Darbietung.

110



Die "Einleitung" (11-56) enthält zum einen eine Vielzahl bibliographische Nachträge

und zum anderen z.T. umfangreiche sachliche Ergänzungen zur aramaistisehen
Einleitung des Hauptbandes (19-153), jenem Teil also, in dem der Verfasser über die
Verbreitung, Gliederung und Entwicklung des Aramäischen und seiner Dialekte
informiert. Der Bezug der Nachträge und Ergänzungen wird jeweils durch Verweis auf die
Seite und ggf. Anmerkungsnummer des Hauptbandes, zu der sie gehören, hergestellt.

Im zweiten Teil, den "Texten" (57-273), finden sich neben den auch hier allfälligen
Nachträgen und Ergänzungen zu entsprechenden Texten des Hauptbandes (155-406), so
zum Testament Levi I (71-77 zu ATTM 188-209), zur Vision vom Himmlischen Jerusalem
(95-104 zu ATTM 214-222), zu Tobit (134-147 zu ATTM 298-300) und zum ausserkano-
nischen Daniel 148-160 zu ATTM 301 -303), um nur diese Beispiele zu nennen, vor allem
insgesamt 76 erstveröffentlichte Texte, die bereits im Inhaltsverzeichnis durch ein
hinzugefügtes * als solche kenntlich gemacht sind. Dazu gehören z.B. das Testament Levi II (78-
82), die Apokalypse vom Sohn Gottes (109-113) und die sog. Urkunde des Dareios (113-
117). Den Löwenanteil bilden jedoch Privaturkunden aus dem Nahal Hever (166-199),
darunter das im Hauptband Seite 319 angekündigte berühmte Archiv der Babata (166-
184), zahlreiche Kauf- und/oder Pachtverträge sowie galiläische Grab- und Synagogeninschriften.

Wie im Hauptband werden auch hier alle abgedruckten Texte (soweit möglich)
bibliographisch nachgewiesen, in jedem Falle aber mit einer ausserordentlich sorgfältigen
Übersetzung versehen und (soweit erforderlich) kommentiert. Durch die neuveröffentlichten

Texte erforderlich gewordene Ergänzung und Nachträge zur Grammatik (275-299 zu
ATTM 407-502) sowie ein - nun den gesamten Wortbestand des Ergänzungsbandes
erfassendes - minutiöses Wörterbuch (301-450) schliessen den Band ab.

Man kann dem Verfasser nur dankbar sein, dass er seinem vor zehn Jahren
vorgelegten, längst zum Standardwerk gewordenen Hauptband nun diesen Ergänzungsband
hat folgen lassen, in dem er in gewohnter gleicher Sorgfalt, Gründlichkeit und Qualität
die seither bekannt gewordenen aramäischen Texte vom Toten Meer erschlossen und
aufbereitet hat. Die beiden Bände werden fernerhin für alle, die an den aramäischen Texten

vom Toten Meer, an der weiteren Erforschung ihrer Inhalte ebenso wie ihrer
Sprache(n), arbeiten, nicht nur eine stets willkommene, sondern eine unverzichtbare
Hilfe und gewiss nicht minder eine Pflichtlektüre sein. Der Autor darf jedenfalls mit
vollem Recht von seinen beiden Bänden sagen, dass in ihnen "das Aramäische, das in
den lahrhunderten um Christi Geburt in Palästina geschrieben und gesprochen wurde, so
vollständig, wie zur Zeit überhaupt möglich, dokumentiert und in das Gesamtaramäische
eingeordnet" ist (5).

Stefan Schreiner

Clemens Thoma, Das Messiasprojekt. Theologie jüdisch-christlicher Begegnung.
Augsburg: Pattloch Verlag 1994, geb. 478 S., DM 42.-.

Wenn man die Anfangsschwierigkeiten mit dem etwas verwirrenden Begriff
"Messiasprojekt" überwunden hat, erkennt man beim Lesen bald, wie emst es dem Verfasser,
Empfänger der Buber-Rosenzweig-Medaille 1994, mit dem Untertitel ist, auch wenn es
"nur" ein Beitrag zu einer "Theologie jüdisch-christlicher Begegnung" sein kann, die es
als solche (noch) nicht gibt, vielleicht so bald auch nicht geben kann, weil die Realitäten,
denen der Verfasser zumindest auf den ersten Seiten manchmal etwas visionär (nicht:
illusionär) glättend vorauseilt, noch nicht danach sind. Als ausgewiesener Fachwissenschaftler

(er ist Judaist an der kath. Fakultät in Luzern) hat er ein, vornehmlich für Nicht-
fachleute verständliches und zugängliches Buch geschrieben (nur wünschte man sich für
eben diesen Leserkreis zumindest ein Verzeichnis der Abkürzungen für die zahlreichen,
vorwiegend jüd. Quellen - neben einem Stellenverzeichnis). "Dem Verfasser dieses
Buches geht es weder um Abbruch noch um Angst, noch um konfessionalistisches Positi-

111



onsdenken, sondern um ein Ringen um bessere Antworten und um stärkere Grundlegung
in einem möglichst grossen Zusammenhang der Geschichte und des Glaubens". (15)

"Es geht ihm vielmehr darum, die geistig-religiösen Grundlagen dafür freizulegen,
daß Juden und Christen friedlich nebeneinander, miteinander, füreinander und für andere
leben können: als offene Solidaritätsgemeinschaft ohne Vermischungs- und
Verwirrungstendenzen. Eine 'versöhnte Verschiedenheit' soll entstehen". (16)

Unter den von ihm mit besonderer Wertschätzung genannten Vorarbeiten von Paul
van Buren, Friedrich-Wilhelm Marquardt, Rosemarie Ruether, Peter von der Osten-
Sacken und Franz Rosenzweig entschied er sich für die Position Rosenzweigs, "der
einem Neuen zum Durchbruch (verhalf), das ganz auf Erfahrung, Tatsächlichkeit, Dialogik

und Verfügbarkeit beruht, ohne daß daraus ein weltanschaulicher Relativismus
ableitbar wäre". Er möchte sich auch nicht "in allzu vielen Schwierigkeiten und Problemen
verzetteln". (40)

Für den christlichen Leser besonders wichtig ist die Verwendung und Auswertung
überwiegend jüdischer Literatur und Quellen, neben einer für den deutschsprachigen
Leser breiten Vorstellung ihm unbekannter anglo-amerikanischer wissenschaftlicher
Arbeiten. Mit diesen Vorgaben liefert das interessante Buch zwar kein "Messiasprojekt",
aber viele schwerpunktmässige Informationen zu einer für Juden und Christen verlaufenden

und zu gestaltenden "messianischen" Geschichte, deren Ende noch der Vollendung

harrt. Als besonders instruktive Themenschwerpunkte sind zu nennen:
Der jüdische und christliche Gott, die Messiaserwartungen (mit einer Darstellung

auch gescheiterter Versuche zw. 40 v. und 140 n. Chr.), der Judenhaß als Völkerschicksal,
die Bedeutung der Apokalyptik und der Sekte von Qumran, die Pharisäer, Jesus

zwischen dem frühen und dem rabbinischen Judentum (mit einer die Juden weithin
entlastenden Darstellung des Todes Jesu und einer aus umfangreichen Vorarbeiten
schöpfenden Einführung in die Gleichnisse), Geschichte und Wirkung des sog. Ketzersegens,
Kabbala und mystische Tendenzen, theol. Fragen um "Vernichtung und Ganzopfer"
(Holocaust).

Dabei wird immer in maßvoller und niemand bevormundender Weise auf Parallelitäten

und Unterschiede bei Juden und Christen hingewiesen. "Um das konfessionelle
Klima zwischen Juden und Christen zu verbessern, werden Wege aufgezeigt, wie beide
Religionen nebeneinander existieren könnten und wie vor allem das jüdische Volk nicht
von der christlichen Mehrheit geistig oder physisch erdrückt werden könnte", und: "Man
kann daher im Christentum gar nicht von einem 'unerfüllten Messianismus' reden. Es ist
eine Phase des Wachstums Christi wenn nicht alle Menschen den Auferstandenen
erkennen. Die Glaubenden sollten nicht nur Verständnis für das jüdische Volk aufbringen,

sondern sie sollten auch die jüdischen Einwände bedenken und evtl. Korrekturen an
ihrer Verkündigung anbringen. Wir alle gehen ja - immer noch und trotzdem - der Erlösung

entgegen" (336 f.).
So ist das Buch, das alles andere als die Systematik einer bestimmten Theologie

sein will und darstellt und keine Pluralitäten verwischen will, eine ganz wichtige Ergänzung

und Erhellung all dessen, was in den letzten Jahrzehnten auf diesem Gebiet erarbeitet

wurde.
Hans L. Reichrath

Clemens Thomas und Simon Lauer, Die Gleichnisse der Rabbinen. Zweiter Teil:
Von der Erschaffung der Welt bis zum Tod Abrahams: Bereschit Rabba 1-63. Einleitung,

Übersetzung mit Kommentar, Texte. Judaica et Christiana 13, Bern: Peter Lang
1991,426 S.

Überblickt man die bisherige Erforschung der rabbinischen Gleichnisse, so fand sie
zumindest im Horizont der neutestamentlichen Gleichnisforschung statt. Diesen Be-

112



zugsrahmen wollen die Verfasser bewußt verlassen. Ihr "Fernziel ist es, sämtliche rabbi-
nischen Gleichnisse in einer wissenschaftlich fundierten Übersetzung samt ihren Parallelen,

mit text- und formkritischem, philologischem, historischem und theologischem
Kommentar herauszugeben" (vgl. Bd. 1, '12).

Im Rahmen dieses ehrgeizigen Projekts liegt mit dem angezeigten Werk - nach dem
1986 erschienen Band über die Gleichnisse der Pesiqta deRav Kahana (vgl. Jud. 43,
Zürich 1987, 103-109) - der zweite (Teil-)Band dieser Textausgabe vor. Daß sich die in
ihr abgehandelten 158 Gleichnisse aus GenR "an Formenreichtum, Akzentuierung und
Inhalt weitgehend von den Gleichnissen der im ersten Band gedeuteten Pesiqta deRav
Kahana" (5) unterscheiden, betonen die Verfasser im Vorwort selbst. Sie vermuten
daher, daß "dieser zweite Gleichnisband wegen seiner anders gelagerten Schwerpunktsetzung

nützlich und wichtig sein (wird) für die Religions- und Theologiegeschichte in
rabbinisch-patristischer Zeit, sowie für vergleichende neutestamentliche und allgemein-
literaturwissenschaftliche Untersuchungen" (ebd.).

Da die Verfasser bereits in ihrem ersten Gleichnisband eine ausführliche Darstellung

dessen, was ein rabbinisches Gleichnis literaturtheoretisch betrachtet ist, beschränken

sie sich im vorliegenden Werk auf ergänzende Anmerkungen (29f). Die Einleitung
(11-31) bietet daher im wesentlichen Hinweise auf die herangezogenen Primärtexte (14-
16) sowie eine Darstellung der Figur des Königs (17-24), die in den GenR 1-63 enthaltenen

Gleichnissen überproportional oft vorkommt.
Im eigentlichen Hauptteil (34-320) des Werks verfügen alle Kapitel über einen

formal gleichförmigen Aufbau: Nach der Nennung des Gleichnisthemas folgt eine
Auflistung sämtlicher Stellen, in denen sich dieses in GenR findet. Hieran schließt sich ein
Absatz an, der auf Paralleltexte in der rabbinischen Literatur verweist, in denen sich der/
die anstehende(n) Texte ebenfalls findet/n. Es folgt eine mit textkritischem Apparat
versehende Übersetzung des Gleichnisses, wobei bei Doppelt- oder Mehrfachüberlieferung
innerhalb GenR eine synoptische Darstellungsweise gewählt wurde (vgl. etwa 197).
Eine umfangreiche Kommentierung schließt das Ganze ab.

Am Ende des Bands (322f.) finden sich mehrere Anhänge: a) ein Abdruck der zuvor
behandelten und übersetzten Gleichnisse in Originalsprache; b) ein Literaturverzeichnis;
c) diverse Register.

Dirk U. Rottzoll

Giuseppe Veltri, Eine Tora für den König Talmai. Untersuchungen zum
Übersetzungsverständnis in der jüdisch-hellenistischen und rabbinischen Literatur, TSAJ 41,
Tübingen: J. C. Mohr (Paul Siebeck) 1994, 289 S., DM 138.-

Gegenstand dieser auf einer Dissertation aus dem Jahr 1991 beruhenden Untersuchung

ist die in der rabbinischen Literatur mehrfach belegte Vorstellung, die Verfasser
der Septuaginta (LXX) hätten bei ihrer angeblich im Auftrag von Ptolemäus II. Philadel-
phos (285-246 v.d.Z.) vorgenommenen Übersetzungsarbeit eine Reihe von Torastellen
gegenüber dem hebräischen Original abgeändert. Bevor der Verfasser sich jedoch dem
rabbinischen Bereich im eigentlichen Sinn zuwendet, geht er in einem ersten einleitenden

Kapitel (1-21) den diversen jüdischen, christlichen und historisch-kritischen Theorien

über die Entstehung der LXX nach (1-18) und skizziert abschließend überblicksartig
die "Ausrichtung der Untersuchung" (19-21).

Im zweiten Kapitel (22-112) werden die gemäß rabbinischer Ansicht in der LXX
geänderten Bibelstellen (Gen 1,1; l,26f+5,lb-2a;2,2; 11,7; 18,12; 49,6; Ex 4,20; 12,40;
24,5.11; (Lev 11,6); Num 16,15; Dtn 4,19; 17,3) einer genauen Einzelexegese unterzogen.

Dabei geht der Verfasser so vor, daß er zuerst die Lesarten des entsprechenden
Bibeltextes in der LXX und den Targumim und sodann "die verschiedenen handschriftlichen

Lesarten zu einem Davar untersucht" (22), bevor er einen Vergleich desselben mit

113



der LXX vornimmt. Im Verlauf dieser Arbeit gelangt der Verfasser bereits beim ersten
Davar (Gen 1,1) zu der Einsicht, daß zwischen einer "'rabbinischen' LXX" (30f. u.ö.)
und der "erhaltenen LXX" (31) zu unterscheiden ist, wobei erstere "eine 'fiktive Überlieferung'

dar(stellt), mit deren Hilfe die Rabbinen/Redaktoren Schwierigkeiten der
Bibelexegese auszuräumen versuchten.... Das rabbinische Verständnis der 'Tora für Talmai'
läßt sich als in nuce folgendermaßen definieren: eine Tora, bei der die Erklärung des

Textes im Text stattfindet - und zwar dadurch, daß er verändert wird" (112).
Im dritten Kapitel (113-214) macht es sich der Verfasser "zur Aufgabe, die rabbinischen

Nachrichten über Herkunft und Bedeutung der LXX im einzelnen darzulegen,
wie sie im Talmud Bavli und den sog. außerkanonischen Traktaten Masekhet Soferim

und Sefer Tora erhalten sind" (113). Ein erster Abschnitt (114-122) beschäftigt sich dabei

mit der Analyse der in Sof 1,7 (vgl. SeJT 1,6) überlieferten "zwei Geschichten" über
die Tora für Talmai, von denen die eine behauptet, sie sei von fünf Ältesten übersetzt
worden, während die andere zweiundsiebzig am Werk sieht. - Ein zweiter Abschnitt
(122-169) geht "der Frage der Verbindung zwischen jüdisch-hellenistischen und rabbi-
nischem Übersetzungs- und Überlieferungsverständnis" (114) unter dem Stichwort
"Übersetzen als lichtob b'laschon" nach und exemplifiziert dies am Aristeasbrief, Philo,
Josephus sowie dem Sirachbuch. Dabei kommt der Verfasser zu dem Ergebnis, daß allen
Genannten "die Vorstellung von der Unübersetzbarkeit der Schrift... völlig fremd" ist,
eine schriftliche Übersetzung vielmehr "als gleichwertiger Ersatz des Urtextes galt"
(145). Auf dem Hintergrund dieser Einsicht wird sodann "das rabbinische Konzept der
'Tora für Talmai'" (146-169) insbesondere an bMeg 9a-b untersucht. - Im abschließenden

dritten Abschnitt (169-214) wird noch einmal das rabbinische Übersetzungsverständnis

unter dem Stichwort "Übersetzung als l'targem" problematisiert. Dabei verwirft
der Verfasser vorweg die verbreitete Forschungsmeinung, es habe bereits vor den
schriftlichen griechischen Übersetzungen der Bibel solche ins Aramäische (Targumim)
gegeben (173); hernach geht er der "Gestalt und Aufgabe der Meturgemanim" (193) im
allgemeinen (193-211) und des Aquila im besonderen nach (212f.). Abschließend
resümiert der Verfasser, daß die "Tora für Talmai" "nach rabbinischem Sprachgebrauch kein
Targum und daher nicht mit der Übersetzung des Aquila vergleichbar" (213) sei.

Ein abschließendes viertes Kapitel bietet eine zusammenfassende "Konklusion"
der wichtigsten Ergebnisse der Arbeit (215-219): a) Die christliche These, das

(früh)rabbinische Judentum habe die LXX abgelehnt, ist falsch; b) dem
(früh)rabbinischen Judentum galt die LXX als eine für König Talmai bestimmte Schrift,
in der unter göttlicher Mitwirkung einige Änderungen vorgenommen wurden; c) erst in
gaonäischer Zeit (vgl. Sofu.a..) "findet sich eine negative Sellungnahme zur LXX" (216);
d) die vermeintlichen Abweichungen in der "Tora für Talmai" sind lediglich rabbinische
Exegese/Erklärung des masoretischen Texts, wobei nur wenige von ihnen einen Bezug
zur "erhaltenen LXX" haben; e) die LXX wird nach rabbinischer Ansicht nicht als
Targum betrachtet.

Am Ende des Werks finden sich ein rabbinische Texte zur LXX zusammenstellender

Anhang (220-247), ein umfangreiches Literatur- (248-263) und Stellenverzeichnis
(264-276) sowie ein Autoren-, ein griechisches und hebräisches Wortregister.

Dirk U. Rottzoll

Jacques Picard, Die Schweiz und die Juden 1933-1945. Schweizerischer Antisemitismus,

jüdische Abwehr und internationale Migrations- und Flüchtlingspolitik. Zürich:
Chronos Verlag 1994. 560 S„ Fr. 68.-.

Die Schweiz hat sich in den vergangenen 50 Jahren schwer getan mit der "Aufarbeitung"

ihrer Rolle in den düsteren Zeiten des Nationalsozialismus. Die Geschichte wurde

114



nach dem Krieg behend entsorgt, und man baute weiter am kollektiven Mythos von der
erfolgreichen Selbstverteidigung des Kleinstaates. Die Tendenz, "das Problem mit den
Juden" nach Deutschland zu exportieren, besteht bis heute. Man denke nur etwa an die
zögerliche Rehabilitierung von Paul Grüninger, an die Bagatellisierungsversuche im Fall
Fischbacher oder an die bundesrätliche Unentschiedenheit hinsichtlich der Erinnerungsfeiern

"50 Jahre danach". Mit Häslers "Das Boot ist voll", Bonjours "Geschichte der
schweizerischen Neutralität" und jüngeren Beiträgen von Kreis, Kamis-Müller u.a.
geriet die selbstgerechte Konstruktion des schweizerischen Geschichtsbildes bereits etwas
ins Wanken. Die umfassende Forschungsarbeit des Berner Historikers Jacques Picard
bringt sie vollends zum Einsturz mit seiner ebenso sachlichen wie unerbittlichen Darstellung

von Fakten. Picard hat zahlreiche Archive durchforstet und international verstreute
Akten zutage gefördert, die er mit unbestechlich kritischem Blick zu deuten und in den
historischen Zusammenhang einzuordnen weiss.

Die Studie gliedert sich in sechs mehr oder weniger eigenständige Kapitel, die
entlang dem historischen Verlauf thematische Schwerpunkte setzen. Zuerst wird die spezifisch

schweizerische Ausprägung des Antisemitismus, die sich schon seit der unfreiwillig
zugestandenen Emanzipation der Juden (Ende 19. Jh.) herausbildete, charakterisiert.

Picard zeigt, wie die anfängliche Stilisierung der Judenfrage der zunehmenden Tabuisie-
rung weicht und in der verqueren Argumentation eines "verschweizerten Antisemitismus"

gipfelt: "nicht der 'ausländische' Antisemitismus ist zu bekämpfen, sondern die
fremden Juden sind abzuwehren". So gibt die um ihr eigenes politisches Überleben
kämpfende Schweiz den äusseren Druck nach innen weiter. Die Schweizer Juden sehen
sich als gleichberechtigte Bürger weitgehend im Stich gelassen. Obwohl sie sich durch
pflichtgetreue Loyalität und bewusste Niedrigprofilpolitik um Abwehr des Antisemitismus

bemühen, betreiben die Schweizer Behörden 1938 heimlich die Einführung des J-
Stempels. Ebenso zaudern die Bundesämter, die Schweizer Juden im Ausland vor dem
Zugriffder Nazis zu schützen, und lassen jüdische Ex-Schweizerinnen, die einen
ausländischen Ehepartner geheiratet hatten, vor verschlossenen Grenzen stehen.

Der Kompromissbereitschaft der jüdischen Organisationen begegnete die Schweiz
mit erpresserischer Härte. Wäre die jüdische Bevölkerung nicht bereit gewesen, mit der
Aufbietung aller Kräfte finanziell und betreuerisch für die Flüchtlinge aufzukommen,
wäre die Grenze für fremde Juden ganz geschlossen worden.

Was Picard an Dokumenten zu Tage fördert, fügt sich zu einem unerfreulichen,
beschämenden Bild über das Verhalten der offiziellen Schweiz. Indes ist seine Darstellung

so nüchtern und differenziert, dass er nicht einfache Schuldzuweisungen vornimmt.
Auf der einen Seite stehen die zahlreichen - in einem eigenen Kapitel einzeln porträtierten

- jüdischen Organisationen, die zwischen eigenen Notwendigkeiten und staatlichen
Interessen lavieren mussten. Auf der andern Seite finden auch jene nichtjüdischen
Schweizerinnen sowie die religiösen und politischen Gruppierungen Erwähnung, die
menschliche und demokratische Grundwerte zu bewahren suchten und sich mutig dem
Antisemitismus entgegenstellten.

Die Fülle des beigebrachten Materials, dessen souveräne Darstellung und nicht
zuletzt die hervorragende Ausstattung - ein Namenregister, ein übersichtliches Inhalts- und
ein ausführliches Literaturverzeichnis sowie eine Reihe von statistischen Tabellen und
aufschlussreichen Quellentexten - machen die Arbeit Picards zu einem eigentlichen
Standardwerk, dem weit über Historikerkreise hinaus Beachtung und Verbreitung zu
wünschen ist.

Heidy Zimmermann

Ingrid Strobl, Das Feld des Vergessens. Jüdischer Widerstand und deutsche
"Vergangenheitsbewältigung". Berlin, Amsterdam: Edition ID-Archiv 1994, 140 S., Fr. 14.-

115



Es ist zu hoffen, dass dieses wichtige Bändchen trotz seines Erscheinens in einem
kleinen linken Verlag (hervorgegangen aus dem "Informationsdienst zur Verbreitung
unterbliebener Nachrichten") breite Beachtung findet. Ingrid Strobl, die über "Rhetorik
im Dritten Reich" promovierte, hat sich zur Aufgabe gemacht, endlich auch der Seite der

Opfer zur Sprache zu verhelfen, die Erinnerung an geschehenes und die Aufmerksamkeit
für sich fortpflanzendes Unrecht wachzuhalten. In ihrer neuesten Publikation versammelt

sie elf Essays, Reportagen, Kritiken und Vorträge aus den letzten beiden Jahren.
Sehr aufschlussreich sind die Recherchen über "Jüdische Frauen im Widerstand"

und die Analyse der Bedingungen für den "Aufstand im Warschauer Ghetto" (entstanden
als Vorwort zu Marek Edelman, "Das Ghetto kämpft"), aber auch die vom persönlichen
Schicksal Chaika Grossmans bestimmten "Erinnerungen an Bialystok". Strobl setzt sich
auseinander mit dem verhängnisvollen Vorwurf, die Opfer hätten sich nicht gewehrt. Sie

zeigt mit dokumentarischen Beispielen, dass jüdischer Widerstand zwar häufiger war als

gemeinhin bekannt, und verweist auch auf den überdurchschnittlich hohen Anteil der
Frauen, stellt aber fest, dass Widerstand nur unter gewissen Umständen möglich war und
einen hohen Grad an Politisierung der meist jungen Kämpferinnen voraussetzte.

Bissig und enthüllend sind Strobls Angriff auf eine fortlebende Ritualmordlegende
in "Antisemitismus in Tirol" und ihre Reaktion auf die Haftentlassung des "Kommandanten

von Treblinka". Unerbittlich, brillant argumentierend und nur wenige Male in
etwas reisserischen Journalismus verfallend, klagt sie gegen die anhaltende Verscho-
nung der Täter. Mehrere Beiträge analysieren mit dem scharfen Blick der "Hermeneutik
des Verdachts" die Verdrängungsstrategien der deutschen Vergangenheitsbewältigung,
und selbst vor dem heiklen Thema des "Antisemitismus in der Linken", zu der sich die
Autorin selber zählt, scheut sie nicht zurück.

Das Buch, dessen Titel einem Gedicht Nelly Sachs entnommen ist, schliesst mit
einem Porträt dieser zu wenig beachteten und oft verhamlosend interpretierten Dichterin.

Heidy Zimmermann

Christian Staffa (Hg.), Vom Protestantischen Antijudaismus und seinen Lügen.
Versuche einer Standort- und Gehwegbestimmung des christlich-jüdischen Gesprächs.
Magdeburg: Evang. Akademie Sachsen-Anhalt 1993 (2. verbesserte Auflage 1994), 150

S„ DM 4.-
Diese Broschüre ist spannend, weil das christlich-jüdische Gespräch mit allen

seinen Schwierigkeiten und theologisch-historischen Hintergründen in Ost- und
Westdeutschland erörtert wird. Mit "Perspektiven für das christlich-jüdische Gespräch nach
der Vereinigung" beginnt Peter von der Osten-Sacken: wollen die Kirchen sich von der
"Frage einer Erneuerung ihres Verhältnisses zum jüdischen Volk freikaufen", indem sie
zwar dann und wann ein "Wort zur Sache" verkünden, aber im übrigen froh sind, wenn
sie nicht behelligt werden, nichts tun müssen. - Anschliessend werden vor allem die
schwierigen, negativen Traditionen vergegenwärtigt, weil wir sie als Hintergrund für
den neuen Antisemitismus/Antijudaismus nicht genügend beachten:

"... daß man ihre Synagogen verbrenne", Luthers Antijudaismus und seine Erben
(Wolfgang Gerlach): die Erben finden sich unter den Deutschen Christen der NS-Zeit,
aber auch in der Bekennenden Kirche. Erst der Holocaust, die Schoa hat ein neues Denken,

neue theologische Fragen bewirkt, die aber meist noch heftig umstritten sind.
"Der Lutherisch Deutsch-Christliche Weg am Beispiel des Eisenacher Entju-

dungsinstituts" (Hans Prolingheuer): die Erinnerung an die theologische "Entjudung",
die die Nazi-Entjudung bis zuletzt, d.h. bis in die physische Vernichung der Juden
begleitete, ist ein erschreckendes Kapitel deutscher Kirchengeschichte. Die Theologen der
"Entjudung" sind auch nach 1945 weiter aktiv.

116



Gleichzeitig entwickeln sich nach 1945 in Ost- und Westdeutschland christlich-jüdische

Beziehungen wegen des Holocaust und trotz der nun fehlenden Juden, die von
Gunter Heibig für den Osten, von Matthias Loerbroks für den Westen dargestellt werden.
Nicht nur wegen dieses schwierigen Weges, sondern vor allem auch wegen der Hinweise
auf gegenwärtige und zukünftige Aufgaben sind diese Beiträge wichtig. Wolfgang Gerlach

faßt die Aufgaben wie folgt zusammen: "Die griechischen Texte des Neuen Testaments

sind mit Hilfe von jüdischen Gelehrten ins Hebräische zurückzuübersetzen, um
uns Christen die jüdische Denk- und Sprachwelt überhaupt erst einmal zu erschließen
..." - "Das Alte Testament ist aus sich selbst heraus zu deuten und nicht, wie bisher, vom
Neuen Testament her ..." - "... ob es eine Chance für die Fragenden und Forschenden
gibt, eine Christologie zu entwickeln, die nicht auf Kosten der Juden" formuliert wird? -
Es ist weiterhin zu prüfen, "ob die Trinitätslehre eine Verletzung des 1. Gebots darstellt"

- Diese Fragen implizieren "die 1980 von der Rheinischen Landessynode vorgeschlagene

Notwendigkeitjüdische Gelehrte an theologische Fakultäten zu berufen ...". (52f.)
Die Broschüre - auf dem Hintergrund von zwei Tagungen in der Lutherstadt

Wittenberg regt Gruppen an, diesen Fragen weiter nachzugehen. Nur eine wachsende Zahl
von engagierten Menschen können neuen Synagogenbränden (Lübeck!) widerstehen.

Franz von Hammerstein

Michael Langer, Zwischen Vorurteil und Aggression. Zum Judenbild in der
deutschsprachigen katholischen Volksbildung des 19. Jahrhunderts. Lernprozeß
Christen-Juden 9, Freiburg i. Br.: Herder Verlag 1994, brosch. 312 S., DM 78.-

Die religionspädagogische Habilitationsschrift wurde im Jahre 1993 von der Kath.-
Theol. Fakultät der Universität München angenommen und ein Jahr später in der von
Ernst Ludwig Ehrlich und Günter Biemer betreuten Reihe "Lernprozeß Christen-Juden"
herausgegeben. Sie untersucht das Judenbild im Religionsunterricht des 19. Jahrhunderts

nach den maßgeblichen Lehrbüchern von Konrad Martin, Bernard Galura und
Joseph Deharbe. Darüber hinaus bezieht sie die wirksamen Schriften des bekannten
Volkspädagogen Alban Stolz ein, die Popularisierungen des Paderborner Neutestament-
lers Joseph Revert (1837-1931), die Agitationsschriften von August Rohling, Prag, des

bayerischen Sozialpolitikers Georg Ratzinger sowie die Werke von Franz Hettinger,
Albert M. Weiss und von anderen. Außer dem Praxisfeld Religionsunterricht analysiert
sie das Judenbild in der Predigt, in Reiseberichten von Heilig-Land-Wallfahrern, in
liturgischen Texten und in der Heiligenverehrung, so daß ein plastisches, facettenreiches
Gemälde von den Juden in der katholischen Volksbildung im deutschsprachigen Raum
des vorigen Jahrhunderts entsteht.

Methodisch geht die Studie sozialgeschichtlich und interdisziplinär vor, wobei die
historische und theologische Blickrichtung dominieren. Der Verfasser sucht nach Motiven

und Motivstrukturen, nach Stereotypen und Klischees, nach Vorurteilen, ihren Wurzeln

und Wirkungen, stets aber im gesamtgesellschaftlichen, biographischen und
geistesgeschichtlichen Kontext.

So erklären sich im ersten Kapitel die antijüdischen Markierungen des
Volksschriftstellers Alban Stolz teilweise mit ihrer Herkunft aus dem katholischen Milieu, als
Instrument im Kampf gegen die "Feinde", letztlich als Mittel zur Verteidigung errungener

Positionen angesichts der anstehenden Judenemanzipation im Sinne der bürgerlichen
Gleichberechtigung. Der Kampf für die von Koedukation bedrohte Schule trägt dazu bei,
sog. "jüdische Eigentümlichkeiten" (z.B. Gesichtsausdruck, Geldgier) zu majorisieren
und diese Menschengruppe bei den Liberalen, den Protestanten und Freimaurern
einzureihen, die allesamt Gegner der einzig wahren und seligmachenden katholischen
Kirche sind.

117



Nach den im zweiten Kapitel untersuchten Auffassungen tragen die Juden, insofern
sie Urheber des Kulturkampfes sind, selbst zur Verbreitung der Talmudpolemik und der
Ritualmordlegenden bei. Der Paderborner Bischof Konrad Martin erblickt im Talmud
eine Zuchtrute, unter der die Juden solange schmachten, bis sie sich auflösen, und in dem
angeblich die Aufforderung steht, Nichtjuden umzubringen. Seine anitjüdische Einstellung

wird 1937 vom "Stürmer" ebenso zu Propagandazwecken mißbraucht wie das

Talmudargument seines Diözesanpriesters Joseph Rebbert. Die gesamte Judenpolemik ist
einerseits von der Tradition, andererseits von sozialen, wirtschaftlichen, politischen und
religiösen Motiven geleitet. Mit Augustinus werden die Juden als leibhaftige Zeugen für
die Wahrheit des Christentums angesehen.

Die Pilgerberichte im dritten Kapitel nehmen sich erstaunlich deskriptiv-objektiv
aus, insofern sie beispielsweise die tiefe Frömmigkeit der Juden an der Klagemauer
anerkennen. Doch gelegentlich fließen mitgebrachte Vorstellungen über die Inferiorität der
Juden gegenüber den Christen ein, die dann einen angemessenen sozialen Abstand zu
ihnen empfehlen.

Der Verfasser sieht den theologischen Wurzelfehler für die Judenwahrnehmung im
Basisinterpretament der Substitution, wonach das alte Volk Israel mit dem Kommen Jesu

ausgedient hat und an seine Stelle die Kirche als neues Volk Israel tritt. Auf dieser
Enterbungsthese fußen zahlreiche Varianten des Antijudaismus, die dann auf dem
gesellschaftspolitischen Hintergrund der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts noch zusätzlich
konturiert werden. Judenfeindschaft stand im Zeichen des Kampfes gegen die Moderne.

Langer ist sich bewußt, daß die Suche nach antijüdischen Motivstrukturen und
Argumentationsformen im 19. Jahrhundert durchaus ergiebig ist, in der gerafften Darstellung

jedoch einen Überhang produziert, der so der Wirklichkeit nicht entsprochen hat.
Ebenso verbreitet waren Desinteresse am Judentum und schlichte Ignoranz. Aber gerade
diese Einstellungen bildeten einen guten Nährboden für die unbewußte Aufnahme
antijüdischer Klischees. So wurden hauptsächlich ablehnende und feindliche Haltungen
gegenüber den Juden anerzogen und über Generationen hinweg vermittelt.

Angesichts heutiger Invektiven gegen die Juden sind geschichtliche Arbeiten zu
diesem Thema sehr zu begrüßen. Die von Metz angemahnte Erinnerungskultur kann dabei

zu einer Immunisierungsstrategie beitragen, noch mehr freilich die lebendige Begegnung

und der Dialog mit heutigen Juden. Die Arbeit überzeugt in ihrer klaren, zielstrebigen

und präzisen sprachlichen Darstellung, in ihrer Kürze (312 S.), ihrem strengen und
stets sich selbst reflektierenden Gedankengang, in den wertvollen theologiegeschichtlichen

Bezügen, in den dichten Zusammenfassungen, sowie in der umfassenden
Dokumentation im Anmerkungsteil (inkl. Quellenangaben und Register).

Stephan Leimgruber

118


	Rezensionen

