
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 51 (1995)

Artikel: Martin Bubers Reise nach Polen am Vorabend des II. Weltkrieges
(März-April 1939) im Spiegel der polnischsprachigen jüdischen Presse

Autor: Krzykalski, Kazimierz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Bubers Reise nach Polen am Vorabend
des II. Weltkrieges (März-April 1939) im Spiegel

der polnischsprachigen jüdischen Presse

von Kazimierz Krzykalski *

I

Martin Buber, der grosse 1965 in Jerusalem verstorbene jüdische
Religionsphilosoph und Pädagoge, entstammte einer seit Generationen in Polen
ansässigen jüdischen Familie. Seiner Herkunft nach war er ein polnischer Jude,1
und als solchen bezeichnete er sich auch öffentlich bis an sein Lebensende,
obwohl er nicht in Polen, sondern in Wien (1878) geboren wurde und dort seine
ersten drei Lebensjahre verbracht hatte. Dann, nach der Scheidung seiner Eltern
kam er nach Lemberg und wohnte dort bei seinem Grossvater väterlicherseits
Salomon Buber, von dem er grossgezogen wurde. In Lemberg wuchs er
zweisprachig (polnisch und deutsch) auf und besuchte dort auch ein polnisches
Gymnasium. Nach dem Abitur jedoch zog es ihn nach Wien zum Studium.

Während seiner Studienzeit, die er ausschliesslich in deutschsprachigen
Ländern (Österreich, Deutschland, Schweiz) verbrachte, entschied er sich für die
deutsche Sprache und Kultur, da sie ihm nicht zuletzt eine breitere Resonanz
seiner Ideen versprach, als ihm das Polnische ermöglichen konnte. Seit dieser
Zeit war er auch Verfechter der Idee einer deutsch-jüdischen Symbiose, der er
sein ganzes Leben lang treu blieb.2

Diese deutsch-jüdische Symbiose wurde, wie wir heute wissen, während der
Gewaltherrschaft der Nazis in Deutschland zuerst deutlich erschwert und dann
endgültig gewaltsam beendet. Damit brachen auch alle mit dieser Idee verbundenen

Ideale Bubers zusammen; sein Wirkungsbereich in Deutschland wurde ihm
zuerst mehr und mehr eingeengt und dann schliesslich vollständig versperrt. Es
blieb nur noch ein einziger vernünftiger Ausweg: die Flucht aus Nazideutschland.

Doch noch wollte der verzweifelte und inzwischen schon betagte Phi-

* Kazimierz Krzykalski, ul. Kobierzynska 93/154, PL-30-349 Krakow, Polen.
Aus dem Polnischen übersetzt von Stefan Schreiner.

1 Vgl. Bubers Worte im Nachwort zu Gog undMagog: "Ich bin ein polnischer Jude...".
In: Gog und Magog. Eine chassidische Chronik, Neudruck Gerlingen 1993, 408.

2 Seine ersten 1897 in Wien entstandenen Artikel hatte Buber indessen noch polnisch
geschrieben und in der Warschauer Zeitung Przeglpd Tygodniowy Zycia
Spolecznego, Literatury i Sztuk Pipknych [Wöchentliche Rundschau für Gesellschaft,

Literatur und Schöne Künste] u.d.T. "Z literatury wiedenskiej" [Aus der Wiener

Literatur] veröffentlicht. Sie galten Hermann Bahr, Hugo von Hofmannsthal,
Peter Altenberg und Arthur Schnitzler: Przeglad Tygodniowy Nr. 25 vom 19.6.1897,
297-298, Nr. 27 vom 3.7.1897, 321-322 (Vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, Martin

Buber: A Bibliography ofHis Writings 1897-1973. Jerusalem 1980, 13 Nr. 1).

67



losoph an ein solch tragisches Ende seiner Lebensideale nicht glauben; trotz
drängender Mahnungen und Bitten seiner Freunde, die ihn zur Flucht bewegen
wollten, zögerte Buber sehr lange, noch immer auf eine Besserung der Fage im
damaligen Deutschland, freilich vergeblich, wartend. Endlich, im März 1938
verliess er Deutschland, aber auch jetzt noch mochte er die Hoffnung auf eine
zukünftige Tätigkeit dort nicht endgültig aufgeben: sein möbliertes Haus in
Heppenheim liess er für (s)eine eventuelle Rückkehr vorbereitet zurück. Erst
nach den tragischen Ereignissen vom 9. November 1938 war eine Möglichkeit
zur Rückkehr ausgeschlossen.

Buber siedelte nach Palästina über und arbeitete dort als Professor für
Sozialphilosophie an der Hebräischen Universität in Jerusalem. Als Professor
dieser Universität wurde er ein Jahr später - Anfang 1939 - von der Gesellschaft
der Freunde der Hebräischen Universität Jerusalem in Polen eingeladen,3 zu
einem offiziellen Besuch nach Polen zu kommen, um dort Vorträge in mehreren
grösseren polnischen Städten zu halten. Für Buber war dies die erste intensivere
Begegnung mit polnischen Juden4 nach den Jahren seiner unglücklich beendeten
deutsch-jüdischen Symbiose.

II

Beide Seiten, die einladende Institution und der eingeladene Gast, versprachen

sich viel von dieser Begegnung. Den polnischen Juden bot sie die
Möglichkleit, ihren berühmten, damals schon 60-jährigen Landsmann zu Gast zu
haben, ihn als einen ersehnten Boten aus dem Gelobten Lande erleben und hören
zu können. Obwohl Buber zuvor fast ausschliesslich in Deutschland gewirkt hatte,

war sein Ruhm auch nach Polen zu seinen jüdischen Brüdern und Schwestern
gedrungen. Manche von ihnen hatten seine Bücher gelesen, auch wurde er in
jüdischen Zeitungen und Zeitschriften in Polen gedruckt: ungefähr zehn seiner
Aufsätze waren dort vor 1939 auf Polnisch erschienen.5 Unter polnischen Juden
war er daher recht gut bekannt, und sie erwarteten natürlich noch mehr von einer
näheren und unmittelbaren Bekanntschaft mit ihm.

Der eingeladene Gast wollte seinerseits auch eine engere Begegnung mit
polnischen Juden erleben, mit den Juden, deren geistige Schätze er der westlichen

Öffentlichkeit durch seine chassidische Botschaft erschlossen hatte und
aus deren Mitte er auch stammte. War doch auch die schöne Blume der
chassidischen Moralliteratur und Ethik, für die Buber durch seine chassidischen

3 Ein Jahr zuvor weilte in Polen auf Einladung derselben Institution eine Delegation
von Professoren der Hebräischen Universität mit Prof. Harry Torczyner an der Spitze.

Vgl. Nowy Dziennik [Neues Tageblatt] vom 27.2.1938, 4.

4 Ende 1936, nach dem Tode seines Vaters Carl Buber, hatte Buber seiner Familie in
Lemberg zwar einen kurzen Besuch gemacht, um den Nachlass seines Vaters aufzulösen,

doch dieser Aufenthalt galt allein der Regelung der notwendigen
Familienangelegenheiten. Vgl. Bubers Brief an Hermann Hesse mit dem Datum
"z.Zt. Lwöw, 1.12.1936". In: Martin Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten.
Bd. II: 1918-1938, Heidelberg 1973, 626.

5 Vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 160 (Index of Languages: Polish).

68



Erzählungen so viele Leser begeistert hatte und immer noch begeistert, auf
polnischem Boden unter den Juden Polens gewachsen und aufgeblüht. Deshalb war
der Philosoph nun sehr neugierig auf diese neuerliche Begegnung mit seinen
Stammesgenossen, mit denen er sich auch während der besten Jahre seiner
deutsch-jüdischen Symbiose, der vor seinen Augen von den Nazis in Deutschland

ein so trauriges und schreckliches Ende bereitet wurde, weiter geistig
verbunden gefühlt hatte.

Nun aber, nach ungefähr 40-jähriger Abwesenheit besuchte Buber erstmals
wieder Polen, das Land, das das Land seiner Kinderjahre gewesen und seine

geistige Heimat für sein ganzes Leben geblieben war. Seinen offiziellen Besuch
in Polen wollte der 60-Jährige daher auch ganz privat, als eine Möglichkeit der
ersehnten Rückkehr ins Land seiner Kindheit nutzen, das er während dieser
offiziellen Reise übrigens zum letzten Male in seinem Leben sehen sollte. Deshalb
führte die Reiseroute seiner Polenreise über alle mit seiner Kindheit verbundenen

Ortschaften, darunter auch Czernowitz, obwohl es damals schon zu Rumänien

gehörte, also ausserhalb Polens lag. Dort jedoch, in der Nähe von Czernowitz,
befand sich das Landgut seines zwei Jahre zuvor verstorbenen Vaters, auf dem
der kleine Martin stets gerne seine Sommerferien verbracht hatte. In Czernowitz
beendete Buber seine Polenreise, die für ihn, wie wir noch sehen werden, ein

grosses pretium emotionale besass.
Während der Reise besuchte Buber mehrere polnische Städte und hielt überall

Vorträge, meistens in polnischer Sprache zwar, aber stets fast ausschliesslich
vor jüdischem Publikum. Keine polnische kulturelle, wissenschaftliche oder
religiöse Institution interessierte sich damals für Bubers Vorträge, obwohl er sie
auf Polnisch hielt, das seine Muttersprache war, die er bis zu seinem Tode
meisterhaft beherrschte. In der Zeit des anwachsenden polnischen Antisemitismus in
den Jahren vor dem Beginn des letzten Weltkrieges lebten die polnische und die
jüdische Gemeinschaft zwar in räumlicher Nachbarschaft, geistig aber waren sie

ganz voneinander getrennt und existierten kulturell nebeneinander her, und oft
standen sie damals einander sogar feindlich gegenüber. Deshalb interessierten
sich die Polen für solche "inneren" jüdischen Angelegenheiten wie Vorträge
eines Martin Buber überhaupt nicht. Buber war damals unter den Polen
unbekannt, weil er ein Jude war. Deshalb wurden seine Vorträge in der polnischen
Gesellschaft nicht wahrgenommen. Aus diesem Grunde wurde auch in den
damaligen polnischen Zeitungen und Zeitschriften seiner Polenreise und seinen
Vorträgen keine Zeile gewidmet.

III

Seinen Besuch in Polen begann Buber in Warschau, das schon damals über
den Flughafen Lod eine direkte Luftverbindung mit Jerusalem hatte. Am 10.

März 1939 veröffentlichten zwei viel gelesene Warschauer jüdische Zeitungen,
die in polnischer Sprache erschienen, Pipta Rano [5 Uhr morgens] und Nasz
Przeglpd [Unsere Rundschau] die folgende Nachricht:

"In den nächsten Tagen wird auf Einladung der Gesellschaft der Freunde
der Hebräischen Universität Jerusalem Prof. Martin Buber, einer der bedeutendsten

geistigen Führer des heutigen Judentums und Inhaber des Lehrstuhls für

69



Sozialphilosophie an der Hebräischen Universität Jerusalem, erwartet. Prof.
Buber wird in mehreren polnischen Städten Vorlesungen halten. In Warschau
wird er am Dienstag, dem 14. März, um 8.30 Uhr abends im Saal der Hygienischen

Gesellschaft, Karowastr. 31, über das Thema 'Erziehung und Nation'
sprechen. Der Vortrag des so bedeutenden Gastes wird ohne Zweifel auf grosses
Interesse in der gesamten jüdischen Öffentlichkeit stossen, dies umso mehr, als

er ein so aktuelles Thema wie die Erziehung behandelt."6
In Polens Hauptstadt traf Buber wahrscheinlich am 12. März 1939 ein, wie

dem am selben Tage in Nasz Przeglßd veröffentlichten Aufsatz "Prof. Dr. Martin

Buber - zur Begrüssung des Gelehrten und Lehrers"7 des berühmten
jüdischen Historikers Majer Balaban8 zu entnehmen ist. Auf den Inhalt dieses
Aufsatzes sowie der anderen, die anlässlich der Polenreise Martin Bubers damals in
verschiedenen jüdischen Zeitungen in Polen erschienen sind, werden wir hier
etwas näher eingehen, um die Breite und Besonderheit der Rezeption der
Buberschen Gedanken und Ideale, seines Schaffens insgesamt, unter den damaligen

polnischen Juden erfassen zu können.
Professor Balabans Aufsatz ist in dieser Hinsicht sehr charakteristisch. Der

berühmte jüdische Historiker berichtet vor allem vom Leben und der Tätigkeit
Bubers als des grossen jüdischen Lehrers und erörtert seine Beziehungen zum
Judentum, zum Chassidismus und zum Zionismus, die beide in Bubers Leben
und Schaffen eine so grosse Rolle gespielt haben. Es scheint, dass M. Balaban
Bubers mehrfach zitierte autobiographische Arbeit "Mein Weg zum Chassidismus"

aus eigener Lektüre kannte, aus der er die biographischen Angaben über
Buber entnahm. Er erwähnt Bubers Kinder- und Jugendjahre in Lemberg im
Hause seines Grossvaters Salomon Buber, des berühmten Herausgebers von
Midraschim und bibliographischen Wörterbüchern der Juden von Lemberg und
Zölkiew. Er erwähnt die besondere Atmosphäre dieses Hauses, in dem sich eine

grosse Bibliothek befand, die dem heranwachsenden Martin offenstand, sowie
die häufigen Besuche jüdischer Gelehrter aus der ganzen Welt. Er erzählt auch

von den Sommerausflügen zum nahegelegenen Sadagöra und später dann nach
Czortköw, den damaligen Hochburgen des Chassidismus, die den wiss- und
lernbegierigen jungen Buber bleibend geprägt haben. Vor allem der unvergessliche
Zaddik von Sadagöra und seine in Freude um ihn tanzenden und dabei in
Verzückung singenden Chassidim sollten später für Buber zur lebendigen
Verkörperung eines wahren Zaddik und einer wahren Gemeinschaft werden.

Des weiteren berichtet Balaban von Bubers Schuljahren im polnischen
Gymnasium in Lemberg, ein Zeichen weitgehender Assimilation so mancher
galizischer Juden im allgemeinen und Bubers im besonderen. In den

deutschsprachigen Ländern des damaligen Österreich, so Balaban, war sie weit
fortgeschritten und in der deutschen Kultur dieser Länder drückte sie sich in ihrer

6 Nasz Przeglßd vom \0.3.l939,5\mdPißtaRanovom 10.3.1939,2. Hier und im fol¬
genden zitiere ich aus der damaligen polnischsprachigen jüdischen Presse Polens.
Zeitungen und Zeitschriften in Jiddisch habe ich nicht berücksichtigen können.

7 Nasz Przeglßd vom 12.3.1939, 13.

8 Vgl. Jacob Goldberg, Majer Balaban - der führende Historiker der polnischen Juden.
Judaica, 51. Jg. 1, Basel 1995, 3-17 (die Redaktion).

70



Orientierung nach Wien und seinem Zentralismus aus. In diese Stadt zog es auch
den jungen Buber zum Studium. Dort bot sich ihm Gelegenheit, dem jüdischen
Bürgertum mit seinen auf völlige Assimilation gerichteten Idealen zu begegnen.
Zugleich begann in dieser Stadt auch der Widerspruch gegen die Assimilation,
und dort sprossen die frühen Keime der zionistischen Ideen. In Wien hatte Theodor

Herzl seine Tätigkeit begonnen und in eben demselben Jahr 1896, in dem
Buber seine Studien dort aufnahm, sein berühmtes Buch Der Judenstaat - das erste

Bekenntnis des politischen Zionismus - veröffentlicht.
Buber begegnete Herzl, wurde sogar zu seinem Freund, aber nach einigen

Jahren kam es zu einem endgültigen Bruch. Auf Dauer konnte sich Buber mit
Herzls politischem Zionismus nicht anfreunden. Ihn lockte mehr und mehr
Achad Haam's Kulturzionismus. Dies führte zunächst zu Meinungsverschiedenheiten

und dann zum Bruch mit Herzl.
Gestützt auf "Mein Weg zum Chassidismus" bespricht Balaban sodann das

Ergebnis der fünf Jahre intensiver Arbeit, die Buber in der Stille seines
Arbeitszimmers verbracht hatte, um sich den Forschungen zum Chassidismus zu
widmen, in dem "Buber vor allem die Poesie der Judenheit wahrnahm und über sie in
die Ethik dieses Volkes eindrang, in die Schönheit seines Familienlebens und in
die Liebe, die die Chassidim ihrem Zaddik entgegenbrachten."9

Weiter schreibt Prof. Balaban richtig, dass schon die ersten Buber'sehen
Sammlungen chassidischer Sagen seine eigene, persönliche Deutung des
Chassidismus sind. Treffend bemerkt der berühmte jüdische Historiker, dass die
Geschichten des Rabbi Nachman Bubers erstes Werk seien, in dem er "jene uralten,

durch das Prisma seines Geistes beleuchteten, von chassidischer und
zugleich Buberscher Poesie erfüllten, aus dem Mittelalter und primitiven podoli-
schen Lebensverhältnissen am Ende der polnischen Adelsrepublik auf den Boden

eines modernen Westeuropas verpflanzter Legenden"10 erzählt.
Des weiteren geht Prof. Balaban auf Bubers pazifistische Einstellung während

des I. Weltkrieges und dann auf seine spätere Tätigkeit als Professor der
Religionswissenschaft an der damals neu gegründeten Universität in Frankfurt
am Main ein. Er erwähnt ferner die Zusammenarbeit Bubers mit seinem Freund
Franz Rosenzweig bei der Übersetzung der Bibel ins Deutsche und behandelt
auch kurz seine Tätigkeit als Lehrer am jüdischen Lehrhaus in Nazideutschland.
Balaban beendet seinen Aufsatz über Bubers Lebensweg mit einer Erinnerung an
das für das deutsche Judentum so tragische Jahr 1938: "Seinen sechzigsten
Geburtstag (Februar 1938) feierte Buber noch in Deutschland, wo man ihm als
einem Sendboten des Volkes grosse Verehrung zollte, aber es war nurmehr der
matte Abglanz der Herrlichkeit des deutschen Judentums, dem der endgültige
Zusammenbruch folgte. Ich meine hier den schrecklichen Pogrom vom November

1938 mit all seinen Folgen. Buber war damals schon in Palästina und sah den
Zusammenbruch aller seiner mit der Wiedergeburt des Judentums im uralten
germanischen Lande verbundenen Hoffnungen aus der Ferne ...""

9 Nasz Przeglßd vom 12.3.1939, 13.

10 Ebd.

11 Ebd.

71



Die vorstehende eingehende Besprechung von Balabans Aufsatz zeigt, dass
Bubers Lebensgeschichte, sein Schaffen, seine Leistungen und auch seine
Beziehungen zum polnischen Judentum in manchen Kreisen der jüdischen Gesellschaft

in Polen durchaus gut bekannt waren. Wenn Prof. Balaban erstaunlicherweise

Bubers philosophische Werke, wie "Ich und Du" (1923), "Zwiesprache"
(1932), "Frage an den Einzelnen" (1936), nicht erwähnt, mag dies von daher
verständlich sein, dass er sich in seinem Aufsatz auf Bubers Judentum und seine
Beziehungen zu polnischen Juden konzentriert, zugleich aber auf eine Betrachtung

seiner philosophischen und allgemeinmenschlichen Ideen verzichtet hat.
Ausser dem Vortrag "Erziehung und Nation" vom 14. März 1939 hielt

Buber in Warschau noch einen weiteren Vortrag mit dem Thema "Die Sendung
Abrahams".12 Diesen Vortrag hielt er auf Hebräisch im Warschauer Institut für
Judaistische Wissenschaften. Diese im Jahre 1928 gegründete Institution war die
einzige derartige akademische Institution in Europa nach der Schliessung aller
rabbinischen Hochschulen in Österreich, Deutschland und Italien. Deshalb suchte

das oben genannte Institut natürlich Unterstützung in der Zusammenarbeit mit
der Hebräischen Universität Jerusalem, und ein so berühmter Professor dieser
Universität wie Martin Buber war hier ein sehr begehrter Gast. Daher hat er sich
für seinen Vortrag auch ein höchst interessantes Thema aus dem Bereich der
Judaistik ausgesucht und ihn des anderen Publikums wegen auf Hebräisch gehalten.13

IV

Die nächste Etappe der polnischen Reise Bubers war aller Wahrscheinlichkeit

nach Lodz, wo er am 19. März 1939 ankam. Auf dem Bahnhof wurde er
vom Vorstand der Gesellschaft der Freunde der Hebräischen Universität in
Lodz und von Vertretern verschiedener jüdischer Organisationen herzlich

12 Der hebräische Erstdruck dieses Aufsatzes wurde einige Tage vor Beginn der Polen¬
reise Bubers in Ha-Aretz veröffentlicht. Vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 51
Nr. 622. Als Vortrag war er vor der Polenreise bereits vom Palästinensischen Rundfunk

gesendet worden. In gekürzter Fassung wurde dieser Vortrag (in Fortsetzungen)
in der Krakauer jüdischen Zeitung Divrei Akiva vom 10.2., 17.2. und3.3.1939 unter
der Überschrift "Vom Palästinensischen Rundfunk gesendet, von Martin Buber
gehalten" abgedruckt. - Über den Vortrag irgendeine Meldung in der Warschauer Presse

zu finden, ist mir nicht gelungen. Meine Information stammt aus der Lemberger
Zeitung Chwila [Der Augenblick] vom 24.3.1939 (Morgenausgabe), 8, in der sich
ein Bericht u.d.T. "Prof. Martin Buber im Institut für Judaistik in Warschau
(Warschau, 24.3.1939, von unserem Korrespondenten)" findet. - Die deutsche Version
des Vortrages trägt den Titel "Abraham der Seher" (vgl. Margot Cohn und Rafael
Buber, aaO 73 Nr. 989), ebenso die englische Fassung "Abraham the Seer" (aaO 75
Nr. 1024).

13 Diesen Vortrag hörte auch Abraham Joshua Heschel, Bubers Freund aus Deutsch¬
land, dem er vor seiner Abreise nach Palästina die Leitung des Freien Jüdischen
Lehrhauses in Frankfurt übertragen hatte. Heschel wurde als polnischer
Staatsangehöriger aber selbst alsbald aus Deutschland ausgewiesen und kam nach Warschau,
wo er am Institutfür Judaistische Wissenschaften arbeitete.

72



begrüsst. Am Nachmittag desselben Tages besuchte Buber den sogenannten
Borochow-Kibbuz, wo er von der jüdischen Jugend sehr herzlich empfangen
wurde. Am Morgen des nächsten Tages (20. März 1939) war Buber Gast bei der
Jugend aus verschiedenen jüdischen Schulen. Am Abend fand im Konzertsaal
der Philharmonie in Lodz eine Feierstunde zu Ehren der Hebräischen Universität
Jerusalem statt, während der Buber seinen Vortrag "Nation und Erziehung"
hielt.14

Anschliessend reiste der Gast aus Jerusalem nach Krakau weiter, das die nächste

von mir nachweisbare Station aufder Reise war. Bubers Besuch in Krakau hatte
der Nowy Dziennik [Neues Tageblatt] (eine Krakauer jüdische Tageszeitung in
polnischer Sprache) schon viel früher, am 8. März 1939, gemeldet:

"Wie wir erfahren haben, wird in der zweiten Märzhälfte diesen Jahres der
Professor der Hebräischen Universität Jerusalem Dr. Martin Buber, ein berühmter

Gelehrter und Philosoph, nach Krakau kommen. Prof. Martin Buber wird
Gast der Gesellschaft der Freunde der Hebräischen Universität Jerusalem in
Krakau sein."15

Um seinen Lesern die Person des Gastes vorzustellen, veröffentlichte der
Nowy Dziennik schon einige Tage vor Beginn des Besuches einen umfangreichen

Artikel unter dem Titel "Martin Buber. Anlässlich seines Besuches in
Polen'"6. Wir finden hier eine Darstellung von Bubers Lebensgeschichte und Wirken.

Zuerst werden seine Kinderjahre im Hause seines Grossvaters Salomon
Buber und seine erste Begegnung mit dem Chassidismus erwähnt. Kurz wird
dann auf seine Studienjahre und seine Tätigkeit in der zionistischen Bewegung
eingegangen. Weiter wird von seiner Arbeit in der Redaktion der Zeitschrift Der
Jude und von seiner Berufung auf den Lehrstuhl für jüdische Ethik und Religion
an der Universität zu Frankfurt am Main berichtet. Auch seine aufopferungsvolle
pädagogische Arbeit in der jüdischen Erwachsenenbildung in Deutschland wird
erwähnt.

Des weiteren betont der anonyme Verfasser des Artikels, dass die "literarischen

und wissenschaftlichen Arbeiten Bubers über die Begründer des

Chassidismus, über den Baal Schern Tow, Rabbi Nachman von Bratzlaw und
andere, diese im Schoss des polnischen Judentums entstandene volkstümliche
Erweckungsbewegung in den Augen der westeuropäischen Juden rehabilitiert
haben."17 Die Buber-Rosenzweig'sehe Bibelübersetzung wird als ein
wissenschaftliches und sprachliches Meisterwerk gerühmt. Eine spezielle
Interpretationsmethode anwendend, habe Buber versucht, in den spezifischen Sinn eines
jeden biblischen Ausdrucks einzudringen, und nach Meinung des Verfassers des

Artikels habe er damit zweierlei erreicht: ein volles Verständnis des Textes und
eine neue kunstvolle Form der Übersetzung.

Nach Krakau kam der Gast am 22. März 1939. Der Nowy Dziennik berichtete

am nächsten Tage über die Begrüssung des Gastes in Krakau mit folgenden

14 Vgl. Glos Poranny [Morgenstimme] vom 20.3.1939.

15 Nowy Dziennik, Morgenausgabe vom 8.3.1939,11.
16 Nowy Dziennik, Morgenausgabe vom 18.3.1939, 6f.

17 Ebd.

73



Worten: "Am gestrigen Tage (d.h. am 22. März 1939 - K.K.) um 11.30 am Morgen

kam der Professor der Hebräischen Universität Jerusalem Dr. Martin Buber
mit seiner Gemahlin in Krakau an. Auf dem Krakauer Bahnhof hiessen die
Mitglieder des Krakauer Vorstandes der Gesellschaft der Freunde der Hebräischen
Universität Jerusalem, an der Spitze deren Vorsitzender Dr. Apte, Prof. Buber
willkommen. Dann begab sich der ehrwürdige Gast zum Hotel Französischer
Hof, wo er seine Unterkunft nahm.

Um 1.00 Uhr am Nachmittag fand im Salon des Französischen Hofes die
offizielle Begrüssung Prof. Bubers statt, an der ausser der Krakauer Sektion der
Gesellschaft der Freunde der Hebräischen Universität Jerusalem auch die
Vertreter der Jüdischen Gemeinde, der zionistischen Organisation und aller
jüdischen Institutionen und Vereinigungen unserer Stadt teilnahmen. Nachdem der
geehrte Gast in Begleitung seiner Gemahlin erschienen war, brachten ihnen alle
Anwesenden stehende Ovationen dar. Danach begrüsste ihn Dr. Apte herzlich
und sagte, dass die Krakauer Juden glücklich seien, dass sie eine so bedeutende
Persönlichkeit wie Prof. Martin Buber bei sich zu Gast hätten. Im Namen der
Zionistischen Vertretung für Palästinensische Angelegenheiten hielt der
Gemeinderat Dr. Elias Markus eine Rede in hebräischer Sprache und betonte
Bubers grosse Verdienste als einer der ersten Wegbereiter der zionistischen
Erneuerungsbewegung.

Prof. Martin Buber, dem Dr. Apte alle Anwesenden vorgestellt hatte, dankte
herzlich in kurzen Worten auf hebräisch und polnisch für den herzlichen Empfang,

den er hier erfahren habe und fügte hinzu, dass in dieser schweren Zeit, die
wir jetzt erleben, die Hebräische Universität in Jerusalem zum Symbol einer
geistigen Festung werde."18

Am selben Tage am Abend hielt der Gast während einer Feierstunde einen
Vortrag unter dem Titel "Erziehung und Nation'"9, denselben sicherlich, den er
zuvor schon in Warschau und Lodz gehalten hatte. Seinen Auftritt begann Buber
mit einer kurzen Rede auf hebräisch. Er sagte, dass in dieser schwierigen Situation,

in der jeder neue Tag neue Enttäuschungen bringe, der Glaube an die ewigen,

unzerstörbaren Werte, die die Welt des jüdischen Geistes in sich trage, unter
den Juden umso stärker wachsen müsse.

Dann ging der Gast, nun schon auf polnisch, zum eigentlichen Thema seines

Vortrages über. Am Anfang stellte er fest, dass es in der nationalen Erziehung
zwei Richtungen gebe. Die eine könne man bildlich "Gärtnerrichtung", die andere

"Bildhauerrichtung" nennen. In der ersten Richtung umgebe der Erzieher seine

Zöglinge mit seiner Fürsorge wie der Gärtner eine Weinrebe. Er helfe nur,

18 "Na powitanie prof. M. Bubera" [Zu Prof. M. Bubers Begrüssung], In: Nowy
Dziennik, Morgenausgabe vom 22.3.1939.

19 Dieser Vortrag wurde etwas später in Cernauti/Czernowitz veröffentlicht, wo Buber
seine Vortragsreise beendete (vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 49 Nr. 599).
Schon früher, wahrscheinlich unmittelbar vor seiner Polenreise, hatte Buber diesen
Vortrag auf hebräisch in Palästina vor der nationalen Konferenz der Geselllschaft
Palästinensischer Lehrer 1939 in Tel Aviv gehalten. Die hebräische Version wurde
jedoch erst drei Jahre später (1942) in "Ha-Ruach we-ha-Metziut" veröffentlicht
(aaO 53 Nr. 652).

74



dass das ans Tageslicht komme, was in ihnen stecke, was ihr Wesen bilde. Seine
Rolle sei eher passiv, er helfe nur den Schülern, sich zu entwickeln, ohne in ihr
Wesen tief einzugreifen. In der zweiten Richtung bilde der Erzieher die Seele
seiner Zöglinge, forme sie dabei wie der Bildhauer seine Skulptur im Einklang
mit Erziehungsidealen seiner Zeit und gemäss seiner Individualität als Erzieher.

In einer Zeit des Niedergangs der traditionellen Kultur überwiege die erste
Richtung. Das Ziel der Erziehungsarbeit sei nicht ein pädagogisches Ideal,
sondern der sogenannte gebildete Mensch. Nach der Grossen Französischen
Revolution, als sich in Europa verschiedene Freiheitsbewegungen verbreiteten,
entstand eine sogenannte nationale Erziehung, deren Schöpfer Mickiewicz in Polen,
Goethe in Deutschland und Mazzoni in Italien gewesen seien. Gemäss dieser
Auffassung sei keine Nation in sich selbst und für sich, sondern sie habe eine
Sendung an die Völker der ganzen Welt zu erfüllen. Aus diesem Grunde richtet
sich eine nationale Erziehung nach einer gewissen transnationalen Norm. Man
verzichtet hier auf einen extremen Nationalegoismus, der immer in einer
Katastrophe ende trotz anfänglicher Erfolge. Wenn die Erziehung als ihr Ideal nur die
Nation sehe, gerate sie in eine schädliche und unfruchtbare nationalistische
Konvention und schaffe statt freier Söhne einer freien Nation nur eine standardisierte
Volksmasse.

Der Referent zeigte ferner, dass im Judentum diese transnationalen,
allgemeinmenschlichen Ideale seit den frühesten Anfängen vorhanden seien.
Diesen Idealen haben nicht nur Moses Hess und A. D. Gordon, sondern auch der
Begründer des politischen Zionismus, Theodor Herzl, die Treue gehalten. Ein
moderner Jude habe die Aufgabe, diese erhabenen Ideale des jüdischen
Menschenbildes zu verwirklichen. Hier wäre eine nationalistische Erziehung
eine Verzerrung des wahren Judentums.

Ein sichtbares Beispiel der Verbindung der nationalen Erziehung mit den
übernationalen Zielen ist der Chalutz20, der nach Buber eine Synthese aus Nation,

Land und Arbeit darstellt. Dieser Chalutz indessen ist ein Typ von einem
Menschen, dessen soziale Ideale ganz und gar weltlich seien, denn das Judentum
habe letzthin eine Glaubenskrise erlebt. Daher entledige sich dieser Typos eines
modernen Menschen bewusst der Tradition und Bindung an die Vergangenheit,
die im Zeichen der Religion gestanden habe. Aber die Grundlage der Erziehung,
die Tradition und das Schicksal einer nationalen Bewegung, sei davon abhängig,
auf welche Weise die neuen Generationen an die alte Tradition anknüpften.
Buber meinte, dass die Juden auf ihre Tradition stolz seien, sich ihrer rühmten,
aber nicht mehr an sie glaubten. Die Tradition sei gleichsam ein schöner, in
einem Museum aufbewahrter alter Königsmantel, der schon lange ausser
Gebrauch sei. Und gerade das sei der tote Punkt in der jüdischen Erziehung. Die
Bedingungen seiner Überwindung seien nur in Palästina zu finden.

Der Referent beendete seine Ausführungen mit der These, dass in der heutigen

schwierigen Zeit vor der nationalen Erziehung noch eine weitere Aufgabe
stehe: einen neuen Typos von Chalutz gelte es zu schaffen - den Ghetto-Chalutz,
denn nicht alle fänden Einlass in Palästina; ein Teil der jüdischen Jugend werde

20 Chalutz'. Pionier, Vorkämpfer (die Redaktion).

75



vielleicht in weit entfernte Länder auswandern müssen, wo es keine jüdische
Gemeinschaft gebe. Dieser Jugend müsse man das entsprechende geistige Rüstzeug
auf den Weg mitgeben, damit sie auch in fernen Ländern ein jüdisches Leben in
enger Verbindung mit dem jüdischen Volk und dem Lande Israel aufbauen
kann.21

Die Hörer sollen Bubers Worten begierig gelauscht haben. Wollte er ihnen
doch mögliche neue Lebensperspektiven eröffnen, wenn er ihnen aber auch
deutlich sagte, Palästina könne sie nicht alle aufnehmen. Wenn aber emigrieren,
dann - wohin? In seinem Hauptvortrag in Polen hatte Buber ein wirklich
brennendes Thema aufgegriffen, obwohl seine Lösung - der Ghetto-Chalutz - keinen
konkreten Ausweg aus dieser ausserordentlich schwierigen Lage der Juden im
damaligen Polen gewiesen hatte.

Am nächsten Tage, d.i. am 23. März 1939, besuchte der Gast am Vormittag
Erziehungseinrichtungen der Jüdischen Gesellschaft für die Volks- und
Mittelschulen sowie das Hebräische Gymnasium in Krakau, wo es zu einer Begegnung
mit der Schülervertretung, mit dem Elternbeirat und der Schulleitung kam. Eine
Folge chassidischer Melodien und die Hatikwa beendeten das Zusammensein.

Nach der Festversammlung im Hebräischen Gymnasium besuchte Buber
noch am selben Tage die Erziehungsanstalt Mizrachi, wo Dr. Korzenik, Direktor
des Gymnasiums Tachkemoni, ihn willkommen hiess. In seiner Ansprache an die
Jugendlichen betonte Buber die besondere Wichtigkeit geistiger Arbeit. Die
Feierstunde wurde mit der Hatikwa und dem Techesakna beendet.22

V

Noch am Nachmittag desselben Tages reiste der Gast nach Bielsko/Bielitz
weiter, wo er am nächsten Tage, d.i. am 24. März 1939, einen Vortrag unter dem
Titel "Erziehung und Nation" hielt. Nach dem Vortrag fand ein gemütliches
Beisammensein im kleineren Kreise statt, wie es nach den Buber'sehen Vorträgen

üblich war. Die in Bielsko/Bielitz erscheinende jüdische Zeitung Tygodnik
Zydowski [Jüdisches Wochenblatt] veröffentlichte eine gekürzte Fassung des
oben vorgestellten Aufsatzes von Prof. Majer Balaban.23 Schon am nächsten
Tage (25. März 1939) war Buber in Krakau zurück, wo er an hier beginnenden
Beratungen der 20. Zionistischen Konferenz West-Kleinpolens und Schlesiens
teilnahm:

"Mit anhaltendem Beifall und stehenden Ovationen begrüsst, erschien auf
dem Podium der ehrwürdige Gast der polnischen Juden, Prof. Martin Buber, an
den sich der Vorsitzende, Chaver Feldblum, mit herzlichen Worten wendete. Er

21 Den Inhalt dieses Vortrages referierte ich nach dem Artikel "Marcin Buber gosciem
Zydöw krakowskich" [Martin Buber als Gast der Krakauer Juden]. In: Nowy
Dziennik, Morgenausgabe vom 24.3.1939, 9f.

22 Ebd.

23 Vgl. den Artikel "Marcin Buber gosciem zydowstwa Bielsko-Bialskiego" [Martin
Buberais Gast der Juden in Bielitz-Biala]. In: Tygodnik Zydowski vom 24.3.1939,3.

76



zeichnete mit einigen Sätzen ein Portât der Persönlichkeit des grossen Gelehrten
und Aktivisten und bat ihn, ein Wort an die Konferenz zu richten [...]• Prof.
Buber, obwohl müde, liess sich erweichen und hielt eine schöne, nachdenkliche
Rede über die gegenwärtige Lage und die geistige Verfassung des Judentums
heute. Der Referent begegne erst jetzt dem polnischen Judentum unmittelbar,
und er könne nach dieser Begegnung versichern, dass es über eine starke Vitalität
und moralische Kraft verfüge und, ohne die Augen vor den ihm drohenden
Gefahren zu verschliessen, sei er schon der Meinung, dass seine Kraft grösser als
das ihm drohende Unheil sei. Der Redner glaube an die Zukunft des polnischen
Judentums, er glaube, obwohl er sehe, wie schrecklich die heutige Welt sei, an
den Sieg unseres Geistes ...".24

Vermutlich am 31. März 1939 traf Buber in seiner Heimatstadt Lwöw/
Lemberg ein. Die jüdische Tageszeitung Chwila versäumte in ihrer Ankündigung

von Bubers Ankunft nicht, auch auf folgendes hinzuweisen: "Ausserdem
ist zu bemerken, dass Prof. Buber aus Lwöw/Lemberg stammt, daher ist es nicht
verwunderlich, dass die jüdische Gemeinschaft unserer Stadt besonders stolz
darauf ist, dass es ihr gegönnt ist, den grossen Gelehrten zu Gast haben zu
können"25.

In seiner Heimatstadt hielt der Gast drei Vorträge. Den Titel des ersten
festzustellen, ist mir leider nicht gelungen. Seine Hörer waren Mitglieder der Gesellschaft

Agudat Akademaim Tzionijim Makabia. Buber hielt diesen Vortrag am 31.
März 1939.26

Der zweite Lemberger Vortrag fand am nächsten Tage, d.i. am 1. April
1939, statt und trug den Titel "Abrahams Sendung".27 Seinen dritten Vortrag,
dessen Titel "Über nationale Erziehung" lautete, hielt Buber am 2. April 1939 in
Lemberg.28 Man darf sicher annehmen, dass es immer derselbe Vortrag war, den
Buber der Reihe nach in den meisten während der Reise besuchten Städten mit
nur geringfügig wechselnden Titeln ("Erziehung und Nation", "Nation und
Erziehung", "Über nationale Erziehung") gehalten hat.

Die Lemberger Tageszeitung Chwila veröffentlichte auch einen
Gelegenheitsartikel über das Leben und Schaffen des Referenten.29 Zum ersten
Male wurden darin auch Bubers philosophische Werke "Ich und Du",
"Zwiesprache" und "Frage an den Einzelnen" erwähnt, was im Vergleich zu den

vorausgegangenen Artikeln über den Autor ein Novum war. Die Betonung lag

24 Nowy Dziennik, Morgenausgabe vom 27.3.1939, 3f.

25 Chwila, Morgenausgabe vom 28.3.1939, 10.

26 Vgl. Chwila, Morgenausgabe vom 31.3.1939, 10; dort ist ein Bericht über den
Vortrag, aber ohne Titelangabe.

27 Vgl. Chwila, Morgenausgabe vom 30.3.1939, 6. Denselben Vortrag hatte Buber zu¬

vor am 24.3.1939 im Warschauer Institutfür Judaistische Wissenschaften gehalten.
Vgl. aaO 72 Anm. 12.

28 Vgl. Chwila, Morgenausgabe vom 28.3.1939, 10.

29 Vgl. aaO 11. Zwei weitere kurze Artikel über Buber erschienen in Chwila, Morgen¬
ausgabe vom 29.3.1939 und 1.4.1939.

77



jedoch auf Bubers Leistungen in der Erforschung des Chassidismus, der Bibel
und verschiedener Probleme des jüdischen Lebens, wie das auch bei den anderen
Aufsätzen der Fall war.

VI

Von Lwöw/Lemberg reiste der Gast nach Czernowitz/Cernauti in der
Bukowina (damals zu Rumänien gehörig) weiter, wo er als Schüler seine
Sommerferien in dem dort gelegenen Landgut seines Vaters verbracht hatte. Die
Landschaft war wichtig für ihn. Nicht weit vom Gut befanden sich Sadagöra und
Czortköw, wichtige Zentren des Chassidismus, wo der sensible junge Martin
Buber seine erste Begegnung mit ihm hatte, vor allem mit dem Rebben von
Czortköw und seinen Chassidim, was auf sein späteres Leben und Wirken einen
bleibend prägenden Einfluss haben sollte.

Auch in Czernowitz hielt Buber den Lieblingsvortrag seiner Polenreise,
diesmal unter dem Titel "Nationale Erziehung"30. Der Abstecher nach
Czernowitz war die letzte Station während der Vortragsreise nach Polen im
Frühjahr 1939.

Die Vorträge waren für jüdische Hörer bestimmt (der Gast wurde von einer
jüdischen Institution dazu eingeladen). Sie wären freilich auch einem eventuellen

polnische Publikum zugänglich gewesen, der Sprache wegen. Doch Fehlanzeige.

In der polnischen Gesellschaft blieb Bubers Vortragsreise völlig
unbemerkt, mit einer Ausnahme: in Krakau hörte ihn am 22. März ein damals junger
katholischer Publizist. Aber auch diese lobenswerte Ausnahme bestätigt nur die
allgemeine traurige Regel, besonders wenn wir seine mehr als 25 Jahre später
geschriebene kurze Erinnerung lesen. Der Publizist erzählt eine in dieser
Hinsicht aufschlussreiche Anekdote:

"In Polen war Martin Buber fast gänzlich unbekannt. Im Frühling 1939 kam
er nach Polen. Der Schreiber dieser Zeilen hatte in der Krakauer jüdischen
Tageszeitung Nowy Dziennik eine Ankündigung zu einem Vortrag von Buber gelesen.

Ich ging zu diesem Vortrag. Nicht ohne Mühe fand ich in Kazimierz31 das
ziemlich ärmliche Haus, in dem sich ein grösserer Vortragssaal befand. Der
Raum war mit Hunderten begeisterter Hörer brechend voll; unter ihnen war ich
vielleicht der einzige Nichtjude. Der sechzigjährige Martin Buber, mit langem
weissen Bart, erörterte in schöner polnischer Sprache die geistige Lage der Welt
und die Gefahr des Krieges. Aus seinen Worten klang ein prophetischer Ton.
Tief beeindruckt hatte ich den Saal verlassen, als ich einem bekannten
Jounalisten, ein Jude, begegnete, der, als er mich sah, erstaunt ausrief: 'Was
machen Sie denn hier?' - 'Wieso, was ich hier mache?' erwiderte ich. 'Ich war
zum Vortrag von Martin Buber.' 'Das sehe ich', erwiderte mein Gesprächspartner.

'Aber woher wissen Sie denn, wer Martin Buber ist?"'32

30 Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 49 Nr. 599.

31 Name des jüdischen Stadtviertels in Krakau.

32 Jerzy Turowicz, "Martin Buber - filozof dialogu" [Martin Buber - Philosoph des
Dialogs]. In: Tygodnik Powszechny [Allgemeines Wochenblatt] Nr. 27, 1965, 3.

78



VII

Von Buber selbst haben wir auch einen kurzen Bericht über seine Polenreise.

Enthalten ist er in einem Brief an Eduard Strauss vom 7. Mai 1939 (also
ungefähr einen Monat nach seinem Besuch). Der Brief ist gleichsam ein Echo
auf Bubers Reise und wirft ein interessantes Licht auf seine Erlebnisse während
der Reise und unmittelbar danach. In diesem Brief schreibt der Gast der polnischen

Juden folgendes:
"... Dass Du in dieser Zeit von mir nichts gehört hast, liegt an einer im Dienst

der Universität unternommenen Polenreise, die anstrengend war (ich habe alles
in allem, incl. Cernauti/Czernowitz auf der Rückfahrt, 22mal gesprochen) und
aufregend dazu (die Kriegspsychose, zumal im deutschen Grenzgebiet, wo ich
mehrfach gesprochen habe, ein Anschuungsunterricht in den Fächern Judennot
und elementarer, nicht kommandierter Judenhass, wie ich ihn nie zuvor empfunden

habe) und von der wir beide33 einigermassen krank zurückkamen".34
Der Brief ist sicher ein vertraulich-persönliches Zeugnis, aber es gibt keinen

Grund, an dessen Aufrichtigkeit zu zweifeln. Wir ersehen, wie negativ seine
Reiseeindrücke in Polen waren. Lassen wir hier die tatsächliche, von Buber, als
einem, der die Greuel und die Grausamkeit des Naziregimes bereits aus persönlicher

Erfahrung kennengelernt hatte, sehr stark empfundene Kriegspsychose im
damaligen Polen ausser acht. Die beiden anderen im Brief angedeuteten Probleme

indessen verdienen eine genauere Betrachtung. Da ist zuerst "der
Anschauungsunterricht im Fach Judennot". Das war damals in der Tat ein
brennendes Problem im wirtschaftlich armen Polen. Nichts und niemand konnte der
furchtbaren materiellen Not, der Armut und dem Elend breiter Kreise der
jüdischen Bevölkerung in Polen Abhilfe schaffen. Dies zu erleben, musste Buber
besonders stark erschüttern und entmutigen. War er doch selbst polnischer Jude,
wenn er auch in Polen nur seine Kinder- und Knabenjahre verbracht und fast sein

ganzes Leben unter Westjuden, zumeist wohlhabenden deutschen Juden
verkehrt hatte. In Polen sah er nun mit eigenen Augen das ganze Elend der Ostjuden,
ein Elend, das für den, der in ihm leben muss, ebenso erniedrigend ist, wie es für
den deprimierend ist, der es mit ansehen muss. So war es auch in diesem Falle. Es
schmerzte Buber besonders stark, denn er fühlte sich mit den polnischen Juden
nicht zuletzt dadurch verbunden, dass er mit seiner "chassidischen Botschaft"
viel dazu beigetragen hatte, das Ansehen dieses Judentums in den Augen der
westlichen Gesellschaft zu verbessern. Und jetzt dieses entsetzliche Elend seiner
Stammesgenossen

Um das ganze Ausmass und - viel schlimmer noch - die Ausweglosigkeit
dieses Problems richtig ermessen zu können, sei hier ein aufschlussreiches
Beispiel gegeben: Im Jahre 1929 (also zehn Jahre vor Buber) bereiste der französische

Publizist Albert Londres Polen, und seine Schilderungen des Lebens in den
jüdischen Stadtvierteln von Warschau und Lemberg erschütterten jeden Leser.

33 Buber war mit seiner Gattin Paula Buber-Winkler gereist.
34 Martin Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. Bd. III: 1938-1965, Heidelberg

1975, 24.

79



Seinen Besuch im Ghetto von Lemberg (Bubers Heimatstadt) schildert er mit
folgenden Worten:

"Rue Slonecznej (rue de Soleil) nous descendons dans une cave. Mes
compagnons allument leurs bougies et nous rampons. Aucun bruit de voix,
trente-deux personnes habitent cependant ces logements souterrains. Nous
poussons une première porte. Où penetrons-nous? Nous pataugeons dans la
boue. Un soupirail bouché par la neige laisse passer une lumière anémique.
L'humidité déjà de son voile et nous sentons peu à peu le voile plaquer au corps.
Nous fouillons l'antre de nos bougies. Deux petits enfants, de trois et quatre ans,
les mains et les pieds enveloppés de chiffons! mais en chemise, et dont les
cheveux, depuis qu'ils eurent le malheur de pousser sur ces têtes, n'ont
certainement jamais été peignés, sont debout et grelottants contre un grabat. Il
nous semble que le grabat remue. Nous abaissons les bougies. Une femme est là.
Dans quoi est-elle couchée? Dans des copeaux mouillés? Dans de la paille
d'étable? Je touche, c'est froid, gluant. Ce qui recouvre la femme a dû s'appeler
édredon, ce n'est plus qu'une bouillie de plumes et d'étoffe suintante comme un
mur. Nous apercevons deux autres têtes dans la bouillie, de tout petits enfants,
quatre mois, quinze mois. L'ainé sourit à la flamme que nous promenons autour
d'eux

Avec nos dents nous tenons nos mouchoirs sous notre nez. Les Juifs nous
montrent la cause de l'épouvantable odeur. Le tout-à-l'égout du quartier passe
dans leur demeure, dans la demeure de tous ceux de la rue; plus de trois mille
Juifs sont transformés en vidangeurs, car ce n'était pas dans la boue que nous
marchions.

Les femmes s'accrochent à nous, hurlent de misère et se laissent trainer dans
l'escalier que nous remontons. Dans la rue, les joues luisantes de larmes, la
supplications à la bouche, elles dressent devant nous leurs enfants en chemise,
comme une barrière! Ne donnez rien, me disent les compagnons. Il faudrait des
trains de zloty pour abreuver cette détresse. Ils en deviennent idiots, aveugles,
bossus. Les enfants pourrissent. Ne donnez rien rien."35

35 Albert Londres, Le juif errant est arrivé. Paris 1930, 163-165.
"Rue Slonecznej (Sonnenstrasse), wir steigen in einen Keller hinab. Meine
Gefährten zünden ihre Kerzen an, und wir kriechen. Kein Laut einer Stimme, indessen

bewohnen zweiunddreissig Personen diese unterirdischen Wohnungen. Wir
stossen eine erste Türe auf. Wo dringen wir ein? Wir patschen im Schlamm herum.
Ein Kellerfenster, vom Schnee verstopft, lässt ein anämisches Licht hereinfliessen.
Die Feuchtigkeit, schon mit ihrem Schleier, und wir spüren nach und nach, wie sich
der Schleier auf unsere Körper legt. Wir durchsuchen die Höhle mit den Kerzen.
Zwei kleine Kinder, drei- und vierjährig, die Hände und die Füsse in Lappen
eingewickelt! aber im Hemd, und ihre Haare, seit sie das Unglück erfuhren, auf diesen
Köpfen zu wachsen, sind sicher noch nie gekämmt worden, stehen auf und zittern vor
Kälte an einem alten Bett. Es scheint uns, das Bett rühre sich. Wir senken die Kerzen.
Da ist eine Frau. Worin schläft sie? In nassen Spänen? In Stallstroh? Ich berühre es,
es ist kalt, klebrig. Was die Frau bedeckt, sollte Daunendecke heissen, es ist nur noch
ein Brei von Federn und von Stoff, der wie eine Mauer aussickert. Wir erkennen zwei
andere Köpfe im Brei, von ganz kleinen Kindern, vier Monate, fünfzehn Monate.
Das ältere lächelt zur Flamme, die wir um sie herumführen

80



Das Zitat bedarf keines Kommentars. Bedroht war das polnische Judentum,
das in Not und Elend lebte, darüber hinaus nicht nur, im Falle eines Krieges,
durch seinen grössten Todfeind, den deutschen Nazismus, sondern zugleich auch
durch den Antisemitismus ziemlich breiter Kreise der polnischen Gesellschaft.
In den zwanziger und dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts verbreitete sich die
Judenfeindschaft unter den Polen sehr schnell, und Buber war von diesem polnischen

Antisemitismus, dessen Ausmass er erst während seiner Reise erfahren
konnte, zutiefst erschüttert und entmutigt. Seiner Meinung nach unterschied sich
diese polnische Judenfeindschaft vom deutschen Antisemitismus dadurch, dass
letzterer vor allem durch den riesigen Propagandaapparat Hitler's sozusagen von
oben nach unten verbreitet wurde. In Polen hingegen gewahrte Buber einen
Antisemitismus von unten nach oben, eine spontane, nicht erzwungene
Judenfeindschaft breiter Kreise der polnischen Gesellschaft vor dem letzten Kriege.

Deshalb ist es nicht verwunderlich, dass Martin Bubers Vortragsreise im
damaligen Polen unter Polen keinen Widerhall fand. Für die Sprache, Religion
und Kultur der jüdischen Minderheit, deren Anfänge bis an den Beginn des
polnischen Staates reichten, hatte die polnische Gesellschaft während ihrer ganzen
Geschichte kein Interesse entgegengebracht. Recht hat Witold Tyloch, wenn er
im Vorwort zu seiner populären Monographie über das Judentum diese Situation
mit folgenden Worten beschreibt: "Beide, die polnische und die jüdische Gesellschaft,

lebten zwar nahe beieinander, aber doch isoliert nebeneinander; sie kannten

einander nicht, und das Wissen, das eine jede von ihnen von der jeweils anderen

hatte, war geprägt von Misstrauen, Vereinfachungen und Vorurteilen, die
noch heute spürbar sind."36

Anders beurteilte Buber die Situation in Deutschland, wo er 40 Jahre seines
Lebens verbracht hatte. Bis in die Nazizeit bestand hier eine fruchtbare
deutschjüdische Symbiose. Die deutschen Juden wirkten schöpferisch in allen Bereichen

des Lebens der deutschen Gesellschaft: in Wirtschaft, Handel, Wissenschaft,

Schulwesen und Kultur. Sie identifizierten sich sehr stark mit der
deutschen Gesellschaft und ihren Idealen. Dieser Symbiose, die Buber als die grösste
seit der Zeit der arabisch-jüdischen im Mittelalter in Spanien bezeichnete, wurde
von den Nazis jäh zerstört. In seinem Aufsatz "Das Ende der deutsch-jüdischen
Symbiose", der zum ersten Mal zeitgleich mit seiner Vortragsreise in Polen

Mit unseren Zähnen halten wir unsere Taschentücher unter der Nase. Die Juden zeigen

uns die Ursache des entsetzlichen Geruchs. Die städtische Kanalisation des
Quartiers durchquert ihren Aufenthaltsort, dem Aufenthaltsort von all jenen der
Strasse; mehr als dreitausend Juden sind zu Abortleerern gemacht worden, denn es

war nicht Strassenschlamm, in dem wir liefen.
Die Frauen klammem sich an uns, heulen vor Elend und lassen sich zur Treppe
schleppen, auf der wir wieder hinaufsteigen. Auf der Strasse - die Wangen glänzen
von Tränen, das Flehen ist auf ihren Lippen - halten sie vor uns ihre Kinder im Hemd
hoch, wie eine Barriere! Gebt nichts, sagen mir die Gefährten. Es bräuchte Züge voll
Zloty, um diese Not zu tränken. Sie werden davon schwachsinnig, blind, bucklig.
Die Kinder verfaulen. Gebt nichts nichts." (Übersetzung: die Redaktion)

36 Witold Tyloch, Judaizm [Das Judentum], Warszawa 1987, 6.

81



veröffentlicht wurde,37 schreibt Buber von zwei "Arten von Begegnungen" (so
sein beliebter Ausdruck) zwischen zwei verschiedenen Völkern. Und diese zwei
"Arten von Begegnung" charakterisieren m.E. ziemlich genau die Verschiedenheit

der Lage der polnischen Juden (Ostjuden) und der deutschen Juden
(Westjuden):

"Es gibt zwei Arten von Begegnungen zweier einander fremder völkischer
Elemente miteinander: entweder sind sie beiden negativ-fremd, sie wirken nicht
aufeinander, sie gehen keine Verbindung miteinander ein, sie bleiben hart
nebeneinander, bis das psychisch schwächere untergeht; oder sie sind einander positivfremd,

in all ihrer Fremdheit sind sie in ihrem Wesen aufeinander angelegt,
aufeinander gerichtet, aufeinander gewiesen: ein gemeinsamer Bereich taucht auf,
in dem fruchtbarer Kontakt zwischen ihnen erfolgt, ein kulturelles Werk
erwächst, das ohne diese Begegnung ungeschaffen geblieben wäre."38

Nach den persönlichen schlimmen Erlebnissen in Nazideutschland und
nach der neuen Erfahrung mit der Judenfeindschaft in Polen musste Buber die
ganze Tragik und Ausweglosigkeit der Lage des polnischen Judentums erkennen.

Trotz seiner Beteuerungen vor den polnischen Juden während der Vorträge
und offiziellen Ansprachen, die ihn zu Worten der Hoffnung und des Trostes
verpflichteten, sah er die Lage der polnischen Juden als ausweglos an. Wenn wir
in diesem Lichte den oben zitierten Brief Bubers lesen, verstehen wir, dass diese
von ihm so ersehnte Begegnung mit polnischen Juden am Ende zu einer
"Vergegnung" wurde.

Nur für die polnischen Juden war die Begegnung mit Buber eine echte
Begegnung. Sie kamen zahlreich zu seinen Vorträgen und hörten aufmerksam und
begeistert seinen Worten zu. Buber war für sie der berühmte Landsmann, der
hoch geachtete Politiker, Gelehrte und Lehrer und dazu noch ein ersehnter Bote
aus dem Gelobten Lande, der ihnen Worte der Hoffnung und des Trostes brachte.
In ihrer damaligen hoffnungslosen Lage war dies für die polnischen Juden
besonders wichtig.39

37 "Das Ende der deutsch-jüdischen Symbiose". In: Jüdische Welt-Rundschau, V\,
vom 10.3.1939, 5 (Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 49 Nr. 602).

38 Zitiert nach Martin Buber, Der Jude und sein Judentum. Neudruck Gerlingen 1993,
630.

39 Am Ende möchte ich bemerken, dass Bubers Besuch in Polen bisher kein Aufsatz
gewidmet worden ist. In seiner dreibändigen Monographie über den Philosophen
Buber erwähnt Maurice Friedman zwar die Polenreise; bei ihrer Besprechung stützt
er sich aber vor allem auf den o.e. Brief Bubers an Eduard Strauss. Vgl. Maurice S.

Friedman, Martin Buber's Life and Work: The Middle Years 1923-1945. New York
1983, 263f.

82


	Martin Bubers Reise nach Polen am Vorabend des II. Weltkrieges (März-April 1939) im Spiegel der polnischsprachigen jüdischen Presse

