Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 51 (1995)

Artikel: Martin Bubers Reise nach Polen am Vorabend des Il. Weltkrieges
(Marz-April 1939) im Spiegel der polnischsprachigen judischen Presse

Autor: Krzykalski, Kazimierz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Bubers Reise nach Polen am Vorabend
des ll. Weltkrieges (Marz-April 1939) im Spiegel
der polnischsprachigen jidischen Presse

von Kazimierz Krzykalski®

I

Martin Buber, der grosse 1965 in Jerusalem verstorbene jiidische Re-
ligionsphilosoph und Pddagoge, entstammte einer seit Generationen in Polen
ansissigen jiidischen Familie. Seiner Herkunft nach war er ein polnischer Jude,'
und als solchen bezeichnete er sich auch 6ffentlich bis an sein Lebensende, ob-
wohl er nicht in Polen, sondern in Wien (1878) geboren wurde und dort seine er-
sten drei Lebensjahre verbracht hatte. Dann, nach der Scheidung seiner Eltern
kam er nach Lemberg und wohnte dort bei seinem Grossvater viterlicherseits
Salomon Buber, von dem er grossgezogen wurde. In Lemberg wuchs er zwei-
sprachig (polnisch und deutsch) auf und besuchte dort auch ein polnisches Gym-
nasium. Nach dem Abitur jedoch zog es ihn nach Wien zum Studium.

Wihrend seiner Studienzeit, die er ausschliesslich in deutschsprachigen
Lindern (Osterreich, Deutschland, Schweiz) verbrachte, entschied er sich fiir die
deutsche Sprache und Kultur, da sie ihm nicht zuletzt eine breitere Resonanz
seiner Ideen versprach, als ihm das Polnische erméglichen konnte. Seit dieser
Zeit war er auch Verfechter der Idee einer deutsch-jiidischen Symbiose, der er
sein ganzes Leben lang treu blieb.?

Diese deutsch-jiidische Symbiose wurde, wie wir heute wissen, wéihrend der
Gewaltherrschaft der Nazis in Deutschland zuerst deutlich erschwert und dann
endgiiltig gewaltsam beendet. Damit brachen auch alle mit dieser Idee verbunde-
nen Ideale Bubers zusammen; sein Wirkungsbereich in Deutschland wurde ihm
zuerst mehr und mehr eingeengt und dann schliesslich vollstindig versperrt. Es
blieb nur noch ein einziger verniinftiger Ausweg: die Flucht aus Nazideutsch-
land. Doch noch wollte der verzweifelte und inzwischen schon betagte Phi-

*  Kazimierz Krzykalski, ul. Kobierzynska 93/154, PL-30-349 Krakéw, Polen.
Aus dem Polnischen iibersetzt von Stefan Schreiner.

1 Vgl. Bubers Worte im Nachwort zu Gog und Magog: “Ich bin ein polnischer Jude ...”.
In: Gog und Magog. Eine chassidische Chronik, Neudruck Gerlingen 1993, 408.

2 Seine ersten 1897 in Wien entstandenen Artikel hatte Buber indessen noch polnisch
geschrieben und in der Warschauer Zeitung Przeglad Tygodniowy Zycia
Spolecznego, Literatury i Sztuk Pigknych [Wéchentliche Rundschau fiir Gesell-
schaft, Literatur und Schone Kiinste ] u.d.T. “Z literatury wiedenskiej” [Aus der Wie-
ner Literatur] veroffentlicht. Sie galten Hermann Bahr, Hugo von Hofmannsthal,
Peter Altenberg und Arthur Schnitzler: Przeglad Tygodniowy Nr. 25 vom 19.6.1897,
297-298, Nr. 27 vom 3.7.1897, 321-322 (Vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, Mar-
tin Buber: A Bibliography of His Writings 1897-1973. Jerusalem 1980, 13 Nr. 1).

67



losoph an ein solch tragisches Ende seiner Lebensideale nicht glauben; trotz
dringender Mahnungen und Bitten seiner Freunde, die ihn zur Flucht bewegen
wollten, zogerte Buber sehr lange, noch immer auf eine Besserung der Lage im
damaligen Deutschland, freilich vergeblich, wartend. Endlich, im Mérz 1938
verliess er Deutschland, aber auch jetzt noch mochte er die Hoffnung auf eine zu-
kiinftige Tatigkeit dort nicht endgiiltig aufgeben: sein mobliertes Haus in
Heppenheim liess er fiir (s)eine eventuelle Riickkehr vorbereitet zuriick. Erst
nach den tragischen Ereignissen vom 9. November 1938 war eine Moglichkeit
zur Riickkehr ausgeschlossen.

Buber siedelte nach Palistina iiber und arbeitete dort als Professor fiir
Sozialphilosophie an der Hebréischen Universitit in Jerusalem. Als Professor
dieser Universitédt wurde er ein Jahr spéter - Anfang 1939 - von der Gesellschaft
der Freunde der Hebrdischen Universitdit Jerusalem in Polen eingeladen,® zu
einem offiziellen Besuch nach Polen zu kommen, um dort Vortrige in mehreren
grosseren polnischen Stidten zu halten. Fiir Buber war dies die erste intensivere
Begegnung mit polnischen Juden® nach den Jahren seiner ungliicklich beendeten
deutsch-jiidischen Symbiose.

IT

Beide Seiten, die einladende Institution und der eingeladene Gast, verspra-
chen sich viel von dieser Begegnung. Den polnischen Juden bot sie die
Moglichkleit, ihren beriihmten, damals schon 60-jdhrigen Landsmann zu Gast zu
haben, ihn als einen ersehnten Boten aus dem Gelobten Lande erleben und horen
zu kdnnen. Obwohl Buber zuvor fast ausschliesslich in Deutschland gewirkt hat-
te, war sein Ruhm auch nach Polen zu seinen jiidischen Briidern und Schwestern
gedrungen. Manche von ihnen hatten seine Biicher gelesen, auch wurde er in
judischen Zeitungen und Zeitschriften in Polen gedruckt: ungefihr zehn seiner
Aufsitze waren dort vor 1939 auf Polnisch erschienen.’ Unter polnischen Juden
war er daher recht gut bekannt, und sie erwarteten natiirlich noch mehr von einer
niaheren und unmittelbaren Bekanntschaft mit thm.

Der eingeladene Gast wollte seinerseits auch eine engere Begegnung mit
polnischen Juden erleben, mit den Juden, deren geistige Schitze er der westli-
chen Offentlichkeit durch seine chassidische Botschaft erschlossen hatte und
aus deren Mitte er auch stammte. War doch auch die schéne Blume der
chassidischen Moralliteratur und Ethik, fiir die Buber durch seine chassidischen

3. Ein Jahr zuvor weilte in Polen auf Einladung derselben Institution eine Delegation
von Professoren der Hebriischen Universitit mit Prof. Harry Torczyner an der Spit-
ze. Vgl. Nowy Dziennik [Neues Tageblatt] vom 27.2.1938, 4.

4 Ende 1936, nach dem Tode seines Vaters Carl Buber, hatte Buber seiner Familie in
Lemberg zwar einen kurzen Besuch gemacht, um den Nachlass seines Vaters aufzu-
l6sen, doch dieser Aufenthalt galt allein der Regelung der notwendigen
Familienangelegenheiten. Vgl. Bubers Brief an Hermann Hesse mit dem Datum
“z.Zt. Lwow, 1.12.1936”. In: Martin Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten.
Bd. IT: 1918-1938, Heidelberg 1973, 626.

5 Vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 160 (Index of Languages: Polish).

68



Erzéhlungen so viele Leser begeistert hatte und immer noch begeistert, auf polni-
schem Boden unter den Juden Polens gewachsen und aufgebliiht. Deshalb war
der Philosoph nun sehr neugierig auf diese neuerliche Begegnung mit seinen
Stammesgenossen, mit denen er sich auch wihrend der besten Jahre seiner
deutsch-jiidischen Symbiose, der vor seinen Augen von den Nazis in Deutsch-
land ein so trauriges und schreckliches Ende bereitet wurde, weiter geistig ver-
bunden gefiihlt hatte.

Nun aber, nach ungefihr 40-jahriger Abwesenheit besuchte Buber erstmals
wieder Polen, das Land, das das Land seiner Kinderjahre gewesen und seine
geistige Heimat fiir sein ganzes Leben geblieben war. Seinen offiziellen Besuch
in Polen wollte der 60-Jdhrige daher auch ganz privat, als eine Moglichkeit der
ersehnten Riickkehr ins Land seiner Kindheit nutzen, das er wihrend dieser offi-
ziellen Reise iibrigens zum letzten Male in seinem Leben sehen sollte. Deshalb
fiihrte die Reiseroute seiner Polenreise iiber alle mit seiner Kindheit verbunde-
nen Ortschaften, darunter auch Czernowitz, obwohl es damals schon zu Ruméni-
en gehorte, also ausserhalb Polens lag. Dort jedoch, in der Néhe von Czernowitz,
befand sich das Landgut seines zwei Jahre zuvor verstorbenen Vaters, auf dem
der kleine Martin stets gerne seine Sommerferien verbracht hatte. In Czernowitz
beendete Buber seine Polenreise, die fiir ihn, wie wir noch sehen werden, ein
grosses pretium emotionale besass.

Wihrend der Reise besuchte Buber mehrere polnische Stidte und hielt iiber-
all Vortriage, meistens in polnischer Sprache zwar, aber stets fast ausschliesslich
vor jiidischem Publikum. Keine polnische kulturelle, wissenschaftliche oder
religiose Institution interessierte sich damals fiir Bubers Vortrdage, obwohl er sie
auf Polnisch hielt, das seine Muttersprache war, die er bis zu seinem Tode mei-
sterhaft beherrschte. In der Zeit des anwachsenden polnischen Antisemitismus in
den Jahren vor dem Beginn des letzten Weltkrieges lebten die polnische und die
judische Gemeinschaft zwar in rdumlicher Nachbarschaft, geistig aber waren sie
ganz voneinander getrennt und existierten kulturell nebeneinander her, und oft
standen sie damals einander sogar feindlich gegeniiber. Deshalb interessierten
sich die Polen fiir solche “inneren” jiidischen Angelegenheiten wie Vortrige
eines Martin Buber iiberhaupt nicht. Buber war damals unter den Polen unbe-
kannt, weil er ein Jude war. Deshalb wurden seine Vortrige in der polnischen
Gesellschaft nicht wahrgenommen. Aus diesem Grunde wurde auch in den
damaligen polnischen Zeitungen und Zeitschriften seiner Polenreise und seinen
Vortrigen keine Zeile gewidmet.

I1I

Seinen Besuch in Polen begann Buber in Warschau, das schon damals iiber
den Flughafen Lod eine direkte Luftverbindung mit Jerusalem hatte. Am 10.
Mirz 1939 veroffentlichten zwei viel gelesene Warschauer jiidische Zeitungen,
die in polnischer Sprache erschienen, Pigta Rano [5 Uhr morgens] und Nasz
Przeglad [Unsere Rundschau] die folgende Nachricht:

“In den néchsten Tagen wird auf Einladung der Gesellschaft der Freunde
der Hebrdischen Universitdt Jerusalem Prof. Martin Buber, einer der bedeutend-
sten geistigen Fiihrer des heutigen Judentums und Inhaber des Lehrstuhls fiir

69



Sozialphilosophie an der Hebridischen Universitdt Jerusalem, erwartet. Prof.
Buber wird in mehreren polnischen Stidten Vorlesungen halten. In Warschau
wird er am Dienstag, dem 14. Mirz, um 8.30 Uhr abends im Saal der Hygieni-
schen Gesellschaft, Karowastr. 31, iiber das Thema ‘Erziehung und Nation’
sprechen. Der Vortrag des so bedeutenden Gastes wird ohne Zweifel auf grosses
Interesse in der gesamten jiidischen Offentlichkeit stossen, dies umso mehr, als
er ein so aktuelles Thema wie die Erziehung behandelt.”®

In Polens Hauptstadt traf Buber wahrscheinlich am 12. Mirz 1939 ein, wie
dem am selben Tage in Nasz Przeglad veroffentlichten Aufsatz “Prof. Dr. Mar-
tin Buber - zur Begriissung des Gelehrten und Lehrers™” des beriihmten jiidi-
schen Historikers Majer Balaban® zu entnehmen ist. Auf den Inhalt dieses Auf-
satzes sowie der anderen, die anlisslich der Polenreise Martin Bubers damals in
verschiedenen jiidischen Zeitungen in Polen erschienen sind, werden wir hier et-
was ndher eingehen, um die Breite und Besonderheit der Rezeption der
Buberschen Gedanken und Ideale, seines Schaffens insgesamt, unter den dama-
ligen polnischen Juden erfassen zu kdnnen.

Professor Balabans Aufsatz ist in dieser Hinsicht sehr charakteristisch. Der
beriihmte jiidische Historiker berichtet vor allem vom Leben und der Tatigkeit
Bubers als des grossen jiidischen Lehrers und erortert seine Beziehungen zum
Judentum, zum Chassidismus und zum Zionismus, die beide in Bubers Leben
und Schaffen eine so grosse Rolle gespielt haben. Es scheint, dass M. Balaban
Bubers mehrfach zitierte autobiographische Arbeit “Mein Weg zum Chassidis-
mus”’ aus eigener Lektiire kannte, aus der er die biographischen Angaben tiber
Buber entnahm. Er erwéhnt Bubers Kinder- und Jugendjahre in Lemberg im
Hause seines Grossvaters Salomon Buber, des beriihmten Herausgebers von
Midraschim und bibliographischen Worterbiichern der Juden von Lemberg und
Zo6¥iew. Er erwihnt die besondere Atmosphire dieses Hauses, in dem sich eine
grosse Bibliothek befand, die dem heranwachsenden Martin offenstand, sowie
die haufigen Besuche jiidischer Gelehrter aus der ganzen Welt. Er erzihlt auch
von den Sommerausfliigen zum nahegelegenen Sadagoéra und spéter dann nach
Czortkéw, den damaligen Hochburgen des Chassidismus, die den wiss- und lern-
begierigen jungen Buber bleibend geprigt haben. Vor allem der unvergessliche
Zaddik von Sadagéra und seine in Freude um ihn tanzenden und dabei in
Verziickung singenden Chassidim sollten spiter fiir Buber zur lebendigen
Verkorperung eines wahren Zaddik und einer wahren Gemeinschaft werden.

Des weiteren berichtet Balaban von Bubers Schuljahren im polnischen
Gymnasium in Lemberg, ein Zeichen weitgehender Assimilation so mancher
galizischer Juden im allgemeinen und Bubers im besonderen. In den
deutschsprachigen Lindern des damaligen Osterreich, so Balaban, war sie weit
fortgeschritten und in der deutschen Kultur dieser Linder driickte sie sich in ihrer

6 Nasz Przeglad vom 10.3.1939, 5 und Pigta Rano vom 10.3.1939, 2. Hier und im fol-
genden zitiere ich aus der damaligen polnischsprachigen jiidischen Presse Polens.
Zeitungen und Zeitschriften in Jiddisch habe ich nicht beriicksichtigen kénnen.

7 Nasz Przeglad vom 12.3.1939, 13.

8 Vgl. Jacob Goldberg, Majer Balaban - der fithrende Historiker der polnischen Juden.
- Judaica, 51. Jg. 1, Basel 1995, 3-17 (die Redaktion).

70



Orientierung nach Wien und seinem Zentralismus aus. In diese Stadt zog es auch
den jungen Buber zum Studium. Dort bot sich ihm Gelegenheit, dem jiidischen
Biirgertum mit seinen auf vollige Assimilation gerichteten Idealen zu begegnen.
Zugleich begann in dieser Stadt auch der Widerspruch gegen die Assimilation,
und dort sprossen die frithen Keime der zionistischen Ideen. In Wien hatte Theo-
dor Herzl seine Titigkeit begonnen und in eben demselben Jahr 1896, in dem
Buber seine Studien dort aufnahm, sein berithmtes Buch Der Judenstaat - das er-
ste Bekenntnis des politischen Zionismus - verdffentlicht.

Buber begegnete Herzl, wurde sogar zu seinem Freund, aber nach einigen
Jahren kam es zu einem endgiiltigen Bruch. Auf Dauer konnte sich Buber mit
Herzls politischem Zionismus nicht anfreunden. Ihn lockte mehr und mehr
Achad Haam’s Kulturzionismus. Dies fiihrte zunédchst zu Meinungsverschieden-
heiten und dann zum Bruch mit Herzl.

Gestiitzt auf “Mein Weg zum Chassidismus” bespricht Balaban sodann das
Ergebnis der fiinf Jahre intensiver Arbeit, die Buber in der Stille seines Arbeits-
zimmers verbracht hatte, um sich den Forschungen zum Chassidismus zu wid-
men, in dem “Buber vor allem die Poesie der Judenheit wahrnahm und iiber sie in
die Ethik dieses Volkes eindrang, in die Schonheit seines Familienlebens und in
die Liebe, die die Chassidim ihrem Zaddik entgegenbrachten.”

Weiter schreibt Prof. Balaban richtig, dass schon die ersten Buber’schen
Sammlungen chassidischer Sagen seine eigene, personliche Deutung des
Chassidismus sind. Treffend bemerkt der berithmte jiidische Historiker, dass die
Geschichten des Rabbi Nachman Bubers erstes Werk seien, in dem er “jene ural-
ten, durch das Prisma seines Geistes beleuchteten, von chassidischer und zu-
gleich Buberscher Poesie erfiillten, aus dem Mittelalter und primitiven podoli-
schen Lebensverhiltnissen am Ende der polnischen Adelsrepublik auf den Bo-
den eines modernen Westeuropas verpflanzter Legenden”'° erzihlt.

Des weiteren geht Prof. Balaban auf Bubers pazifistische Einstellung wih-
rend des I. Weltkrieges und dann auf seine spitere Tatigkeit als Professor der
Religionswissenschaft an der damals neu gegriindeten Universitét in Frankfurt
am Main ein. Er erwihnt ferner die Zusammenarbeit Bubers mit seinem Freund
Franz Rosenzweig bei der Ubersetzung der Bibel ins Deutsche und behandelt
auch kurz seine Tatigkeit als Lehrer am jiidischen Lehrhaus in Nazideutschland.
Balaban beendet seinen Aufsatz iiber Bubers Lebensweg mit einer Erinnerung an
das fiir das deutsche Judentum so tragische Jahr 1938: “Seinen sechzigsten Ge-
burtstag (Februar 1938) feierte Buber noch in Deutschland, wo man ihm als
einem Sendboten des Volkes grosse Verehrung zollte, aber es war nurmehr der
matte Abglanz der Herrlichkeit des deutschen Judentums, dem der endgiiltige
Zusammenbruch folgte. Ich meine hier den schrecklichen Pogrom vom Novem-
ber 1938 mit all seinen Folgen. Buber war damals schon in Paléstina und sah den
Zusammenbruch aller seiner mit der Wiedergeburt des Judentums im uralten
germanischen Lande verbundenen Hoffnungen aus der Ferne ...”"

9 Nasz Przeglad vom 12.3.1939, 13.
10 Ebd.
11 Ebd.

71



Die vorstehende eingehende Besprechung von Balabans Aufsatz zeigt, dass
Bubers Lebensgeschichte, sein Schaffen, seine Leistungen und auch seine Bezie-
hungen zum polnischen Judentum in manchen Kreisen der jiidischen Gesell-
schaft in Polen durchaus gut bekannt waren. Wenn Prof. Balaban erstaunlicher-
weise Bubers philosophische Werke, wie “Ich und Du” (1923), “Zwiesprache”
(1932), “Frage an den Einzelnen” (1936), nicht erwihnt, mag dies von daher
verstdndlich sein, dass er sich in seinem Aufsatz auf Bubers Judentum und seine
Beziehungen zu polnischen Juden konzentriert, zugleich aber auf eine Betrach-
tung seiner philosophischen und allgemeinmenschlichen Ideen verzichtet hat.

Ausser dem Vortrag “Erziehung und Nation” vom 14. Mirz 1939 hielt
Buber in Warschau noch einen weiteren Vortrag mit dem Thema “Die Sendung
Abrahams”."? Diesen Vortrag hielt er auf Hebrdisch im Warschauer Institut fiir
Judaistische Wissenschaften. Diese im Jahre 1928 gegriindete Institution war die
einzige derartige akademische Institution in Europa nach der Schliessung aller
rabbinischen Hochschulen in Osterreich, Deutschland und Italien. Deshalb such-
te das oben genannte Institut natiirlich Unterstiitzung in der Zusammenarbeit mit
der Hebriischen Universitit Jerusalem, und ein so beriihmter Professor dieser
Universitdt wie Martin Buber war hier ein sehr begehrter Gast. Daher hat er sich
fiir seinen Vortrag auch ein hochst interessantes Thema aus dem Bereich der
Judaistik ausgesucht und ihn des anderen Publikums wegen auf Hebriisch gehal-
ten."?

IV

Die nichste Etappe der polnischen Reise Bubers war aller Wahrschein-
lichkeit nach L6dz, wo er am 19. Mirz 1939 ankam. Auf dem Bahnhof wurde er
vom Vorstand der Gesellschaft der Freunde der Hebrdischen Universitdt in
1.6dz und von Vertretern verschiedener jiidischer Organisationen herzlich

12 Der hebriische Erstdruck dieses Aufsatzes wurde einige Tage vor Beginn der Polen-
reise Bubers in Ha-Aretz verodffentlicht. Vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 51
Nr. 622. Als Vortrag war er vor der Polenreise bereits vom Paléstinensischen Rund-
funk gesendet worden. In gekiirzter Fassung wurde dieser Vortrag (in Fortsetzungen)
in der Krakauer jiidischen Zeitung Divrei Akiva vom 10.2., 17.2. und 3.3.1939 unter
der Uberschrift “Vom Paldstinensischen Rundfunk gesendet von Martin Buber ge-
halten” abgedruckt - Uber den Vortrag irgendeine Meldung in der Warschauer Pres-
se zu finden, ist mir nicht gelungen.. Meine Information stammt aus der Lemberger
Zeitung Chwila [Der Augenblick] vom 24.3.1939 (Morgenausgabe), 8, in der sich
ein Bericht u.d.T. “Prof. Martin Buber im Institut fiir Judaistik in Warschau (War-
schau, 24.3.1939, von unserem Korrespondenten)” findet. - Die deutsche Version
des Vortrages trigt den Titel “Abraham der Seher” (vgl. Margot Cohn und Rafael
Buber, aaO 73 Nr. 989), ebenso die englische Fassung “Abraham the Seer” (aaO 75
Nr. 1024).

13 Diesen Vortrag horte auch Abraham Joshua Heschel, Bubers Freund aus Deutsch-
land, dem er vor seiner Abreise nach Paléstina die Leitung des Freien Jiidischen
Lehrhauses in Frankfurt iibertragen hatte. Heschel wurde als polnischer Staatsan-
gehoriger aber selbst alsbald aus Deutschland ausgewiesen und kam nach Warschau,
wo er am Institut fiir Judaistische Wissenschaften arbeitete.

72



begriisst. Am Nachmittag desselben Tages besuchte Buber den sogenannten
Borochow-Kibbuz, wo er von der jiidischen Jugend sehr herzlich empfangen
wurde. Am Morgen des nichsten Tages (20. Mérz 1939) war Buber Gast bei der
Jugend aus verschiedenen jiidischen Schulen. Am Abend fand im Konzertsaal
der Philharmonie in L.6dZ eine Feierstunde zu Ehren der Hebridischen Universitét
Jerusalem statt, wihrend der Buber seinen Vortrag “Nation und Erziehung”
hielt.!4

Anschliessend reiste der Gast aus Jerusalem nach Krakau weiter, das die nidch-
ste von mir nachweisbare Station auf der Reise war. Bubers Besuch in Krakau hatte
der Nowy Dziennik [Neues Tageblatt] (eine Krakauer jiidische Tageszeitung in
polnischer Sprache) schon viel frither, am 8. Mérz 1939, gemeldet:

“Wie wir erfahren haben, wird in der zweiten Marzhilfte diesen Jahres der
Professor der Hebriischen Universitit Jerusalem Dr. Martin Buber, ein berithm-
ter Gelehrter und Philosoph, nach Krakau kommen. Prof. Martin Buber wird
Gast der Gesellschaft der Freunde der Hebrdischen Universitdt Jerusalem in
Krakau sein.”"

Um seinen Lesern die Person des Gastes vorzustellen, verdffentlichte der
Nowy Dziennik schon einige Tage vor Beginn des Besuches einen umfangrei-
chen Artikel unter dem Titel “Martin Buber. Anlisslich seines Besuches in Po-
len”'®. Wir finden hier eine Darstellung von Bubers Lebensgeschichte und Wir-
ken. Zuerst werden seine Kinderjahre im Hause seines Grossvaters Salomon
Buber und seine erste Begegnung mit dem Chassidismus erwahnt. Kurz wird
dann auf seine Studienjahre und seine Tétigkeit in der zionistischen Bewegung
eingegangen. Weiter wird von seiner Arbeit in der Redaktion der Zeitschrift Der
Jude und von seiner Berufung auf den Lehrstuhl fiir jiidische Ethik und Religion
an der Universitit zu Frankfurt am Main berichtet. Auch seine aufopferungsvolle
padagogische Arbeit in der jiidischen Erwachsenenbildung in Deutschland wird
erwahnt.

Des weiteren betont der anonyme Verfasser des Artikels, dass die “literari-
schen und wissenschaftlichen Arbeiten Bubers iiber die Begriinder des
Chassidismus, iiber den Baal Schem Tow, Rabbi Nachman von Bratzlaw und
andere, diese im Schoss des polnischen Judentums entstandene volkstiimliche
Erweckungsbewegung in den Augen der westeuropidischen Juden rehabilitiert
haben.”'” Die Buber-Rosenzweig’sche Bibeliibersetzung wird als ein wissen-
schaftliches und sprachliches Meisterwerk geriihmt. Eine spezielle Interpreta-
tionsmethode anwendend, habe Buber versucht, in den spezifischen Sinn eines
jeden biblischen Ausdrucks einzudringen, und nach Meinung des Verfassers des
Artikels habe er damit zweierlei erreicht: ein volles Verstindnis des Textes und
eine neue kunstvolle Form der Ubersetzung.

Nach Krakau kam der Gast am 22. Mirz 1939. Der Nowy Dziennik berichte-
te am nichsten Tage iiber die Begriissung des Gastes in Krakau mit folgenden

14 Vgl. Glos Poranny [Morgenstimme] vom 20.3.1939.
15 Nowy Dziennik, Morgenausgabe vom 8.3.1939, 11.
16 Nowy Dziennik, Morgenausgabe vom 18.3.1939, 6f.
17 Ebd.

73



Worten: “Am gestrigen Tage (d.h. am 22. Mirz 1939 - K.K.) um 11.30 am Mor-
gen kam der Professor der Hebrdischen Universitit Jerusalem Dr. Martin Buber
mit seiner Gemahlin in Krakau an. Auf dem Krakauer Bahnhof hiessen die Mit-
glieder des Krakauer Vorstandes der Gesellschaft der Freunde der Hebrdischen
Universitdt Jerusalem, an der Spitze deren Vorsitzender Dr. Apte, Prof. Buber
willkommen. Dann begab sich der ehrwiirdige Gast zum Hotel Franzdosischer
Hof, wo er seine Unterkunft nahm.

Um 1.00 Uhr am Nachmittag fand im Salon des Franzosischen Hofes die
offizielle Begriissung Prof. Bubers statt, an der ausser der Krakauer Sektion der
Gesellschaft der Freunde der Hebrdischen Universitdt Jerusalem auch die Ver-
treter der Jiidischen Gemeinde, der zionistischen Organisation und aller jiidi-
schen Institutionen und Vereinigungen unserer Stadt teilnahmen. Nachdem der
geehrte Gast in Begleitung seiner Gemahlin erschienen war, brachten ihnen alle
Anwesenden stehende Ovationen dar. Danach begriisste ihn Dr. Apte herzlich
und sagte, dass die Krakauer Juden gliicklich seien, dass sie eine so bedeutende
Personlichkeit wie Prof. Martin Buber bei sich zu Gast hitten. Im Namen der
Zionistischen Vertretung fiir Paldstinensische Angelegenheiten hielt der
Gemeinderat Dr. Elias Markus eine Rede in hebréischer Sprache und betonte
Bubers grosse Verdienste als einer der ersten Wegbereiter der zionistischen Er-
neuerungsbewegung.

Prof. Martin Buber, dem Dr. Apte alle Anwesenden vorgestellt hatte, dankte
herzlich in kurzen Worten auf hebréisch und polnisch fiir den herzlichen Emp-
fang, den er hier erfahren habe und fiigte hinzu, dass in dieser schweren Zeit, die
wir jetzt erleben, die Hebréische Universitit in Jerusalem zum Symbol einer gei-
stigen Festung werde.”'®

Am selben Tage am Abend hielt der Gast wihrend einer Feierstunde einen
Vortrag unter dem Titel “Erziehung und Nation"®, denselben sicherlich, den er
zuvor schon in Warschau und Lédz gehalten hatte. Seinen Auftritt begann Buber
mit einer kurzen Rede auf hebriisch. Er sagte, dass in dieser schwierigen Situa-
tion, in der jeder neue Tag neue Enttiuschungen bringe, der Glaube an die ewi-
gen, unzerstorbaren Werte, die die Welt des jiidischen Geistes in sich trage, unter
den Juden umso stirker wachsen miisse.

Dann ging der Gast, nun schon auf polnisch, zum eigentlichen Thema seines
Vortrages tiber. Am Anfang stellte er fest, dass es in der nationalen Erziehung
zwei Richtungen gebe. Die eine kénne man bildlich “Girtnerrichtung”, die ande-
re “Bildhauerrichtung” nennen. In der ersten Richtung umgebe der Erzieher sei-
ne Zoglinge mit seiner Fiirsorge wie der Girtner eine Weinrebe. Er helfe nur,

18 “Na powitanie prof. M. Bubera” [Zu Prof. M. Bubers Begriissung]. In: Nowy
Dziennik, Morgenausgabe vom 22.3.1939.

19 Dieser Vortrag wurde etwas spiter in Cernauti/Czernowitz verdffentlicht, wo Buber
seine Vortragsreise beendete (vgl. Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 49 Nr. 599).
Schon friiher, wahrscheinlich unmittelbar vor seiner Polenreise, hatte Buber diesen
Vortrag auf hebriisch in Palédstina vor der nationalen Konferenz der Geselllschaft
Paléstinensischer Lehrer 1939 in Tel Aviv gehalten. Die hebriische Version wurde
jedoch erst drei Jahre spiter (1942) in “Ha-Ruach we-ha-Metziut” verdffentlicht
(aaO 53 Nr. 652).

74



dass das ans Tageslicht komme, was in ihnen stecke, was ihr Wesen bilde. Seine
Rolle sei eher passiv, er helfe nur den Schiilern, sich zu entwickeln, ohne in ihr
Wesen tief einzugreifen. In der zweiten Richtung bilde der Erzieher die Seele
seiner Zoglinge, forme sie dabei wie der Bildhauer seine Skulptur im Einklang
mit Erziehungsidealen seiner Zeit und gemass seiner Individualitit als Erzieher.

In einer Zeit des Niedergangs der traditionellen Kultur iiberwiege die erste
Richtung. Das Ziel der Erziehungsarbeit sei nicht ein paddagogisches Ideal, son-
dern der sogenannte gebildete Mensch. Nach der Grossen Franzosischen Revo-
lution, als sich in Europa verschiedene Freiheitsbewegungen verbreiteten, ent-
stand eine sogenannte nationale Erziechung, deren Schopfer Mickiewicz in Polen,
Goethe in Deutschland und Mazzoni in Italien gewesen seien. Gemiss dieser
Auffassung sei keine Nation in sich selbst und fiir sich, sondern sie habe eine
Sendung an die Volker der ganzen Welt zu erfiillen. Aus diesem Grunde richtet
sich eine nationale Erziehung nach einer gewissen transnationalen Norm. Man
verzichtet hier auf einen extremen Nationalegoismus, der immer in einer Kata-
strophe ende trotz anfinglicher Erfolge. Wenn die Erziehung als ihr Ideal nur die
Nation sehe, gerate sie in eine schidliche und unfruchtbare nationalistische Kon-
vention und schaffe statt freier SOhne einer freien Nation nur eine standardisierte
Volksmasse.

Der Referent zeigte ferner, dass im Judentum diese transnationalen,
allgemeinmenschlichen Ideale seit den frithesten Anfédngen vorhanden seien.
Diesen Idealen haben nicht nur Moses Hess und A. D. Gordon, sondern auch der
Begriinder des politischen Zionismus, Theodor Herzl, die Treue gehalten. Ein
moderner Jude habe die Aufgabe, diese erhabenen Ideale des jiidischen
Menschenbildes zu verwirklichen. Hier wire eine nationalistische Erziehung
eine Verzerrung des wahren Judentums.

Ein sichtbares Beispiel der Verbindung der nationalen Erziehung mit den
libernationalen Zielen ist der Chalutz*, der nach Buber eine Synthese aus Nati-
on, Land und Arbeit darstellt. Dieser Chalutz indessen ist ein Typ von einem
Menschen, dessen soziale Ideale ganz und gar weltlich seien, denn das Judentum
habe letzthin eine Glaubenskrise erlebt. Daher entledige sich dieser Typos eines
modernen Menschen bewusst der Tradition und Bindung an die Vergangenheit,
die im Zeichen der Religion gestanden habe. Aber die Grundlage der Erziehung,
die Tradition und das Schicksal einer nationalen Bewegung, sei davon abhiingig,
auf welche Weise die neuen Generationen an die alte Tradition ankniipften.
Buber meinte, dass die Juden auf ihre Tradition stolz seien, sich ihrer riithmten,
aber nicht mehr an sie glaubten. Die Tradition sei gleichsam ein schoner, in
einem Museum aufbewahrter alter Konigsmantel, der schon lange ausser Ge-
brauch sei. Und gerade das sei der tote Punkt in der jiidischen Erziehung. Die
Bedingungen seiner Uberwindung seien nur in Palistina zu finden.

Der Referent beendete seine Ausfiihrungen mit der These, dass in der heuti-
gen schwierigen Zeit vor der nationalen Erziehung noch eine weitere Aufgabe
stehe: einen neuen Typos von Chalutz gelte es zu schaffen - den Ghetto-Chalutz,
denn nicht alle finden Einlass in Palistina; ein Teil der jiidischen Jugend werde

20 Chalutz: Pionier, Vorkdmpfer (die Redaktion).

i



vielleicht in weit entfernte Lander auswandern miissen, wo es keine jiidische Ge-
meinschaft gebe. Dieser Jugend miisse man das entsprechende geistige Riistzeug
auf den Weg mitgeben, damit sie auch in fernen Léndern ein jiidisches Leben in
enger Verbindung mit dem jiidischen Volk und dem Lande Israel aufbauen
kann.?!

Die Horer sollen Bubers Worten begierig gelauscht haben. Wollte er ihnen
doch mogliche neue Lebensperspektiven erdffnen, wenn er ihnen aber auch
deutlich sagte, Paldstina konne sie nicht alle aufnehmen. Wenn aber emigrieren,
dann - wohin? In seinem Hauptvortrag in Polen hatte Buber ein wirklich bren-
nendes Thema aufgegriffen, obwohl seine Losung - der Ghetto-Chalutz - keinen
konkreten Ausweg aus dieser ausserordentlich schwierigen Lage der Juden im
damaligen Polen gewiesen hatte.

Am nichsten Tage, d.i. am 23. Mirz 1939, besuchte der Gast am Vormittag
Erziehungseinrichtungen der Jiidischen Gesellschaft fiir die Volks- und Mittel-
schulen sowie das Hebrdische Gymnasium in Krakau, wo es zu einer Begegnung
mit der Schiilervertretung, mit dem Elternbeirat und der Schulleitung kam. Eine
Folge chassidischer Melodien und die Hatikwa beendeten das Zusammensein.

Nach der Festversammlung im Hebrdischen Gymnasium besuchte Buber
noch am selben Tage die Erziehungsanstalt Mizrachi, wo Dr. Korzenik, Direktor
des Gymnasiums Tachkemoni, ihn willkommen hiess. In seiner Ansprache an die
Jugendlichen betonte Buber die besondere Wichtigkeit geistiger Arbeit. Die
Feierstunde wurde mit der Hatikwa und dem Techesakna beendet.”

\Y%

Noch am Nachmittag desselben Tages reiste der Gast nach Bielsko/Bielitz
weiter, wo er am ndchsten Tage, d.i. am 24. Mirz 1939, einen Vortrag unter dem
Titel “Erziehung und Nation” hielt. Nach dem Vortrag fand ein gemiitliches
Beisammensein im kleineren Kreise statt, wie es nach den Buber’schen Vortri-
gen iiblich war. Die in Bielsko/Bielitz erscheinende jiidische Zeitung Tygodnik
Zydowski [Jiidisches Wochenblatt] veroffentlichte eine gekiirzte Fassung des
oben vorgestellten Aufsatzes von Prof. Majer Balaban.”> Schon am nichsten
Tage (25. Mérz 1939) war Buber in Krakau zuriick, wo er an hier beginnenden
Beratungen der 20. Zionistischen Konferenz West-Kleinpolens und Schlesiens
teilnahm: '

“Mit anhaltendem Beifall und stehenden Ovationen begriisst, erschien auf
dem Podium der ehrwiirdige Gast der polnischen Juden, Prof. Martin Buber, an
den sich der Vorsitzende, Chaver Feldblum, mit herzlichen Worten wendete. Er

21 Den Inhalt dieses Vortrages referierte ich nach dem Artikel “Marcin Buber gosciem
Zydoéw krakowskich” [Martin Buber als Gast der Krakauer Juden]. In: Nowy
Dziennik, Morgenausgabe vom 24.3.1939, 9f.

22 Ebd.

23 Vgl. den Artikel “Marcin Buber gosciem zydowstwa Bielsko-Bialskiego” [Martin
Buber als Gast der Juden in Bielitz-Biala]. In: Tygodnik Zydowski vom 24.3.1939, 3.

76



zeichnete mit einigen Sitzen ein Portit der Personlichkeit des grossen Gelehrten
und Aktivisten und bat ihn, ein Wort an die Konferenz zu richten [...]. Prof.
Buber, obwohl miide, liess sich erweichen und hielt eine schone, nachdenkliche
Rede iiber die gegenwirtige Lage und die geistige Verfassung des Judentums
heute. Der Referent begegne erst jetzt dem polnischen Judentum unmittelbar,
und er konne nach dieser Begegnung versichern, dass es iiber eine starke Vitalitit
und moralische Kraft verfiige und, ohne die Augen vor den ihm drohenden Ge-
fahren zu verschliessen, sei er schon der Meinung, dass seine Kraft grosser als
das ihm drohende Unheil sei. Der Redner glaube an die Zukunft des polnischen
Judentums, er glaube, obwohl er sehe, wie schrecklich die heutige Welt sei, an
den Sieg unseres Geistes ...”.**

Vermutlich am 31. Marz 1939 traf Buber in seiner Heimatstadt Lwow/
Lemberg ein. Die jiidische Tageszeitung Chwila versaumte in ihrer Ankiindi-
gung von Bubers Ankunft nicht, auch auf folgendes hinzuweisen: “Ausserdem
ist zu bemerken, dass Prof. Buber aus Lwéw/Lemberg stammt, daher ist es nicht
verwunderlich, dass die jiidische Gemeinschaft unserer Stadt besonders stolz
darauf ist, dass es ihr gegonnt ist, den grossen Gelehrten zu Gast haben zu kon-
nen”?,

In seiner Heimatstadt hielt der Gast drei Vortriage. Den Titel des ersten fest-
zustellen, ist mir leider nicht gelungen. Seine Horer waren Mitglieder der Gesell-
schaft Agudat Akademaim Tzionijim Makabia. Buber hielt diesen Vortrag am 31.
Mirz 1939.%

Der zweite Lemberger Vortrag fand am nidchsten Tage, d.i. am 1. April
1939, statt und trug den Titel “Abrahams Sendung”.?” Seinen dritten Vortrag,
dessen Titel “Uber nationale Erziehung” lautete, hielt Buber am 2. April 1939 in
Lemberg.?® Man darf sicher annehmen, dass es immer derselbe Vortrag war, den
Buber der Reihe nach in den meisten wéhrend der Reise besuchten Stidten mit
nur geringfiigig wechselnden Titeln (“Erziehung und Nation”, “Natlon und Er-
ziehung”, “Uber nationale Erziehung”) gehalten hat.

Die Lemberger Tageszeitung Chwila vertffentlichte auch einen Ge-
legenheitsartikel liber das Leben und Schaffen des Referenten.”? Zum ersten
Male wurden darin auch Bubers philosophische Werke “Ich und Du”,
“Zwiesprache” und “Frage an den Einzelnen” erwihnt, was im Vergleich zu den
vorausgegangenen Artikeln iiber den Autor ein Novum war. Die Betonung lag

24 Nowy Dziennik, Morgenausgabe vom 27.3.1939, 3f.
25 Chwila, Morgenausgabe vom 28.3.1939, 10.

26 Vgl. Chwila, Morgenausgabe vom 31.3.1939, 10; dort ist ein Bericht iiber den
Vortrag, aber ohne Titelangabe.

27 Vgl. Chwila, Morgenausgabe vom 30.3.1939, 6. Denselben Vortrag hatte Buber zu-
vor am 24.3.1939 im Warschauer Institut fiir Judaistische Wissenschaften gehalten.
Vgl. aa0 72 Anm. 12.

28 Vgl. Chwila, Morgenausgabe vom 28.3.1939, 10.

29 Vgl. aaO 11. Zwei weitere kurze Artikel iiber Buber erschienen in Chwila, Morgen-
ausgabe vom 29.3.1939 und 1.4.1939.

77



jedoch auf Bubers Leistungen in der Erforschung des Chassidismus, der Bibel
und verschiedener Probleme des jiidischen Lebens, wie das auch bei den anderen
Aufsitzen der Fall war.

VI

Von Lwéw/Lemberg reiste der Gast nach Czernowitz/Cernauti in der
Bukowina (damals zu Ruménien gehorig) weiter, wo er als Schiiler seine
Sommerferien in dem dort gelegenen Landgut seines Vaters verbracht hatte. Die
Landschaft war wichtig fiir ihn. Nicht weit vom Gut befanden sich Sadagéra und
Czortkéw, wichtige Zentren des Chassidismus, wo der sensible junge Martin
Buber seine erste Begegnung mit ihm hatte, vor allem mit dem Rebben von
Czortkéw und seinen Chassidim, was auf sein spateres Leben und Wirken einen
bleibend prigenden Einfluss haben sollte.

Auch in Czernowitz hielt Buber den Lieblingsvortrag seiner Polenreise,
diesmal unter dem Titel “Nationale Erziehung”. Der Abstecher nach
Czernowitz war die letzte Station wihrend der Vortragsreise nach Polen im
Friihjahr 1939.

Die Vortrige waren fiir jiidische Horer bestimmt (der Gast wurde von einer
jlidischen Institution dazu eingeladen). Sie wiren freilich auch einem eventuel-
len polnische Publikum zugiinglich gewesen, der Sprache wegen. Doch Fehlan-
zeige. In der polnischen Gesellschaft blieb Bubers Vortragsreise vollig unbe-
merkt, mit einer Ausnahme: in Krakau horte ihn am 22. Mirz ein damals junger
katholischer Publizist. Aber auch diese lobenswerte Ausnahme bestitigt nur die
allgemeine traurige Regel, besonders wenn wir seine mehr als 25 Jahre spiter
geschriebene kurze Erinnerung lesen. Der Publizist erzihlt eine in dieser Hin-
sicht aufschlussreiche Anekdote:

“In Polen war Martin Buber fast génzlich unbekannt. Im Friihling 1939 kam
er nach Polen. Der Schreiber dieser Zeilen hatte in der Krakauer jiidischen Ta-
geszeitung Nowy Dziennik eine Ankiindigung zu einem Vortrag von Buber gele-
sen. Ich ging zu diesem Vortrag. Nicht ohne Miihe fand ich in Kazimierz* das
ziemlich drmliche Haus, in dem sich ein grosserer Vortragssaal befand. Der
Raum war mit Hunderten begeisterter Horer brechend voll; unter ihnen war ich
vielleicht der einzige Nichtjude. Der sechzigjihrige Martin Buber, mit langem
weissen Bart, erorterte in schoner polnischer Sprache die geistige Lage der Welt
und die Gefahr des Krieges. Aus seinen Worten klang ein prophetischer Ton.
Tief beeindruckt hatte ich den Saal verlassen, als ich einem bekannten
Jounalisten, ein Jude, begegnete, der, als er mich sah, erstaunt ausrief: ‘“Was
machen Sie denn hier?’ - ‘Wieso, was ich hier mache?’ erwiderte ich. ‘Ich war
zum Vortrag von Martin Buber.” ‘Das sehe ich’, erwiderte mein Gespréchs-
partner. ‘Aber woher wissen Sie denn, wer Martin Buber ist?’”*

30 Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 49 Nr. 599.
31 Name des jiidischen Stadtviertels in Krakau.

32 Jerzy Turowicz, “Martin Buber - filozof dialogu” [Martin Buber - Philosoph des
Dialogs]. In: Tygodnik Powszechny [Allgemeines Wochenblatt] Nr. 27, 1965, 3.

78



VII

Von Buber selbst haben wir auch einen kurzen Bericht iiber seine Polen-
reise. Enthalten ist er in einem Brief an Eduard Strauss vom 7. Mai 1939 (also
ungefihr einen Monat nach seinem Besuch). Der Brief ist gleichsam ein Echo
auf Bubers Reise und wirft ein interessantes Licht auf seine Erlebnisse wéhrend
der Reise und unmittelbar danach. In diesem Brief schreibt der Gast der polni-
schen Juden folgendes:

“... Dass Du in dieser Zeit von mir nichts gehort hast, liegt an einer im Dienst
der Universitit unternommenen Polenreise, die anstrengend war (ich habe alles
in allem, incl. Cernauti/Czernowitz auf der Riickfahrt, 22mal gesprochen) und
aufregend dazu (die Kriegspsychose, zumal im deutschen Grenzgebiet, wo ich
mehrfach gesprochen habe, ein Anschuungsunterricht in den Féchern Judennot
und elementarer, nicht kommandierter Judenhass, wie ich ihn nie zuvor empfun-
den habe) und von der wir beide® einigermassen krank zuriickkamen”.**

Der Brief ist sicher ein vertraulich-personliches Zeugnis, aber es gibt keinen
Grund, an dessen Aufrichtigkeit zu zweifeln. Wir ersehen, wie negativ seine
Reiseeindriicke in Polen waren. Lassen wir hier die tatsichliche, von Buber, als
einem, der die Greuel und die Grausamkeit des Naziregimes bereits aus person-
licher Erfahrung kennengelernt hatte, sehr stark empfundene Kriegspsychose im
damaligen Polen ausser acht. Die beiden anderen im Brief angedeuteten Proble-
me indessen verdienen eine genauere Betrachtung. Da ist zuerst “der
Anschauungsunterricht im Fach Judennot”. Das war damals in der Tat ein bren-
nendes Problem im wirtschaftlich armen Polen. Nichts und niemand konnte der
furchtbaren materiellen Not, der Armut und dem Elend breiter Kreise der jiidi-
schen Bevolkerung in Polen Abhilfe schaffen. Dies zu erleben, musste Buber
besonders stark erschiittern und entmutigen. War er doch selbst polnischer Jude,
wenn er auch in Polen nur seine Kinder- und Knabenjahre verbracht und fast sein
ganzes Leben unter Westjuden, zumeist wohlhabenden deutschen Juden ver-
kehrt hatte. In Polen sah er nun mit eigenen Augen das ganze Elend der Ostjuden,
ein Elend, das fiir den, der in ihm leben muss, ebenso erniedrigend ist, wie es fiir
den deprimierend ist, der es mit ansehen muss. So war es auch in diesem Falle. Es
schmerzte Buber besonders stark, denn er fiihlte sich mit den polnischen Juden
nicht zuletzt dadurch verbunden, dass er mit seiner “chassidischen Botschaft”
viel dazu beigetragen hatte, das Ansehen dieses Judentums in den Augen der
westlichen Gesellschaft zu verbessern. Und jetzt dieses entsetzliche Elend seiner
Stammesgenossen!

Um das ganze Ausmass und - viel schlimmer noch - die Ausweglosigkeit
dieses Problems richtig ermessen zu konnen, sei hier ein aufschlussreiches Bei-
spiel gegeben: Im Jahre 1929 (also zehn Jahre vor Buber) bereiste der franzosi-
sche Publizist Albert Londres Polen, und seine Schilderungen des Lebens in den
jiidischen Stadtvierteln von Warschau und Lemberg erschiitterten jeden Leser.

—

33 Buber war mit seiner Gattin Paula Buber-Winkler gereist.

34 Martin Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. Bd. III: 1938-1965, Heidelberg
1975, 24.

19



Seinen Besuch im Ghetto von Lemberg (Bubers Heimatstadt) schildert er mit
folgenden Worten:

“Rue Slonecznej (rue de Soleil) nous descendons dans une cave. Mes
compagnons allument leurs bougies et nous rampons. Aucun bruit de voix,
trente-deux personnes habitent cependant ces logements souterrains. Nous
poussons une premiére porte. Ou penetrons-nous? Nous pataugeons dans la
boue. Un soupirail bouché par la neige laisse passer une lumiere anémique.
L’humidité déja de son voile et nous sentons peu a peu le voile plaquer au corps.
Nous fouillons I’antre de nos bougies. Deux petits enfants, de trois et quatre ans,
les mains et les pieds enveloppés de chiffons! mais en chemise, et dont les
cheveux, depuis qu’ils eurent le malheur de pousser sur ces tétes, n’ont
certainement jamais été peignés, sont debout et grelottants contre un grabat. Il
nous semble que le grabat remue. Nous abaissons les bougies. Une femme est 1a.
Dans quoi est-elle couchée? Dans des copeaux mouillés? Dans de la paille
d’étable? Je touche, c’est froid, gluant. Ce qui recouvre la femme a di s’appeler
édredon, ce n’est plus qu’une bouillie de plumes et d’étoffe suintante comme un
mur. Nous apercevons deux autres té€tes dans la bouillie, de tout petits enfants,
quatre mois, quinze mois. L.’ainé sourit a la flamme que nous promenons autour
d’eux ...

Avec nos dents nous tenons nos mouchoirs sous notre nez. Les Juifs nous
montrent la cause de 1’épouvantable odeur. Le tout-a-1’égout du quartier passe
dans leur demeure, dans la demeure de tous ceux de la rue; plus de trois mille
Juifs sont transformés en vidangeurs, car ce n’était pas dans la boue que nous
marchions.

Les femmes s’accrochent a nous, hurlent de misére et se laissent trainer dans
I’escalier que nous remontons. Dans la rue, les joues luisantes de larmes, la
supplications a la bouche, elles dressent devant nous leurs enfants en chemise,
comme une barriere! Ne donnez rien, me disent les compagnons. 1l faudrait des
trains de zloty pour abreuver cette détresse. Ils en deviennent idiots, aveugles,
bossus. Les enfants pourrissent. Ne donnez rien ... rien.”*

35 Albert Londres, Le juif errant est arrivé. Paris 1930, 163-165.
“Rue Slonecznej (Sonnenstrasse), wir steigen in einen Keller hinab. Meine
Gefihrten ziinden ihre Kerzen an, und wir kriechen. Kein Laut einer Stimme, indes-
sen bewohnen zweiunddreissig Personen diese unterirdischen Wohnungen. Wir
stossen eine erste Tiire auf. Wo dringen wir ein? Wir patschen im Schlamm herum.
Ein Kellerfenster, vom Schnee verstopft, ldsst ein animisches Licht hereinfliessen.
Die Feuchtigkeit, schon mit ihrem Schleier, und wir spiiren nach und nach, wie sich
der Schleier auf unsere Korper legt. Wir durchsuchen die Hohle mit den Kerzen.
Zwei kleine Kinder, drei- und vierjihrig, die Hénde und die Fiisse in Lappen ein-
gewickelt! aber im Hemd, und ihre Haare, seit sie das Ungliick erfuhren, auf diesen
Kopfen zu wachsen, sind sicher noch nie gekdmmt worden, stehen auf und zittern vor
Kilte an einem alten Bett. Es scheint uns, das Bett riihre sich. Wir senken die Kerzen.
Da ist eine Frau. Worin schlift sie? In nassen Spianen? In Stallstroh? Ich beriihre es,
es ist kalt, klebrig. Was die Frau bedeckt, sollte Daunendecke heissen, es ist nur noch
ein Brei von Federn und von Stoff, der wie eine Mauer aussickert. Wir erkennen zwei
andere Kopfe im Brei, von ganz kleinen Kindern, vier Monate, fiinfzehn Monate.
Das iltere ldachelt zur Flamme, die wir um sie herumfiihren ...

80



Das Zitat bedarf keines Kommentars. Bedroht war das polnische Judentum,
das in Not und Elend lebte, dariiber hinaus nicht nur, im Falle eines Krieges,
durch seinen grissten Todfeind, den deutschen Nazismus, sondern zugleich auch
durch den Antisemitismus ziemlich breiter Kreise der polnischen Gesellschaft.
In den zwanziger und dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts verbreitete sich die
Judenfeindschaft unter den Polen sehr schnell, und Buber war von diesem polni-
schen Antisemitismus, dessen Ausmass er erst wihrend seiner Reise erfahren
konnte, zutiefst erschiittert und entmutigt. Seiner Meinung nach unterschied sich
diese polnische Judenfeindschaft vom deutschen Antisemitismus dadurch, dass
letzterer vor allem durch den riesigen Propagandaapparat Hitler’s sozusagen von
oben nach unten verbreitet wurde. In Polen hingegen gewahrte Buber einen An-
tisemitismus von unten nach oben, eine spontane, nicht erzwungene Juden-
feindschaft breiter Kreise der polnischen Gesellschaft vor dem letzten Kriege.

Deshalb ist es nicht verwunderlich, dass Martin Bubers Vortragsreise im
damaligen Polen unter Polen keinen Widerhall fand. Fiir die Sprache, Religion
und Kultur der jiidischen Minderheit, deren Anfinge bis an den Beginn des pol-
nischen Staates reichten, hatte die polnische Gesellschaft wihrend ihrer ganzen
Geschichte kein Interesse entgegengebracht. Recht hat Witold Tyloch, wenn er
im Vorwort zu seiner populdren Monographie iiber das Judentum diese Situation
mit folgenden Worten beschreibt: “Beide, die polnische und die jiidische Gesell-
schaft, lebten zwar nahe beieinander, aber doch isoliert nebeneinander; sie kann-
ten einander nicht, und das Wissen, das eine jede von ihnen von der jeweils ande-
ren hatte, war gepréigt von Misstrauen, Vereinfachungen und Vorurteilen, die
noch heute spiirbar sind.”¢

Anders beurteilte Buber die Situation in Deutschland, wo er 40 Jahre seines
Lebens verbracht hatte. Bis in die Nazizeit bestand hier eine fruchtbare deutsch-
Jiidische Symbiose. Die deutschen Juden wirkten schpferisch in allen Berei-
chen des Lebens der deutschen Gesellschaft: in Wirtschaft, Handel, Wissen-
schaft, Schulwesen und Kultur. Sie identifizierten sich sehr stark mit der deut-
schen Gesellschaft und ihren Idealen. Dieser Symbiose, die Buber als die grosste
seit der Zeit der arabisch-jiidischen im Mittelalter in Spanien bezeichnete, wurde
von den Nazis jih zerstort. In seinem Aufsatz “Das Ende der deutsch-jiidischen
Symbiose”, der zum ersten Mal zeitgleich mit seiner Vortragsreise in Polen

Mit unseren Zihnen halten wir unsere Taschentiicher unter der Nase. Die Juden zei-
gen uns die Ursache des entsetzlichen Geruchs. Die stidtische Kanalisation des
Quartiers durchquert ihren Aufenthaltsort, dem Aufenthaltsort von all jenen der
Strasse; mehr als dreitausend Juden sind zu Abortleerern gemacht worden, denn es
war nicht Strassenschlamm, in dem wir liefen.

Die Frauen klammern sich an uns, heulen vor Elend und lassen sich zur Treppe
schleppen, auf der wir wieder hinaufsteigen. Auf der Strasse - die Wangen glidnzen
von Trinen, das Flehen ist auf ihren Lippen - halten sie vor uns ihre Kinder im Hemd
hoch, wie eine Barriere! Gebt nichts, sagen mir die Geféhrten. Es briuchte Ziige voll
Zloty, um diese Not zu trinken. Sie werden davon schwachsinnig, blind, bucklig.
Die Kinder verfaulen. Gebt nichts ... nichts.” (Ubersetzung: die Redaktion)

36 Witold Tyloch, Judaizm [Das Judentum]. Warszawa 1987, 6.

81



veroffentlicht wurde,?” schreibt Buber von zwei “Arten von Begegnungen” (so
sein beliebter Ausdruck) zwischen zwei verschiedenen Voélkern. Und diese zwei
“Arten von Begegnung” charakterisieren m.E. ziemlich genau die Verschieden-
heit der Lage der polnischen Juden (Ostjuden) und der deutschen Juden (West-
juden):

“Es gibt zwei Arten von Begegnungen zweier einander fremder volkischer
Elemente miteinander: entweder sind sie beiden negativ-fremd, sie wirken nicht
aufeinander, sie gehen keine Verbindung miteinander ein, sie bleiben hart neben-
einander, bis das psychisch schwiichere untergeht; oder sie sind einander positiv-
fremd, in all ihrer Fremdheit sind sie in ihrem Wesen aufeinander angelegt, auf-
einander gerichtet, aufeinander gewiesen: ein gemeinsamer Bereich taucht auf,
in dem fruchtbarer Kontakt zwischen ihnen erfolgt, ein kulturelles Werk er-
wichst, das ohne diese Begegnung ungeschaffen geblieben wire.”

Nach den personlichen schlimmen Erlebnissen in Nazideutschland und
nach der neuen Erfahrung mit der Judenfeindschaft in Polen musste Buber die
ganze Tragik und Ausweglosigkeit der Lage des polnischen Judentums erken-
nen. Trotz seiner Beteuerungen vor den polnischen Juden wihrend der Vortrige
und offiziellen Ansprachen, die ihn zu Worten der Hoffnung und des Trostes
verpflichteten, sah er die Lage der polnischen Juden als ausweglos an. Wenn wir
in diesem Lichte den oben zitierten Brief Bubers lesen, verstehen wir, dass diese
von ihm so ersehnte Begegnung mit polnischen Juden am Ende zu einer
“Vergegnung” wurde.

Nur fiir die polnischen Juden war die Begegnung mit Buber eine echte Be-
gegnung. Sie kamen zahlreich zu seinen Vortrigen und horten aufmerksam und
begeistert seinen Worten zu. Buber war fiir sie der beriihmte Landsmann, der
hoch geachtete Politiker, Gelehrte und Lehrer und dazu noch ein ersehnter Bote
aus dem Gelobten Lande, der ihnen Worte der Hoffnung und des Trostes brachte.
In ihrer damaligen hoffnungslosen Lage war dies fiir die polnischen Juden be-
sonders wichtig.*

37 “Das Ende der deutsch-jiidischen Symbiose”. In: Jiidische Welt-Rundschau, 1/1,
vom 10.3.1939, 5 (Margot Cohn und Rafael Buber, aaO 49 Nr. 602).

38 Zitiert nach Martin Buber, Der Jude und sein Judentum. Neudruck Gerlingen 1993,
630.

39 Am Ende mochte ich bemerken, dass Bubers Besuch in Polen bisher kein Aufsatz
gewidmet worden ist. In seiner dreibdndigen Monographie iiber den Philosophen
Buber erwéhnt Maurice Friedman zwar die Polenreise; bei ihrer Besprechung stiitzt
er sich aber vor allem auf den o.e. Brief Bubers an Eduard Strauss. Vgl. Maurice S.
Friedman, Martin Buber’s Life and Work: The Middle Years 1923-1945. New York
1983, 263f.

82



	Martin Bubers Reise nach Polen am Vorabend des II. Weltkrieges (März-April 1939) im Spiegel der polnischsprachigen jüdischen Presse

