
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 51 (1995)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

David Grossman, DER KINDHEITSERFINDER. Roman: Aus dem Hebräischen
von Judith Brüll, Hanser München 1994, 498 S., SFr. 49.80.

Der dritte Roman von David Grossman, 1991 unter dem Titel "Sefer ha-diqduq ha-
penimi" (Das Buch der inneren Grammatik) erschienen, liegt nun auch auf deutsch vor.
Damit ist nicht nur ein unerbittliches Bild der israelischen Gesellschaft in den frühen
60er Jahren, sondern auch ein facettenreiches literarisches Werk zugänglich gemacht.

In 34 episodischen Kapiteln entfaltet Grossman die Lebens- und Gedankenwelten
seines zwölfjährigen Romanhelden Aaron Kleinfeld. Der für sein Alter
kleingewachsene, blondhaarige Aaron ist zunächst noch der ideenreiche Anführer im Kreis
seiner Freunde, gerät aber zunehmend ins Abseits. Denn während sich ringsum bei
seinen Kameradinnen die Anzeichen des Erwachsenwerdens häufen, bleibt Aaron in seiner
körperlichen Entwicklung zurück. Mit obsessiver Genauigkeit registriert er, wie bei seinen

Mitschülern die Stimme bricht, wie den Jungen Barthaare, den Mädchen Brüste
wachsen und zieht sich immer mehr in sich selbst zurück. Von den Zoten seiner Freunde
fühlt er sich abgestossen und befremdet, obwohl er deren Anzüglichkeiten nur vage
erahnt. In der Familie findet Aaron erst recht keinen Rückhalt für seinen Individuations-
prozess, denn "zu Hause wird nicht darüber gesprochen". Die Eltern, die entsprechend
den Verhältnissen im damaligen Israel eine geordnete kleinbürgerliche Existenz aufgebaut

haben, sind im Umgang mit ihren beiden pubertierenden Kindern ebenso unbeholfen

wie verklemmt. Aarons einzige Schwester, die vier Jahre ältere Jochi, hat sich längst
in eine stachlige Sabre-Schale zurückgezogen, sie flüchtet sich in Bücher, in
Brieffreundschaften und in suchthaftes Essen. Sehnsüchtig wartet sie auf die Einberufung
zum Militärdienst, der sie aus dem Würgegriff der elterlichen Fürsorge befreien wird.
Doch hat gerade Jochi, die zynisch feststellt, sie wisse, "wie man in diesem Haus leben
muss", immer wieder die Fähigkeit, ihren kleinen Bruder auf sensible Weise in seiner
Persönlichkeitsfindung zu bestärken. "Sie gibt acht, ihm nicht auf die Pelle zu rücken",
investiert aber ihre gesamten Ersparnisse, um ihm zur Bar Mizwa jene Yamaha-Gitarre
zu schenken, die er sich von den Eltern vergeblich gewünscht hat.

Die einzelnen Episoden des Romans verarbeitet David Grossman zu einem dichten
sprachlichen Gewebe, das zusammengehalten wird durch die Erzählperspektive des
inneren Monologs. Vom ersten Satz an werden Leserin und Leser in einen
Bewusstseinsstrom hineingezogen, der in Aarons zwölftem Lebensjahr einsetzt und
nach einem Zeitraum von etwa drei Jahren abbricht. Seine subjektive Wahrnehmung von
Ereignissen der Aussenwelt und seine Deutungsversuche fliessen zusammen mit
assoziativen Gedankensplittern und phantastischen Imaginationen. Und wie Aaron "dem
Vater in kleinen Portionen die (von der Mutter) verbotenen Erinnerungen (an Jahre in der
Roten Armee und an die Flucht aus einem sibirischen Lager) zu entlocken" pflegt, so
versuchen wir als Lesende, uns aus den verstreuten Mosaiksteinchen von Rückblenden
und Andeutungen ein Bild der Vorgeschichten zusammenzusetzen. Doch es bleiben
Leerstellen. Eine Fülle von Deutungsmöglichkeiten ergibt sich aus dem verzweigten
Netz von Leitmotiven und symbolischen Bezügen zwischen Handlungselementen und
Aarons phantastischen oft bizarr überhöhten Sprachbildern. Es seien hier zwei Beispiele
herausgegriffen, die illustrieren mögen, wie Grossmans dicht komponierte Metaphorik
für Spurensuche Raum gibt. Das Motiv der "Wunde", das aufblitzt an Aarons Kinn, sich
häuft am vom Vater liebevoll gepflegten Feigenbaum, verdichtet sich zum "grossen
Unfall", als er eine von der Arbeit in der Bäckerei herrührende Brandwunde am Arm des
Vaters euphemistisch bezeichnet wird. Im hebräischen Original heisst es Kwija gedola,

50



"grosse Verbrennung". Die Erfahrung der Schoah - von Grossman im vorhergehenden
Roman "Stichwort Liebe" thematisiert - ist in der polnisch-aschkenasischen Familie
Kleinfeld ein Tabu wie die Vergangenheit der 1946 eingewanderten Grossmutter Lili.
Das Verdrängte taucht aber in der Verwundung gleichsam als Verschiebung auf.

Eines der Haupt-Leitmotive im Roman ist das semantische Feld des Essens, in dem
sich symbolstark das charakteristische Verhalten der Figuren zeigt, sei es der
"Fütterungsmechanismus" der Mutter, der die Familie sanft tyrannisiert, sei es der
unersättliche Appetit des Vaters oder Aarons quälende Verstopfung, welche die Wohnungszerstörung

bei der alleinstehenden Nachbarin Edna Blum kontrapunktiert. Diese sensible
scheue Frau - gewissermassen ein weibliches Pendant zu Aaron - unternimmt mit vierzig
Jahren eine verzweifelte Anstrengung, "endlich erwachsen" zu werden. Doch gelingt ihr
nicht der Durchbruch zur Kreativität, und ihre Welt bricht buchstäblich auseinander. Bei
der Bar Mizwa-Feier - wohl nicht zufällig fällt sie auf Kap. 13 - fühlt sich Aaron
exponiert wie eine Pflanze in der Wüstensonne. Er flieht vor den prüfenden Treibhaus-
Blicken der Erwachsenen und durchschaut die heuchlerische Verlogenheit, mit der sie
über ihre heranwachsenden Kinder sprechen. Doch obwohl er den Rabbiner mit seiner
"frechen Frage nach der Gerechtigkeit Gottes" verärgert hat, ruft er sich immer wieder
eine Schlüsselstelle aus seinem Haftara-Abschnitt zum Schabbat Jitro in Erinnerung.
"Da flog einer der Seraphim zu mir und hatte eine glühende Kohle in der Hand, die er mit
der Zange vom Altar genommen hatte. Und rührte meinen Mund an und sprach..." Die
prophetische Verheissung aus Jes 6,6-7 wird nicht nur zur Chiffre für seine innere
Erfahrungswelt, sie deutet auch seinen Durchbruch zur Sprachfindung voraus.

Dieser vollzieht sich in Aarons Monolog und damit im Verlauf des Romans selbst.
Von Anfang an besitzt Aaron ein besonderes Gespür für Sprache wie für Zeichen
überhaupt, und er schafft sich damit eigene Regeln und Gebote, die seine Kinderwelt bestimmen.

Aus der Begeisterung über das englische Present continous, dessen Verlaufsaspekt
er im Hebräischen vermisst, erfindet er eine wirksame meditative Übung: Indem er seine
Gedanken konzentriert auf Formeln wie "I am verschwinding", "I am träuming", "I am
verpupping", gelingt es ihm, sich den bedrohlichen Eindrücken aus der Erwachsenenwelt

zu entziehen. Seine sprachliche Kreativität reicht von der Erfindung eigener
Kurzwörter und Zungenbrecherverse über die spielerische Reihung von assonierenden
Wortkaskaden bis zur Permutation von Wörtern in kabbalistischer Manier. Wach ist
Aarons Bewusstsein für das Verhältnis von Erzählzeit und erzählter Zeit, das bisweilen
zeitlupenartig verzerrt wird. So etwa in der Schulstunde, in der er die Minuten bis zum
Gongschlag abzählt und dazwischen seitenlang in Betrachtungen abschweift. In seinen
Monologen klingen auch die verschiedenen Sprachebenen und Akzente seiner
neuhebräischen Umgebung an, für die Aaron ein geschärftes Ohr hat: die mit jiddischen
Brocken durchsetzte Umgangssprache der Mutter, der mit arabischen Wendungen
gespickte Slang der Jugendlichen oder die prononciert gutturale Aussprache beim Vater
seines Freundes, einem "Professor". Im Sprachgebrauch werden auch die Spannungen
zwischen ethnischen Gruppen und sozialen Schichten spürbar. Wenn Aaron eines Tages
am Mittagstisch darauf beharrt, den Salzstreuer korrekt als mamlecha zu bezeichnen statt
ihn wie sein Vater "das Ding mit dem Salz" zu nennen, manifestieren sich sprachlich die
ganzen psychischen und sozialen Konflikte, die in dem angepassten Verdrängungsmilieu

dieser neurosegefährdeten "Normalfamilie" schwelen. Der Vater, der als junger
Arbeiter ins Land kam und nie perfektes Ivrit sprechen gelernt hat, obwohl die Mutter
sein Polnisch mit zionistischem Bann belegte, hegt ein tiefes Misstrauen der
Verunsicherung gegen "Intelligenzler" und verdächtigt Aaron der Überheblichkeit.
Aaron dagegen will nur die Dinge beim Namen nennen, seine Sprache nicht verraten,
sondern sich und seinem inneren Code treu bleiben. Damit ist angedeutet, was David
Grossman anlässlich einer Lesung in Zürich (am 24.10.94) bestätigte. "Das Buch der
inneren Grammatik", so der hebräische Originaltitel, zeigt "den Dichter in seiner Ju-

51



gend" und trägt gewisse autobiographische Züge. Der Autor wie sein Held beanspruchen
nicht, durch ihre Beschreibung die Realität zu ändern, aber ihre Rebellion gegen den
Machtgestus jeglichen Kollektivs und gegen den Automatismus der Natur (die Pubertät),
vermag sich in Sprache zu artikulieren, um ein Gefühl der Freiheit und Unabhängigkeit
zu vermitteln. Dabei hütet sich Grossman, der in seinen dokumentarischen Werken "Der
gelbe Wind" und "Der geteilte Israeli" über reale und gefährliche Dinge geschrieben hat,
auch hier vor einer Zelebrierung der Innerlichkeit. Sein Kindheitsroman ist kein universaler

"Versuch über die Pubertät" sondern "das Werk eines Israelis in Israel", ein realistischer

psychologischer Roman, eingebettet in phantastisch-mythischen Bildwelten.
Die brillante Übersetzung von Judith Brüll setzt die sprachlichen Nuancen im übrigen

mit erfinderischer Lebendigkeit um und bleibt im Zweifelsfall dem Originaltext treu.
Für weniger eingeweihte Leserinnen dürfte allerdings das etwas spärlich geratene und in
seiner Auswahl beliebig wirkende Glossar kaum ausreichend sein.

Heidy Zimmeramnn

Joseph Walk, DIE „JÜDISCHE ZEITUNG FÜR OSTDEUTSCHLAND".
Zeitgeschichte im Spiegel einer regionalen Zeitung, Hildesheim-Zürich-New York, Georg
Olms Verlag 1993 Haskala - Wissenschaftliche Abhandlungen, Bd. 10, Beiträge zur
Geschichte der Juden in Schlesien II), 141 S., gr. 8°, DM 58,-.

Joseph Walk Vf), langjähriger Direktor des Leo-Baeck-Institutes in Jerusalem,
hat es sich mit seinen zahlreichen Veröffentlichungen zur Aufgabe gemacht, die Erinnerung

an das deutsche Judentum, seine Geschichte, seine Kultur und vor allem sein
Schicksal wachzuhalten. Diesem Anliegen dient auch sein neues Buch, das die
Geschichte einer deutsch-jüdischen Zeitung, in diesem Falle die Geschichte der von 1924
bis 1937 in Breslau, Vfs Heimatstadt (142), erschienenen Jüdischen Zeitung für
Ostdeutschland, behandelt. Es ist freilich nicht nur ein Kapitel jüdischer
Zeitungsgeschichte, das Vf hier aufzuarbeiten unternommen hat. Denn wie der Untertitel seines
Buches anzeigt, möchte er am Beispiel der Berichterstattung dieser Zeitung zugleich
auch ein Kapitel (jüdischer) Geschichte resp. Zeitgeschichte dokumentieren. Und beides
ist ihm vorzüglich gelungen.

Aufmerksam hat Vf die Jahrgänge der Zeitung der Reihe nach durchforstet und -
um „die Eigenart der Zeitung systematisch zu erfassen" - ihre Berichterstattung nach
folgenden vier Gesichtspunkten untersucht: „1. Deutschland; 2. das deutsche Judentum;
3. das Judentum in der Welt; 4. Palästina und Zionismus" (14). Um dem
zeitgeschichtlichen Anliegen seiner Untersuchungen gerecht zu werden, hat er sodann das
Material jahrgangsweise geordnet, und entsprechend ist sein Buch auch gegliedert. Dabei

deuten die für die einzelnen Kapitel gewählten z.T. sloganartigen Überschriften
gelegentlich nicht nur je auf ihre Weise die (politische) Orientierung der Zeitung an, sondern
bringen, wenn auch indirekt, zugleich die (aktuellen) Probleme der Zeit(ung) und damit
auch die Hoffnungen ebenso wie die Sorgen ihrer Leser zur Sprache:

„1924: „Augen links!'" (15-17), „1925: ,Wählt Wilhelm Marx!'" (19-24), „1926:
Antisemitismus und Inflation" (25-28), „1927: Chaim Weizmann in Breslau" (29-32),
„1928: Innerjüdische Probleme" (33-38), „1929: Die Erweiterung der Jewish Agency"
(39-46), „1930: Wirtschaftskrise und gesellschaftliche Polarisierung" (47-52), „1931:
Schleichende Diskriminierung" (53-60), „1932: Der Anfang vom Ende" (61-71), „1933:
Auswanderung" (73-84), „1934: Trügerische Ruhe" (85-95), „1935: Das Jahr der
Nürnberger Gesetze" (97-110), „1936: ,Arisierung'" (111-123) und „1937: ,Abschied vom
Leser'" (125-141).

Die Lektüre des Buches ist spannend. Es besticht durch die Fülle der darin
ausgebreiteten, auf einer immensen Detailkenntnis des Vfs beruhenden Information zur
Zeitgeschichte ebenso wie durch die Sorgfalt, mit der Vf sein Material ausgewertet hat, so-

52



wie durch die Lebendigkeit und die Klarheit seiner Darstellung. Nicht nur die „großen,
weltpolitischen Ereignisse" haben hier, im Brennglas der Kommentare und
Berichterstattungen der Jüdischen Zeitung für Ostdeutschland gebündelt, ihre Berücksichtigung
gefunden; nein, hier haben auch die sog. „kleinen Vorkommnisse", die Ereignisse im
Leben einer Provinzstadt nicht anders als die Alltagserfahrungen einzelner Menschen ihren
Platz. Gelungen ist Vf damit ein wichtiger Beitrag sowohl zur (Alltags)Geschichte der
Juden in der Weimarer Republik und den ersten Jahren der Nazidiktatur in Deutschland
als auch - und dies in vielleicht noch eindrucksvollerer Weise - zu der Frage, was es
hieß, als Jude in Deutschland unter den Bedingungen eben jener Zeit zu leben und sich zu
behaupten.

Dabei erscheint Vf in seinem Buch nicht allein als der Historiker, der, seinen Stoff
souverän beherrschend und aus der Distanz von Jahrzehnten schreibend, sich um
größtmögliche Sachlichkeit in der Darstellung bemüht, sondern er ist zugleich auch der lebendige

Zeitzeuge, der von dem erzählt, was er in seinen jungen Jahren erlebt hat, der an
vielem von dem, was er hier (s)einer historischen Analyse unterzieht und beschreibt,
persönlichen Anteil hat, und zwar nicht allein als einer der Leser dieser Zeitung. Ja, oft
gewinnt man beim Lesen sogar den Eindruck, man habe es hier auch mit einem Kapitel
aus Vfs Autobiographie zu tun. Und es ist wohl diese Mischung aus Autobiographie und
(zeit)geschichtlicher Analyse, die das Buch so spannend und aufschlußreich macht.

Stefan Schreiner

Samson Raphael Hirsch, CHOREW. Versuch über Jisraels Pflichten in der
Zerstreuung, Zürich-Basel, Morascha 1992, LXXXVII. 621 S.

S. R. Hirsch 1808-1888) war zweifelsohne eine der herausragenden jüdischen
Persönlichkeiten Deutschland. Nach seiner Ausbildung in Hamburg, Mannheim und Bonn
übernahm er im Alter von nur 22 Jahren 1830 das Amt des Landesrabbiners von
Oldenburg, das er bis 1841 inne hatte. Danach wirkte er in Emden (1841-1846),
Nikolsburg (Mähren) (1846-1851) und schließlich in Frankfurt (1851-1888), wo er zu
dem Führer der Neo-Orthodoxie wurde.

Vorbereitet durch „Die Neunzehn Briefe über das Judentum", die S. R. Hirsch 1836

pseudonym veröffentlichte, erschien 1837 die Erstauflage des Chorew. Dessen Titel lautete

damals noch „Morija und Chorew. Versuch über Jisrael und Jisraels Pflichten in der
Zerstreuung". Mit ihm legte S. R. Hirsch eine in sechs Abschnitte unterteilte, nach
Themenkreisen geordnete Darstellung und Erklärung derjenigen Gebote (Mizwot) vor,
mit denen man als (orthodoxer) Jude konfrontiert wird: Der erste Abschnitt (1-66) kreist
im wesentlichen um die Thematik „Gott" und „Gottesbeziehung". Im zweiten Abschnitt
(67-222) folgen sog. „Denkmäler für Jisraels Leben", worunter der Schabbat und die
Festtage, aber auch Beschneidung, Tefillin, Zizit, Mesusa u.a. zu verstehen sind. Der
dritte Abschnitt (223-284) enthält das zwischenmenschliche Leben betreffende ethische
Gebote. Im folgenden vierten Abschnitt (285-366) werden die ethischen Fragestellungen
auf das Verhältnis zwischen Mensch und Tier ausgeweitet; ausserdem werden Fragen
wie Selbstmord, Unzucht, Speisegesetze usw. erörtert. In Abschnitt fünf (367-490) geht
es um Gebote der Liebe, bevor das Buch im den Gottesdienst behandelnden sechsten
Abschnitt (491-601) zum Schluß kommt.

Dieses seit der 5. Auflage von 1921 nur schwer zu erhaltende Werk ist nun in einer
neu überarbeiteten Auflage dankenswerterweise wieder zugänglich gemacht worden.
Dabei hat man sich glücklicherweise nicht mit einer reinen Reproduktion begnügt,
sondern das ganze Werk typographisch neu gestaltet, Fehler bei der Quellenzitierung
berichtigt und dem Werk neben S. R. Hirschs Vorwort zur Erstauflage (XIX-XXX) noch
drei weitere Vorworte beigefügt: eines von J. Brom (XXXI-XXXIX) (1991), das S. R.

Hirschs Werk und Persönlichkeit nachgeht; eines von J. Breuer (XXXI-XXXIX) (1937),

53



das eine zum hundertjährigen Erscheinungsjubiläum des Chorew gehaltene Rede
wiedergibt; eines von J. Rosenheim XLI-LXXXVII) (1935) über „Das Bildungsideal S. R.
Hirschs und die Gegenwart". Desweiteren hat man die komplexe Sprache S. R. Hirschs
mit ihren überlangen Schachtelsätzen der Verständlichkeit halber vereinfacht und die in
den früheren Auflagen vorhandenen Fußnoten in eckigen Klammern in den Text eingestellt.

Den damit verbundenen Verlust an „Authentizität" wird man jedoch verkraften
können.

Dirk U. Rottzoll

Franz Lukas, Heike Frank, MICHAEL SACHS. Der konservative Mittelweg,
Tübingen, J.C.B. Mohr (P. Siebeck) 1992, 161 Sn., Ln., DM 98.- Illustr.

In der Tat erfährt man in der aktuellen Historiographie zu wenig von der inneren
religiösen Vielfalt der deutschsprachigen Juden. Lukas und Frank haben das Verdienst,
einer wichtigen Persönlichkeit der konservativen Strömung Beachtung geschenkt zu
haben. Wichtig ist auch, dass sie den Nachlass von Michael Sachs (1808-1864), der sich
in den Central Archives for the History of the Jewish People (CAHJP) in Jerusalem
befindet, für die Forschung nutzten. Die Biographie von Sachs steht idealtypisch für die
jüdischen Intellektuellen des deutschen Kulturbereichs dieser Epoche: In den 1820er
Jahren jüdisch-traditional (Jeschiwa von J. J. Oettinger in Glogau) und allgemein
bildungsbürgerlich ausgebildet (Student von Zunz, Hegel und Schleiermacher in Berlin),
sollte Sachs bald eine grosse Karriere als Rabbiner in Prag und Berlin machen.
Aussergewöhnlich ist auch, dass sich 1834 eine christlich-theologische Zeitschrift (Hg.
F. W. K. Umbreit et al.) für ihn öffnete. An seiner Biographie kann man die prägenden
Debatten um eine Position des Judentums zur Moderne verfolgen. Von den Liberalen
wurde seine konservative Position scharf angegriffen. Unter den ersten
„Doktorrabbinern" (Promotion in Jena 1835) überhaupt, beschäftigte er sich wissenschaftlich mit
biblischer und rabbinischer Literatur sowie mit religiöser jüd. Poesie. Alle diese
Aktivitätsbereiche werden überblicksmässig geschildert. Leider kommt die israelische
Forschungsliteratur in der Bibliographie zu kurz, bspw. fehlt ein Hinweis auf das Buch
von Rivka Horvitz über „Zacharias Frankel und der Anfang des positiv-historischen
Judentums" (Jerusalem 1984), das auch Aufsätze von Sachs in hebräischer Übersetzung
enthält und somit dessen Persönlichkeit schon 1984 dem hebräischsprachigen Publikum
näherbrachte. Auch das hebräische Standardwerk von Jacob Toury zur Revolution von
1848 wird über einen deutschen Aufsatz nur teilweise erschlossen.

Ein Werkverzeichnis (in dem die hebräischen Aufsätze von Sachs leider fehlen),
Nekrologe und Rezensionen über seine Werke runden mit einer Übersichtsbibliographie
den gediegen ausgestatteten und prohibitiv teuren Band ab.

Uri R. Kaufmann

Peter Wagner, WIR WERDEN FREI SEIN: LEOPOLD ZUNZ (1794-1886),
Detmold 1994 Schriften der Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit,
Bd. 11), 137 S„ DM 15,-.

Im Auftrag der Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit von Zunz'
Heimatstadt Detmold hat es der Autor mit seinem hier anzuzeigenden Buch unternommen,

anläßlich von Zunz' 200. Geburtstag ein Porträt dieses zwar „häufig erwähnt[en]
und [...] zugleich wenig bekanntjen]" großen Gelehrten und Mitgründers der Wissenschaft

des Judentums zu zeichnen (7). Gestützt auf sorgfältig ausgewertetes umfang-

54



reiches Quellenmaterial (über die verwendeten Quellen - darunter zum Teil unedierte
Archivalien aus den Stadtarchiven Bielefeld und Detmold sowie dem Zunz-Archiv in
Jerusalem - informiert der Autor, 28-33) verfolgt er L. Zunz' Lebensweg, den er in
vier Kapiteln nachzeichnet: „Leopold Zunz aus Detmold" (45-53), „Schüler und Lehrer"

(54-67), „Selbstregierung" (68-85) und „Adelheid - oder: Wie lebt man in Berlin"
(86-103).

Den Autor beschäftigt weniger der Wissenschaftler Zunz als der „politische
Mensch", der Zunz gewesen ist. Ihn zu würdigen und im Zusammenhang der
gesellschaftlichen und geistig-politischen Prozesse seiner Zeit zu zeigen, ist denn auch sein
eigentliches Anliegen. Daher hat er den eigentlichen biographischen Kapiteln je eines
über den 1819 gegründeten jüdischen „Culturverein" (9-19) und über die „Deutsche
Synagoge" (20-27) vorangestellt. Ergänzt wird der monographische Teil zum einen
durch eine Reihe Abb. (34-43.104-114) und zum anderen durch einen Anhang: L. Zunz,
Mein erster Unterricht in Wolfenbüttel (116-121); L. Zunz, Sechs Fabeln (122-125),
zwei Selbstzeugnisse, die über den jungen Zunz Auskunft geben, sowie eine Übersicht
über Zunz' Lebensdaten (127-130) und Stammbäume seiner Familie und einiger Freunde

(13 Iff). Entstanden ist auf diese Weise ein „Zunz-Gedenkbuch", das bestens geeignet
ist, die Persönlichkeit dieses grossen Gelehrten des 19. Jh., dessen wissenschaftliche
Werke bis heute grundlegend geblieben sind, einem breiteren Leserkreis nahezubringen.

Stefan Schreiner

Manfred Eder, DIE "DEGGENDORFER GNAD". Entstehung und Entwicklung
einer Hostienwallfahrt im Kontext von Theologie und Geschichte. Mit einem Geleitwort
von Prof. Franz Mußner. Deggendorf 1992 (ISBN 3-86036-005-1), 775 Seiten.

„Im Jahre 1338 wurden die Juden Deggendorfs ermordet. Eine Jahrzehnte später zur
Rechtfertigung dieses Verbrechens entstandene Legende, wonach die Juden Hostien
geschändet haben sollen, ist nachweislich falsch. Die dennoch über Jahrhunderte hin
aufrechterhaltene Verleumdung liess das Andenken an die Juden des Mittelalters zu einem
Zerrbild werden und schädigte auch den Ruf ihrer Nachkommen. Wir bitten die Juden,
unsere älteren Brüder, um Vergebung für das ihnen zugefügte Unrecht."

So die vorgeschlagene Fassung einer Gedenktafel in der „Gnad"-Kirche, deren
judenfeindlich fundierte Wallfahrtspraxis bis in unsere Jahrzehnte angehalten hat. Es
bedurfte einer so akribischen und umfangreichen Dissertation wie der vorliegenden, um
dem allen ein Ende zu setzen - wenn es denn damit überhaupt ein Ende haben sollte.

Nach einem Überblick über das problematische Zusammenleben von Juden und
Christen bis zum Ende des Mittelalters (19-118) wird der Leser eingehend vertraut
gemacht mit dem Altarsakrament (Eucharistie) des Mittelalters (119-185), die Voraussetzung

für das Verständnis der eigentlichen „Deggendorfer Gnad", deren Entstehung und
Geschichte im zweiten Teil 189-701 bis zur Diskussion in unserem Jahrhundert in einer
faszinierenden Quellenauswertung und Gründlichkeit dargestellt wird. Ein schönes und
(im doppelten Sinne) gewichtiges Buch zu einer schrecklichen Geschichte der Schande
für die Kirche.

1338 erlebte Bayern eine Heuschreckenplage mit Mißernten. Grund genug, sich
daran zu erinnern, daß die Juden „Gott gekreuzigt haben", und sie in zahlreichen Orten
umzubringen. So auch in Deggendorf, aber nicht ohne vom Fürsten bestätigt zu erhalten,
daß sie alles Raubgut behalten dürfen und aller ihrer Schulden bei den Juden ledig seien
(dem eig. Grund der Tat). Dieses Verbrechen wird dann mit der Lügenlegende einer
Hostienschändung gerechtfertigt, am Fundort von „Gottes Leichnam" eine Kirche
errichtet und diese zum Gewinn bringenden Wallfahrtsort ausgebaut - mit „vollkomme-

55



nem Ablaß". „Die Gnad" wurde zum Wirtschaftsfaktor. Es dürfte sich niemand mehr
finden, der diese nüchternen Fakten mit frommem Verständnis zu beschönigen versucht.
Christliche Theologie und Kirche hat solchen Irrsinn und Aberglauben hervorbringen
können, zugelassen und zur eigenen Machtentfaltung benutzt. Der kommunistische
Abgeordnete Aenderl kritisierte 1922 im Bayer. Landtag u.a.: „Es ist eine Schande, dass die
katholische Kirche sich dazu hergibt, einen solchen erbärmlichen Hokuspokus zu
sanktionieren." Er wurde wegen Beleidigung der christlichen Kirche gerügt.

Auch „Auschwitz" konnte die Deggendorfer nicht davon abhalten, ihre „Gnad"
weiter zu begehen, bis es in den 60er Jahren stärkeren Druck von außen gab, das
„Gnadbüchlein" eingezogen wurde, wobei zunächst nur die Texte unter den Bildern
überklebt und dann 1969 die 14 Tafelbilder von der „Marterung der Hostien" durch
Juden aus der Kirche entfernt wurden. Auch das war keine Geschichte, die den Betroffenen
zur Ehre gereicht: Selbst die Entfernung der Bilder war noch ein „Geschäftsproblem".
Aus der Idee einer „eucharistischen Sühnekirche" wurde nichts, es blieb ansonsten alles
beim alten: Die Wallfahrtswochen zu den zehn einstmals „geschändeten" Hostien gehen
weiter.

Das zum Umdenken und zur Umkehr notwendige Buch bietet neben dem trotz der
Materie gut lesbaren Text u.a. weit über 100 SchwarzAVeiss- und 46 Farbabbildungen,
14 Übersichtskarten und zahlreiche Textwiedergaben.

In der Zwischenzeit ist an der „Gnad"-Kirche links vom Südportal die Gedenktafel
angebracht worden, allerdings mit einem leicht geänderten Text und allein von den
Kirchenvertretern unterzeichnet, nachdem sich der Stadtrat über den Wortlaut nicht einigen

konnte:

Kyrie eleison

Im Jahre 1338 wurden die Juden Deggendorfs ermordet.
Einige Jahrzehnte später zur Rechtfertigung dieses Verbrechens entstandene
Legende, wonach die Juden Hostien geschändet haben sollen, ist falsch.
Die über Jahrhunderte hin aufrechterhaltene Verleumdung ließ nicht nur das
Andenken an die Juden des Mittelalters zu einem Zerrbild werden, sondern schädigte
auch den Ruf ihrer Nachkommen bis herein in die jüngste Vergangenheit.
Wir bitten die Juden, „unsere älteren Brüder" (Papst Johannes Paul II.), um
Vergebungfür das ihnen zugefügte Unrecht.
Deggendorf im Advent 1993

Manfred Muller
Bischof von Regensburg

Ludwig J. Rosier
Stadtpfarrer

Hans. L. Reichrath

56


	Rezensionen

