
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 51 (1995)

Artikel: Paulinische Soteriologie und die 'Aqedat Jitzchaq : Alan Franklin Segal
zum 50. Geburtstag

Autor: Meissner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paulinische Soteriologie und
die 'Aqedat Jitzchaq

Alan Franklin Segal zum 50. Geburtstag

Stefan Meißner*

An kaum einer anderen Stelle ist das Studium der "zweifachen
Nachgeschichte der Hebräischen Bibel"1 instruktiver als an der unterschiedlichen
Auslegung, die das 22. Kapitel des Buches Genesis von Juden und Christen
erfahren hat. Im Judentum interpretierte man diese Stelle zumeist im Lichte der
jahrhundertelangen Leidenserfahrungen des eigenen Volkes. Während der
hadrianischen Religionsverfolgung, zur Zeit der Kreuzzüge oder in den
Vernichtungslagern der Nazis - immer wieder sah man sich wie Abraham von
Gott dazu genötigt, den eigenen Sohn dem Tode preiszugeben.2 Der Hauptstrom
der Überlieferung sah freilich gerade in der Ablehnung jeglicher Form des

Menschenopfers den Skopus der biblischen Erzählung. Um zum Ausdruck zu
bringen, daß das Sohnopfer nicht wirklich dargebracht wurde, sprach man von
der "Fesselung Isaaks" ('aqedat jitzchaq).3 Freilich gab es schon früh einen
Nebenstrom, der den Sachverhalt so darstellt, als habe Isaak sein Leben tatsächlich

dahingegeben.4 Zuweilen sprach man diesem freiwilligen Selbstopfer sogar
eine sündentilgende Kraft zu.5 Die Analogien dieser Variante zur christlichen
Darstellung des Opfertodes Jesu liegen auf der Hand. Schon in der Alten Kirche6
fand man im Geschick Isaaks Tod und Auferstehung Jesu präfiguriert. Daß das
"Alte Testament" nicht einfach als Prophétie auf das "Neue Testament" zu
verstehen ist - eine Prophétie, die das "Israel nach dem Fleisch" in ihrer Blindheit
(angeblich) nicht verstehen wollte - dürfte heute Konsens sein. Offen indes ist
die Frage, wo diese Übereinstimmungen herrühren. Wer sie nicht einfach dem
Zufall zuschreiben möchte, muß mit einer wechselseitigen Beeinflussung
jüdischer und christlicher Überlieferungen rechnen. In welche Richtung hier die

* Dr. Stefan Meißner, Im Leisengarten 12, D-76872 Minfeld.
1 Ich benutze hier einen Terminus, den R. Rendtorff geprägt hat; vgl. auch den Titel

der ihm zu Ehren erschienenen Festschrift: Die Hebräische Bibel und ihre zweifache
Nachgeschichte. Zum 65. Geburtstag, E. Blum u.a. (Hg.), Neukirchen 1992.

2 Einen ersten Einblick vermittelt der Sammelband: Isaak wird wieder geopfert. Die
Bindung Isaaks' als Symbol des Leidens Israels. Versuche einer Deutung, W.
Zuidema (Hg.), Neukirchen 1987.

3 Der Name leitet sich von Gen 22,9 ab, wo es heißt, daß Abraham seinen Sohn Isaak
band (waj'aqod).

4 Vgl. beispielsweise Philo, De Abrahamo 177 und Targum Neofiti zu Ex 12,42!
5 Vgl. W. Zuidema, 2f. und J.J. Petuchowski, Art. 'Akeda', Lexikon der christlich-jü¬

dischen Begegnung, Freiburg u.a. 1989, 14-16.

6 Vgl. Melito v. Sardes (fr. 9f.), Orosius (MPL 31,71 f.), Ambrosius (CSEL 32,641),
Augustin (MPL 36,245; 41,511) und Ephraem Syrus (Opp. 1,171)!

33



Ströme fließen, ist im einzelnen nur schwer auszumachen und läßt sich im Rahmen

eines Aufsatzes sicher nicht befriedigend klären. Ich will mich deshalb auf
einen eng begrenzten Teilaspekt dieses Themenkomplexes beschränken, die
Frage nämlich: Welche Rolle spielen die jüdischen Uberlieferungen von der
Fesselung Isaaks für die paulinische Soteriologie? Nach einem Überblick über
die bisherige Forschung muß das Alter der fraglichen jüdischen Traditionen
(insbesondere derer, die dem Nebenstrom zuzurechnen sind) thematisiert werden:
bevor eine Kurzexegese der wichtigsten Paulusstellen die Untersuchung
abschließen wird.

Forschungsgeschichte

Vielleicht ist es eine besondere existentielle Betroffenheit durch die
Fragestellung oder einfach die bessere Vertrautheit mit dem kaum überschaubaren
haggadischen Material, die dafür verantwortlich ist, daß sich gerade jüdische
Forscher immer wieder mit den inhaltlichen Berührungen zwischen Moria und
Golgatha beschäftigten.7 Bereits zu Anfang unseres Jahrhunderts betonte Israel
Levi die Rolle der jüdischen Vorstellung von der Fesselung Isaaks für die Ausbildung

der paulinischen Soteriologie.8 Damit widersprach er einer älteren Auffassung,

wie sie z.B. von Abraham Geiger vertreten worden war, daß nämlich erst
die babylonische Gola (Exil, Diaspora) des dritten nachchristlichen Jahrhunderts
diesen Vorstellungskreis in das jüdische Denken einführte, und zwar als polemische

Reaktion auf den christlichen Gebrauch von Genesis 22? Lévi hingegen
vertrat die Ansicht, die Äqeda sei ursprünglich im Judentum beheimatet gewesen

und von dort aus in das Christentum eingedrungen. Schon früh sei sie mit den
Vorstellungen vom leidenden Gottesknecht und vom Pessachlamm
zusammengeschmolzen - beides Vorstellungen, die für die Deutung des Todes Jesu im
Neuen Testament von zentraler Wichtigkeit sind. Ein Beleg Lévis für die
Existenz eines solchen Motivkomplexes im Judentum ist das Jubiläenbuch,10 das in
17,15-18,19 eine gegenüber der Genesis-Erzählung leicht veränderte Version
der Opferung Isaaks enthält. Einen weiteren Hinweis findet er in der Liturgie des

jüdischen Neujahrsfestes. In der Tat wird am zweiten Festtag von Rosch-
Haschana Genesis 22 als Toraabschnitt vorgelesen, und das Schofarblasen am
Neujahrstag spielt (nach bRhasch 16a) auf den Widder an, der an Isaaks Stelle
geopfert wurde. Lévi bringt auch zahlreichen Belege aus Talmud und Midrasch"

7 Zur jüdischen Paulusauslegung und ihrer besonderen Motivation vgl. S. Meißner,
'Die Heimholung des Ketzers'. Studien zur jüdischen Auseinandersetzung mit
Paulus, Diss. Heidelberg 1994.

8 Vgl. Israel Lévy, Le sacrifice d'Isaac et la mort de Jésus, REJ 64, 1912, 161-184.

9 Vgl. Abraham Geiger, Erbsünde und Versöhnungstod: deren Versuch in das Judenthum

einzudringen, Zeitschrift für Wissenschaft und Leben X, 1872, 166ff.

10 Vgl. Lévy, aaO 166f. 170.

11 Wichtig für Levi wie für viele spätere Ausleger ist das 56. Kap. von BerR (Genesis
Rabba), einem Midrasch aus dem 5. Jhd. (so H.L. Strack/ G. Stemberger: Einleitung
in Talmud und Midrasch, München 71982, 260).

34



sowie der Targumliteratur.12 Mit ihrer Hilfe versucht er nachzuweisen, daß in der
rabbinischen Literatur das Opfer Isaaks als Unterpfand der Erlösung Israels
angesehen wird.13 Die Rede vom Blut der 'AqedaH oder von der Asche Isaaks15

wertet er als Hinweis dafür, daß nach Auffassung der Rabbinen das Opfer
tatsächlich ausgeführt wurde.16 An diesen Nebenstrom der jüdischen Überlieferung
habe dann der Apostel Paulus mit seiner Soteriologie anknüpfen können: "La
théologie de Paul, opérant sur la mort de Jésus, s'est donc élaborée dans une
atmosphère propice. Elle a trouvé dans les idées juives du temps des matériaux
qu'elle n'a eu qu'à mettre en oeuvre."17

Lévi sieht die Agez/a-Tradition bei Paulus an mehreren Stellen (Rom 3,25;
4,25; 5,8f.; 8,32; Gal 1,4; 1 Kor 5,6-8;15,3; 1 Thess 5,10) verarbeitet. Er macht
freilich auch aufbleibende Unterschiede aufmerksam, die er den mystisch-philosophischen

Spekulationen ("spéculations mystico-philosophiques") der
hellenistischen Diaspora zuschreibt, von wo Paulus prägende Einflüsse
aufgenommen habe: "Dieu prenait la place d'Abraham et Jésus celle d'Isaac; en même
temps, la vertu rédemptrice du sacrifice d'Isaac passait à la mort du crucifié."18

Diese traditionsgeschichtliche These wurde nach dem zweiten Weltkrieg
von Hans Joachim Schoeps in mehreren Beiträgen weitgehend bestätigt und
ausgebaut. Seiner Meinung nach hat die 'Aqedat Jitzchaq "geradezu das Modell für
die Ausbildung der paulinischen Soteriologie abgegeben."19 Diese Überlieferung
stelle in der Lehre des Apostels das Bindeglied zwischen dem jüdischen
Sühnopfergedanken und der (angeblich) nichtjüdischen Sohn-Gottes-Vorstel-
lung dar.20 Schoeps muß zwar einräumen, daß Paulus eine Typologisierung
Isaak-Christus, wie sie sich in der patristischen Literatur öfters belegen läßt,
nicht explizit durchgeführt hat.21 Dennoch ist er überzeugt, daß der Apostel
beeinflußt war durch die Vorstellung von der Fesselung Isaaks, als er seine "Lehre

12 Lévi nennt den Targum Pseudo-Jonathan zu Gen 22,14 (163).
13 Vgl. Lévy, "Le sacrifice d'Isaac est le gage de la rédemption d'Israël" (165).
14 Mek 8a (ed. Friedmann).
15 bTaan 16a, bZeb 62a, bBer 62b.

16 "On se répresentait le sacrifice comme consommé" (Levy, 167); Levi verweist auch
aufdie im Zusammenhang mit der Aqeda gebrauchte Wendung "vollgültiges Opfer"
('ola temima).

17 AaO 183.

18 AaO 182.

19 Hans Joachim Schoeps, Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte der jüdischen
Religionsgeschichte, Tübingen 1959, 144; vgl. auch die älteren Aufsätze: The
Sacrifice of Isaac in Paul's Theology, JBL 65, 1946, 385-392; Paulus als
rabbinischer Exeget, in: Aus frühchristlicher Zeit, Tübingen 1950, 221-238, bes.
229ff.

20 Vgl. Schoeps, Aus frühchristlicher Zeit, 230.

21 Vgl. ebd.

35



vom messianischen Opfertod eines Gottesgesandten"22 formulierte.
Übereinstimmungen zwischen beiden Traditionen bestünden vor allem darin, daß es sich
"hier wie dort um ein auf göttliche Verheißung hin erfolgendes Sohnopfer"23
handelt, das einen zentralen Akt der Heilsgeschichte darstellt. Wie Lévi stützt
auch Schoeps seine These weitgehend auf das rabbinische Schrifttum, in dem er
trotz später schriftlicher Fixierung alten Traditionsstoff überliefert sieht. Eine
Fülle von Belegen (darunter jTaan 65d; BerR 56 zu 22,6; ShemR 44 zu 33,13;
ShirR zu 1,14; Targ. zu Micha 7,20; Targ.jerund Ps.-Jon. z.Stelle) werden angeführt

zum Beweis, "daß der Aqeda von alters her sühnende Kraft beigemessen
wurde".24 Immerhin kann der Autor mit dem vierten Makkabäerbuch25 auch ein
zweifelsfrei älteres Werk in die Diskussion einbringen.26 Wie schon Lévi hält
Schoeps fest, daß im Judentum ein Mensch, im Christentum aber Gott selbst
Subjekt der Opferhandlung ist. Anders als dieser betont Schoeps, daß nach
jüdischer Überlieferung das Opfer nicht zur Ausführung kommt, während es nach
christlicher Tradition tatsächlich vollzogen wird. Er übersieht aber dabei den
oben bereits angesprochenen "Nebenstrom" im Judentum, nach dem Isaak
tatsächlich getötet wurde. Deshalb kann er behaupten, bei Paulus sei aus der
'Ageda-Überlieferung "etwas anderes - eben Unjüdisches"27 geworden. Als
neutestamentlicher Beleg dient dem Erlanger Religionshistoriker u.a. Römer
8,32, wo seiner Meinung nach ein Anklang an den Septuaginta-Text von Genesis
22,16 vorliegt. Außerdem zieht Schoeps Römer 3,25 heran, wo er proetheto mit
Gottlieb Klein als "Anknüpfung an das jarah in Genesis 22,8"28 versteht. Ferner
sieht er 1. Korinther 5,8, wo Christus "unser Pessachlamm" genannt wird, im
Zusammenhang mit jüdischen Texten, die die sühnende Wirkung des
Pessachblutes mit dem Opfer Isaaks in Verbindung bringen.

Weitere Unterstützung erfuhr die These von einer Abhängigkeit der
paulinischen Soteriologie von der 'Aqeda auch durch Schalom Spiegel.29 Wie
schon I. Lévi setzt auch er sich kritisch mit der traditionsgeschichtlichen These A.
Geigers auseinander, kommt aber zu einem differenzierteren Ergebnis als der
Franzose. Obwohl auch Spiegel von der Existenz einer vorchristlichen 'Aqeda-

22 Schoeps, Paulus, 145.

23 Ebd.

24 AaO 148.

25 Vgl. 4 Makk 7,14; 13,12; 16,20; 18,11.

26 So ruft beispielsweise in 4 Makk 13,12 einer der sieben sich opfernden Brüder den
anderen zu: "Gedenket daran, von wem ihr abstammt! oder: Wer war doch der Vater,
durch dessen Hand sich schlachten zu lassen um der Frömmigkeit willen (dia tên
eusebeian) geduldig bereit war."

27 Schoeps, Paulus, 151.

28 AaO 149 (Transkription S.M.).

29 Schalom Spiegel, Meaggadot Ha-Aqedah, in: Alexander Marx Jubilee Volume,
Hebrew Section, New York 1950; engl.: The Last Trial. On the Legends and Lore of
the Command to Abraham to Offer Isaac as Sacrifice: The Akedah, New York 1967.

36



Tradition überzeugt ist,30 hat s.E. weder das Judentum diese Idee erst vom
Christentum übernommen (gegen Geiger) noch sei einfach der umgekehrte Weg
anzunehmen (gegen Lévi und Schoeps). Die Durchdringung von jüdischer und
christlicher Überlieferung in dieser Frage sei vielmehr wechselseitig. Die hier wie
dort anzutreffende Annahme, die Tat des Vaters habe wirklich vollendet werden
müssen, um Sühne für die Sünden Israels leisten zu können, führt er auf gemeinsame

pagane Vorbilder zurück. Allerdings habe sich das Christentum in viel größerem

Ausmaß heidnischen Vorstellungen geöffnet als das Judentum.31 Stärker noch
als Lévi und Schoeps, leider auch noch unvorsichtiger als diese, leitet Spiegel
schier die ganze paulinische Versöhnungslehre von der 'Aqeda her. Deshalb kann
er viele recht unspezifische Stellen in die Diskussion einführen (z.B. Rom 5,18-19
und 1 Kor 15,18-20). Doch auch die Parallelen bei Paulus zur Opferung Isaaks, die
schon seine Vorgänger anführten, werden wieder erwähnt: (Rom 3,25; 4,18-25;
8,32; Gal 1,4; 3,13-14 und 1 Kor 15,4). Wie schon seine Vorgänger hält auch Spiegel

wichtige Differenzen zwischen christlichem und jüdischem Denken fest: Isaak
spiele im Judentum nicht die herausragende Rolle wie im Christentum, außerdem
verliere hier das Verdienst der Väter seine Kraft, wenn der Mensch nicht
toragemäß lebt.32 Schließlich habe die christliche Tradition dem Satan eine größere
Machtfülle zugebilligt, als das in den jüdischen Quellen der Fall ist.33

Auch der englische Religionsgeschichtler Geza Vermes34 bestätigt im
wesentlichen die Ergebnisse von Lévi und Schoeps, wenn er zu der Feststellung
gelangt, daß im Christentum der Midrasch über Isaak das wichtigste Paradigma
wurde, um die Erwartungen der ersten Jünger Jesu an dessen Sendung
auszudrücken. Seine These weicht aber insofern etwas von der seiner Vorgänger ab,
als er vermutet, daß bereits Jesus selbst sein Schicksal in den Kategorien der
'Aqedat Jitzchaq deutete. Ähnlich wie Schoeps meint Vermes, bereits die jüdische

Gemeinschaft zu Zeiten des Makkabäeraufstandes habe den Tod und die
Auferstehung Isaaks als Modell für das Verdienst der Märtyrer benützt. Neben
den schon erwähnten Hinweisen im Jubiläenbuch und vierten Makkabäerbuch
führt Vennes auch Josephus35 und Pseudo-Philo36 als Beleg für seine recht
frühe37 Datierung dieses Vorstellungskomplexes an. Der Schwerpunkt seiner Bele-

30 Wenngleich er die Ausformulierung des Rosch-Haschana-Gebetes erst in
amoräischer Zeit ansetzt, hält er die zugrundeliegenden Gedanken wie schon Lévi
und Schoeps für alt (97 u.ö.). Der älteste von Spiegel angeführte Beleg ist das
Jubiläenbuch (107).

31 Vgl. Spiegel, aaO 116f.

32 Vgl. aaO 114ff.

33 Vgl. aaO 108.

34 Vgl. G. Vermes, Redemption and Genesis XXII, in: Scripture and Tradition in
Judaism, Leiden 1961.

35 Ant. I, XIII, 1-4, 222-236.

36 Liber Antiquitatum Biblicarum 18,5; 32,2-4 und 40,2.

37 "The tradition must consequently have established itself some time between the
middle of the second century BC and the beginning of the Christian era" (Vermes,
204).

37



ge liegt aber eindeutig auf der palästinischen Targumtradition, die s.E. einen sehr
alten Kern (aus dem 1. Jhd.) enthält. Die wichtigsten Belege bei Paulus, der
(vermittelt durch die frühen Jesustraditionen) an dieses Konzept angeblich nahtlos
anknüpfen konnte, findet Vermes vor allem im Römer- (8,32) und Galaterbrief
(3,13f.). Aber auch die bei dem Apostel überlieferten Einsetzungsworte zum
Abendmahl gehen Vennes zufolge auf den jüdischen Midrasch zu Genesis 22
zurück.

Einige christliche Forscher wie R. Le Déaut, J. E. Woods, N. A. Dahl und R. J.

Daly nahmen die Thesen der genannten jüdischen Ausleger positiv auf.38 Zunächst
sollen hier die Ergebnisse der beiden letztgenannten Forscher vorgetragen werden,
bevor dann auch kritische Stimmen zu Wort kommen. R. J. Daly zog neben
Josephus, viertem Makkabäerbuch, Jubiläenbuch und den Targumim auch Philo39
für seine historische Rekonstruktion der jüdischen 'Ageda-Tradition heran. Seines
Erachtens waren bereits in vorchristlicher Zeit die beiden wichtigsten Motive dieses

Überlieferungskomplexes geläufig: Die Freiwilligkeit des Opfers Isaaks und
die sühnende Kraft dieses Tuns. Das theologische Problem, das mit dieser
exegetischen Tradition aufgearbeitet werden sollte, sei das des Märtyrertums
gewesen. Für Paulus, dessen Soteriologie zu großen Teilen aus der Aqeda
hervorgegangen sei,40 nennt Daly Römer 8,32 als sichere, 1 Korinther 15,4 und Römer
4,16-25 als wahrscheinliche und Galater 1,4 und 2,20, sowie 1 Korinther 11,24 als

mögliche Bezugnahmen auf diese Überlieferung. Von Römer 8,32 nehmen auch
die Überlegungen von N. A. Dahl ihren Ausgang, der die Korrespondenz zwischen
der jüdischen Aqeda-Tradition und ihrer paulinischen Verarbeitung an folgendem
Punkt sieht: "As Abraham did not spare his son, so God did not spare His own
Son".41 Diese Korrespondenz, die Dahl auch in Galater 3,13f. und Römer 3,25f.
finden zu können glaubt, sei keine von Typ und Antityp, sondern eine von "act
and reward" : Gott belohnte Abraham für sein Gottvertrauen, indem er ihn segnete

und seine Nachkommen zum Segen für die Völker machte.42 Das Vorbild für
ein solches Denken sieht Dahl im Judenchristentum. Dort habe man mit Hilfe der
Aqeda-Vorstellung den skandalösen Kreuzestod Jesu theologisch verarbeitet,
ähnlich wie Jahrhunderte zuvor das Judentum damit Leiden und Tod vieler
gläubiger Juden unter Antioches Epiphanes verstehen lernte.43

38 Vgl. R. Le Déaut, La présentation targumique du sacrifice d'Isaac et la sotériologie
paulinienne, in: Studiorum Paulinorum Congressus Internationalis Catholicus 1961,
Annalecta Biblica 17-18, Rom 1963, 2563-2574; J. E. Woods, Isaac Typology in the
New Testament, NTS 14, 1968, 583-89; N. A. Dahl: Atonement - An Adequate
Reward for the Akedah?, in: Neotestamentica et Semitica. Studies in Honor of
Matthew Black, E. Ellis/ M. Wilcox (Hg.), Edinburgh 1969, 15-29; R. J. Daly, The
Soteriological Significance of the Sacrifice of Isaac, CBQ 39, 1977, 45-75.

39 De Abrahamo 167-207.

40 Vgl. Daly, aaO 66.

41 Dahl, aa0 18.

42 Vgl. aaO 19.

43 Vgl. aa0 24f.

38



Gewichtige traditionsgeschichtliche Einwände gegen die postulierte
Verbindung von paulinischer Soteriologie und 'Aqeda formulierten hingegen 1978
P. R. Davies und B. D. Chilton, die sich zwar in erster Linie auf den Aufsatz von
Daly bezogen, aber implizit auch die These der früheren Auslegung kritisierten.44

Ihre Kritik richtet sich v.a. auf zwei Punkte: Erstens stellen sie das hohe
Alter der jüdischen Ageda-Überlieferung in Frage. Dies resultiert nicht nur aus
einer späten Datierung der entsprechenden Quellen (Kritik an dem hohen Alter
der Targumim übten bereits zuvor J. A. Fitzmyer und P. Grelot), sondern auch
aus einer engen Definition des Begriffes " 'Aqeda" als "a haggadic presentation of
the vicariously atoning sacrifice of Isaac".45 Zweitens bestreiten sie die Beweiskraft

der neutestamentlichen Belege für einen Zusammenhang für eine Rezeption

der 'Ager/a-Tradition im Urchristentum.46 Nach Ansicht von P. R. Davies und
B. D. Chilton ist der ganze Gedankenkomplex erst nach der Zerstörung des Tempels

70 n.Chr. nachzuweisen. Mit ihm werde nicht nur die Zerstörung des
Jerusalemer Heiligtums theologisch verarbeitet, sondern zugleich die
Einzigartigkeit des Sühneopfers Jesu bestritten.47 Die partielle Übereinstimmung
zu Geiger fällt ins Auge: Nach Chilton und Davies hat nicht das Christentum
jüdische Überlieferungen aufgegriffen, sondern umgekehrt das Judentum (in
polemischer Absicht) an christliche Traditionen angeknüpft.

Unbeeindruckt von dieser Kritik bekräftigte 1980 der konservative jüdische
Religionswissenschaftler Philipp Sigal die Auffassung, die paulinische Soteriologie

sei wesentlich von der Aqedat Jitzchaq her zu verstehen: "Paulus betrachtete

den Tod Jesu als ein Sühneopfer sowohl im Sinne von Isaaks 'akedah als
auch in dem des Opfers des Osterlammes."48 Sigals These ähnelt insofern der von
G. Vermes, als auch er die paulinische Soteriologie in Entsprechung zum
Selbstverständnis Jesu sieht, "who saw his Sonship in terms of Isaac, and his
function in terms of the 'akedah,"49 Als jüdische Vorbilder für dieses
Selbstverständnis Jesu nennt er Denkmuster, wie sie sich bei Philo finden und "Tradi-

44 P. R. Davies u. B. D. Chilton, The Aqedah: A Revised Tradition History, CBQ 40,
1978,514-533.

45 AaO 515.

46 W. D. Davies hatte bereits Jahre zuvor in einer Rezension des Schoeps'schen
Paulusbuches diesen Punkt kritisiert: "The specific passages in the New Testament
understood as referring to the Aqedath Isaac are not sufficiently cogent, in view
of the absence of any explicit reference to the Aqedath Isaac in Paul, to be

convincing." (NTS 10, 1964, 299).

47 Damit nähern sie sich in gewisser Weise wieder der These A. Geigers an, wonach die
jüdische 'Aqeda-Vorstellung in polemischer Auseinandersetzung mit christlichen
Theologumena entstanden sei.

48 Philipp Sigal, Judentum, Stuttgart u.a. 1985, 85.

49 Sigal, The Emergence of Contemporary Judaism, Bd. 1/1, Pittsburgh 1980, 419.

39



tionen, nach denen Isaaks 'akedah am pesah-Fest stattgefunden hat".50 Für das
Verständnis des Paulus hält er vor allem den targumischen Midrasch (Leviticus
Rabbah 2,11 für erhellend, wo es heißt, das tägliche Brandopfer erinnere Gott an
das Selbstopfer Isaaks. Sofern dort als Nutznießer dieses Opfers "Heide und
Israelit, Mann und Frau, Knecht und Magd" genannt werden, kann der jüdische
Ausleger diesen (allerdings recht späten)51 Text in Zusammenhang mit Galater
3,27ff. und Römer 10,12f. bringen.52 Die Auferstehung nach 1. Korinther 15,4
"am dritten Tag" hängt seines Erachtens mit dem dritten Tag des Abraham
zusammen, an dem dieser nach Genesis 22,4 das Opfer ausführen sollte.53 Schließlich

interpretiert er auch die Abendmahlstraditionen bei Paulus (wie 1 Kor 11,24)
vor dem Hintergrund der 'Aqeda: "The participant in the eucharist is alluding to
the targumic tradition of God's daily remembrance of Isaac."54

Wesentlich umsichtiger urteilte Alan F. Segal55 in einem 1984 veröffentlichten
Aufsatz. Der jüdische Forscher hält es für unmöglich, targumische Traditionen aus
dem 1. Jahrhundert von späteren Erweiterungen abzugrenzen. Andererseits gibt es
für Segal klare Hinweise dafür, daß bereits in vorchristlicher Zeit die Opferung
Isaaks im Judentum als ein Paradigma für das Martyrium vieler Juden unter den
Seleukiden und als Begründung der Opfer im Jerusalemer Tempel interpretiert wurde.

Es wäre also einerseits falsch, zu leugnen, daß das Thema schon in vorchristlicher
Zeit existierte und in einem Zusammenhang zur Märtyrertradition und der Vorstellung

stellvertretender Sühne stand. Andererseits könne nicht behauptet werden, es
habe eine einzige paradigmatische Tradition gegeben, die einfach zur Interpretation
von Jesu Leiden aufgenommen werden konnte. Paulus beziehe sich nur indirekt auf
die Tradition von der Opferung Isaaks. Zudem sei bei ihm eine bemerkenswerte
exegetische Funktionalisierung der 'Aqeda festzustellen. Mögliche indirekte
Beziehungen sieht Segal vor allem in Römer 8,32 und 1. Korinther 15,3b. Auch Galater
3,13-14 könne als Paraphrase von Genesis 22,18 oder 28,4 verstanden werden. Neu
im Vergleich mit der jüdischen Tradition sei vor allem der Bezug der Isaak-Geschichte

auf den gekreuzigten Messias. Diese Neuerung erkläre sich nicht einfach
traditionsgeschichtlich, sondern allein durch seine Glaubenserfahrung. Die
paulinische Auslegung der Isaak-Geschichte gründe sich zwar auf verschiedene
Stränge der jüdischen 'Ägec/a-Tradition, habe aber einen völlig neuen Zweck
verfolgt: den Sieg eines scheinbar gescheiterten Messiaskandidaten nachzuweisen.
Trotz seiner christlichen Grundüberzeugung seien die Stränge der jüdischen Tradition

bei Paulus noch intakt. Der Apostel komme bei seiner Rede vom stellvertretenden
Sühneleiden Jesu ohne explizite Bezugnahmen auf die Schrift aus, weil dieses von

50 Sigal, Judentum, 81; damit spielt Sigal wohl auf das oben schon erwähnte Jubiläen¬
buch an.

51 Nach Strack/ Stemberger, aaO 269 fällt die Redaktion zwischen 400 und 500.

52 Sigal, Emergence 1/1,485, Anm. 116.

53 Vgl. aa0 485, Anm. 117.

54 AaO 419.

55 Alan F. Segal, "He who did not spare his own son...". Jesus, Paul and the Akedah, in:
From Jesus to Paul, FS F. W. Beare, P. Richardson/ J. C. Hurd (Hg.), Waterloo 1984,
169-184.

40



seinen Gemeinden ohnehin mit dem Leiden der Märtyrer in Zusammenhang
gebracht wurde. Wenn nach dem Jahre 70 das Judentum die Tempelzerstömng durch
eine Martyriologie Isaaks zu verstehen versuchte (vgl. die Rosch-Haschana-
Liturgie!), tut sie damit nach Segal etwas Ähnliches wie das frühe Christentum (und
wahrscheinlich auch nicht unabhängig von diesem), als dieses das Kreuz Jesu zu
erklären versuchte. Beide Male gehe es um die Bewältigung der Theodizeefrage.

Unser Überblick über die wissenschaftliche Debatte der letzten gut hundert Jahre
hat gezeigt, daß immer wieder traditionsgeschichtliche Zusammenhänge zwischen der
Überlieferung von der Fesselung Isaaks und der paulinischen Soteriologie vermutetet
wurden. Gestützt wurde eine solche These hauptsächlich von jüdischen Auslegern
(Lévi, Schoeps, Vennes, Spiegel), aber auch christliche Exegeten nahmen sie positiv
auf und führten sie weiter (Dahl, Le Déaut, Daly, Woods). Sieht man einmal von der
Position Sigals und (eingeschränkt) Segais ab, so scheint das Zutrauen der Forscher in
letzter Zeit allerdings etwas zu schwinden, wohl nicht zuletzt bedingt durch die
vehemente Kritik von Chilton und Davies. Die gewachsene Skepsis äußert sieht nicht
nur in der geringen Zahl neuerer Beiträge zum Thema, sondern auch darin, daß die
meisten aktuellen Pauluskommentare solche Bezüge oft nicht einmal mehr erwägen.
Es sind v.a. zwei Prämissen dieser These, die nicht (mehr) allgemein akzeptiert sind:
Erstens bezweifelt man die vorchristliche Entstehung der mutmaßlichen jüdischen
Parallelen, zweitens glaubt man in den unbestritten echten Paulusbriefen keine überzeugenden

Parallelen zur jüdischen Ageda-Tradition finden zu können. Beide Prämissen
sollen nun einer kritischen Bewertung unterzogen werden.

Die jüdische 'Aqeda-Tradition

In der Beurteilung der ersten Prämisse kann ich mich nur auf das Urteil der
neueren historischen Erforschung des jüdischen Schrifttums verlassen, denn
eigene Untersuchungen würden den vorgegebenen Rahmen dieses Aufsatzes
sprengen. Die Gefahr, sich eines Anachronismus schuldig zu machen, wenn
man paulinische Aussagen vor dem Hintergrund des rabbinischen Schrifttums
erklärt, ist in den zurückliegenden Jahren immer deutlicher geworden. Allen
voran J. Neusner hat die neutestamentliche Wissenschaft vor einem
unkritischen Umgang mit rabbinischen Texten gewarnt. Diese Texte sind in
einem jahrhundertelangen Wachstumsprozeß entstanden und deshalb extrem
schwer zu datieren. Bei weitem nicht alle Aussprüche, die einem frühen
Rabbinen in den Mund gelegt werden, stammen auch wirklich von ihm oder
aus seiner Zeit. Deshalb sind Stellen aus dem rabbinischen Schrifttum nur mit
großer Behutsamkeit als Quellen für die Existenz einer vorchristlichen 'Aqeda-
Tradition auszuwerten.56 Manche Ähnlichkeit, die auf den ersten Blick wie

56 Vgl. J. Neusner, Sanders' Paul and the Jewish People, JQR 74,1984,416-423; Ders.,
The Use of the Later Rabbinic Evidence for the Study of Paul, in: Approaches to
Ancient Judaism, Vol. II, W. S. Green (Hg.), Brown Judaic Studies no. 1,9, Chico,
43-63; vgl. auch K. Lehmann, Auferweckt am dritten Tag nach der Schrift. Früheste
Christologie, Bekenntnisbildung und Schriftauslegung im Lichte von 1 Kor 15,3-5,
QD 38, Freiburg i. Br. 1968, 271.

41



eine paulinische Anspielung auf rabbinische Gedanken aussieht, erweist sich
bei genauerem Hinsehen als rabbinische Reaktion auf einen - durch die
Kirchenväter gefilterten - Paulus.57

Das gleiche Problem betrifft auch die Belege aus der synagogalen
Liturgie: Das von Lévi ins Gespräch gebrachte Mussaf-Gebet aus der Rosch-
Haschana-Liturgie beispielsweise ist zwar für unsere Fragestellung interessant,

weil es einer der wenigen Texte ist, in dem eindeutig vorausgesetzt
wird, daß Isaak tatsächlich geopfert wurde. Sofern dort auch von einer
Sühnewirkung für die Nachkommen Abrahams die Rede ist, scheint die Nähe
zu Paulus also besonders groß.58 Doch ist es sicher zu optimistisch, einen
solchen Gebetstext in die vor- bzw. frühchristliche Zeit zurückzudatieren. Die
spätere synagogale Liturgie hat "erst im Lauf der Jahrhunderte nach 70 n.
Chr. - wenn auch unter Aufnahme älterer Elemente - ihre Ausformung erfahren,

und die Gebetstexte blieben noch lange im Fluß. Was von ihren Grundlagen

(Themen) in den pharisäischen Gruppen vor 70 n. Chr. in Gebrauch
war, ist nur teilweise belegt oder vermutbar."59

Nicht unproblematisch ist auch eine Beweisführung, die sich allein auf die
Targumim verläßt, denn "none of the extant targumim (exept for the one from
Qumran) reached its current form before the early Middle Ages, and there is no
reason to assume that every exegetical twist and turn is the residue of ancient
tradition."60 Die Targumim vermögen eine solche Beweislast, wie sie ihnen
beispielsweise Vennes aufbürdet, nicht zu tragen. Selbst wenn man für eine
in den Targumim bezeugte Auslegung Parallelen in Texten von verbürgt
hohem Alter findet, sagt das zunächst noch nichts über das Alter des Targums,
sondern lediglich über das Alter dieser konkreten Einzelauslegung.61 Deshalb

sollten die Targumim allenfalls noch als stützendes Argument heran-

57 Vgl. B. L. Visotzky, Trinitarian Testimonies, USQR 42, 1988, 73-85.

58 "Unser Gott und Gott unserer Väter, gedenke unser in gutem Gedenken vor Dir und
laß uns den Beschluß der Hilfe und des Erbarmens von den höchsten Himmelshöhen
zuteil werden; gedenke unser, Ewiger, unser Gott, des Bundes, der Gnade und des
Schwures, welche Du unserem Vater Abraham auf dem Berge Moria zugeschworen.
Es erscheine vor Dir die Bindung, als unser Vater Abraham seinen Sohn Isaak auf
dem Altar band und sein Erbarmen bezwang, um Deinen Willen von ganzem Herzen
zu erfüllen. So möge Dein Erbarmen Deinen Zorn von uns abwenden, und in Deiner
großen Güte lasse Dein Zorn ab von Deinem Volk und Deiner Stadt und Deinem
Erbteil Denn Du gedenkst alles Vergessenen von Ewigkeit, und kein Vergessen
gibt es vor dem Throne Deiner Ehre, der Opferung Isaaks gedenke heute seiner
Nachkommenschaft in Erbarmen. Gelobt seist Du, Ewiger, der des Bundes gedenkt"
(deutsch nach Zuidema, aaO 56).

59 J. Maier, Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit des Zwei¬
ten Tempels, NEB Erg.band 3, Würzburg 1990, 243f.

60 S. J. D. Cohen, From the Maccabees to the Mishnah, Philadelphia 1989, 211.

61 Vgl. J. Maier, aaO 139.

42



gezogen werden. Damit wird aber ein Großteil der Belege der älteren
Forschung (Lévi, Schoeps) hinfällig.62

Damit ist freilich noch nichts über den fraglichen Zusammenhang von
Moria und Golgatha entschieden, denn auch nach Abzug des rabbinisehen und
targumischen Materials verbleibt noch ein ausreichend großer Bestand an
nachweislich alten Schriften, die auf die Existenz einer vor- bzw. nebenchristlichen
'Agecfcz-Tradition hinweisen. Die oben bereits erwähnten Stellen im Jubiläenbuch,

vierten Makkabäerbuch, Philo, Pseudo-Philo und (eingeschränkt) Jose-

phus belegen ein Verständnis der Fesselung Isaaks als stellvertretende Sühne für
die Sünden Israels. Josephus identifiziert (wie schon 2 Chr 3,1) Moria mit dem
Tempelberg (Ant. Jud. 1,13, 226), ohne allerdings diese Linie (wohl aus Rücksicht

auf seine heidnischen Leser) weiter auszuziehen. Auch Jubiläenbuch 18,13
lokalisiert Moria auf dem Zion und stellt so die Opferung Isaaks als Präfiguration
des späteren Opferkults dar. Wenn in Jubiläenbuch 17,15 die 'Aqeda auf den 14.

Nissan (den Tag also, an dem die Pessach-Lämmer geschlachtet werden) datiert
wird,63 weckt das natürlich Assoziationen an das urchristliche Verständnis der
Kreuzigung Jesu als Pessach-Opfer.64 Daß auch Philo das Geschehen auf dem
Berge Moria als eine Opferhandlung versteht, wird deutlich, wenn er Abraham
mit einem Priester (hôsper hiereus) vergleicht.65 Während der Alexandriner (wie
auch Jos) ausdrücklich feststellt, daß das Opfer nicht vollzogen wurde,66 formuliert

der Autor des vierten Makkabäerbuches so, als sei Isaak tatsächlich
umgekommen. Das verwundert nicht, sollte doch das Geschick der Väter für die
gegenwärtige Leidenssituation der Juden transparent werden. So ermahnt in 16,18-
20 eine jüdische Mutter ihre vom Tode bedrohten sieben Söhne mit folgenden
Worten: "Gedenket daran, daß Gott es ist, durch den ihr an der Welt teilhabt und
euch des Lebens erfreut. Deshalb seid ihr schuldig, um Gottes willen jede
Mühsal zu erdulden. Um seinetwillen geschah es, daß auch unser Vater Abraham
eilte, seinen Sohn, den Völkervater, zu schlachten, und daß Isaak, als er die
schwertbewaffnete Hand auf sich niederzucken sah, nicht erschrak." (4 Makk
16,18-20).

62 Vgl. freilich das optimistischere Urteil R. Haywards: "It seems clear that the basic
stratum of the Targumic Aqedah was in existence by the first century AD." R.
Hayward, The Targumic Account of the Sacrifice of Isaac, JJS 32/2, 1981, 149; ähnlich

auch C. Thoma: "Today no one will deny that individual traditions in the Targum
and Midrash concerning the Aqedah go back to pre-Christian times." C. Thoma,
Observations on the Concept of the Early Forms of Akedah-Spirituallity, in:
Standing before God, FS J. Oesterreicher, A. Finkel/ L. Frizzel (Hg.), New York
1981,215.

63 Hier ist von einer Diskussion im himmlischen Rat die Rede, die auf den 12. Nissan
datiert wird. Die Opferung selbst findet drei Tage später, also entweder am 14. oder
15. Nissan statt (je nachdem, ob man den ersten Tag mitzählt oder nicht).

64 Diese Konzeption findet sich v.a. im Joh-Ev., vgl. aber auch 1 Kor 5,7, wo Paulus
von Christus als unserem Pessachlamm spricht.

65 De Abrahamo 198.

66 De Abrahamo 177.

43



Ein Verständnis von Genesis 22 als ein zugunsten künftiger Generationen
dargebrachtes Ganzopfer findet sich auch bei Pseudo-Philo,67 wobei die Grenzen
zwischen kultisch-sühnender und ethisch-meritorischer Deutung verschwimmen.

Auch bei diesem Autor kann man fragen, ob nicht (zumindest implizit) an
ein wirklich vollbrachtes Opfer gedacht ist. Das gilt vor allem, wenn (in einer
Gottesrede an Bileam) das Blut Isaaks als Grund der Erwählung Israels genannt
wird 18,5)68 oder die (tatsächlich umgekommene!) Tochter Jiphtas ihr eigenes
Schicksal mit dem Isaaks vergleicht (40,2-3). Die beiden wichtigsten potentiellen

Anknüpfungspunkte für die christliche Deutung des Todes Jesu (ein tatsächlich

ausgeführtes Sohnopfer mit Sühnewirkung) scheinen sich also schon in
vorchristlicher Zeit herausgebildet zu haben. Deshalb darf man wohl mit C. Thoma
annehmen: "In the history of motifs, there seems to be no problem in locating the
Akedah-spirituality in the second to first centuries before Christ."69

Es gab also zur Zeit des Paulus eine jüdische Aqeda-Tradition, an die er sich
hätte anlehnen können, als er seine Soteriologie entwickelte. Ob er dies auch
wirklich tat, ist freilich eine weitere, noch offene Frage. Zu ihrer Beantwortung
soll nun eine exegetische Überprüfung der wichtigsten Belegstellen in den Briefen

des Apostels dienen, die freilich auch nur holzschnittartig sein kann.

Paulinische Soteriologie

Wie bereits H. J. Schoeps einräumen mußte, kann bei Paulus zumindest nicht
von einer expliziten Isaak-Christus-Typologie die Rede sein. Wo in den echten
Paulinen Isaak namentlich erwähnt wird (Rom 9,7.10; Gal 4,28), spielt sein
freiwilliges Opfer nach Genesis 22 kaum eine Rolle. Hier geht es allein um die Frage,
wer die legitimen Erben Abrahams sind. Christus steht allenfalls im Hintergrund
der Gedankenführung als der Mittler der Abrahamssohnschaft. Bezeichnenderweise

dienen diese Stellen auch bei keinem der behandelten Autoren zum Beleg
seiner traditionsgeschichtlichen Thesen. Umgekehrt weisen die Stellen, die diese
Thesen stützen sollen, nur vereinzelt deutliche Anklänge an die 'Aqeda auf.

Dies ist immerhin der Fall bei Römer 8,32, wo Paulus im Blick auf Gott
schreibt: "... der auch seinen eigenen Sohn nicht verschont hat, sondern hat ihn
für uns alle dahingegeben." Fast wörtliche Übereinstimmungen mit Genesis
22,16 (LXX)70 verleihen der schon von Origenes geäußerten Vermutung
Nahrung, der Apostel habe hier auf die Fesselung Isaaks angespielt.71 Auch U.

67 "Ecce nunc offero te holocaustum Deo" (Bibl. Ant. 32,2).

68 ".. et pro sanguine eius elegi istos." Der Einwand von Chilton und Davies, hier könne
es nicht um das Blut Isaaks gehen, da es sich ja in seinem Fall um ein Brandopfer
handelte (Chilton, Davies, aaO 528), ist zu konstruiert, um wirklich überzeugen zu
können.

69 AaO 215.

70 Vgl. Gen 22,16 LXX: ûk efeisô tû hyiû sû tû agapêtû mit Rom 8,32: hos ge tû idiû
hyiû ûk efeisato.

71 PL 12,203.

44



Wilckens meint, daß die Anspielung dieses Verses auf Genesis 22,16 "nicht gut
bestritten werden kann".72 Anders aber als die bekannten griechischen Versionen
dieses Verses bezeichnet Paulus weder hier noch sonst den geopferten Sohn als

"geliebt" (agapêtos; LXX), "eingeboren" (monogenes', Aquila) oder "einzig"
(monos\ Symmachos). Das verwundert umso mehr, wenn man sich vergegenwärtigt,

wie sehr gerade die beiden erstgenannten Begriffe im übrigen Neuen
Testament christologisch besetzt sind. Das von ihm stattdessen verwendete idios
ließe sich allenfalls noch als eine blasse Übertragung des hebräischenjachid
verstehen. Wenn es bei Paulus heißt, Gott habe seinen Sohn dahingegeben
(paredôken),73 erinnert das zwar an die philonische Wiedergabe von Genesis 22
(Quod Deus sit immutabilis, 4), wo gleiches von Abraham ausgesagt wird.74 Diese

Terminologie läßt sich aber ebenso leicht von Jesaja 53,6 (LXX) her erklären,
wo es im Blick auf den Gottesknecht heißt: kai kyrios paredôken auton tais
hamartiais hêmôn.15 Deshalb dürfte an diesem Punkt Chilton und Davies Recht
zu geben sein: "The use ofparadidômi and of agapêtos have no neccesary or
even primary connection to the Akedah doctrine so that passages in which these
terms appear need not be exegeted in terms of the sacrifice of Isaac."76

Doch selbst diese beiden Autoren, die sonst im Neuen Testament keine
Beziehungen zwischen dem paulinischen Christus und Isaak erkennen können,
konzedieren Beziehungen von Römer 8,32 zur 'Aqeda.71 Aber welcher Art könnten

diese Beziehungen sein? Es geht an dieser Stelle jedenfallls weniger um eine
Parallele zwischen Isaak und Christus als um "a kind of implicit analogy between
God's action and the action of Abraham in sacrifying his son".78 Deshalb kann
man nicht einfach von einer Isaak-Christus-Typologie sprechen, wie Woods u.a.
das getan haben.79 Eher könnte man mit N. A. Dahl einen Zusammenhang von
"act and reward"80 sehen, d.h.: Weil Abraham seinen eigenen Sohn nicht schonte,

72 U. Wilckens, der Brief an die Römer, EKK VI/2, Neukirchen 1980, 173, Anm. 772;
ähnlich auch K. Lehmann, aaO 269, Anm. 701, P. Stuhlmacher, Biblische Theologie
des Neuen Testaments, Bd. 1: Grundlegung. Von Jesus zu Paulus, Göttingen 1992,
295; C. K. Barrett, A Commentary on the Epistle to the Romans, London 1957, 99
und J. Ziesler, Pauline Christianity, revised edition, Oxford 1990, 95; anders freilich
H. Schlier, Der Römerbrief. Kommentar, HThK 6, Freiburg i.Br.31987, 277.

73 Vgl. auch Rom 4,25 und (als Selbsthingabe Jesu) Gal 1,4; 2,20 und Eph 5,2.25
(paulinisch?).

74 Vgl. Le Déaut, aaO 570.

75 Ähnlich auch Jes 53,12: paredothê eis thanaton hêpsyché autû dia tas hamartias
autôn paredothê; vgl. auch P. Stuhlmacher, aaO 295 und F. Hahn: Christologische
Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frühen Christentum, FRLANT 83, Göttingen31966,
62f. und Wilckens, aaO, Bd. 2, 173.

76 Chilton, Davies, aaO, 532; (Transkription, S.M.)

77 Vgl. aaO530.

78 A. F. Segal, aaO 177f.

79 Vgl. Woods, aaO 589.

80 N. A. Dahl, aaO 19.

45



belohnte ihn Gott damit, daß er ihn zum Segen der Völker machte, indem er
seinerseits seinen Sohn dahingab. Wilckens wendet zwar ein, daß hier "einzig das
Motiv des Nicht-Schonens zum Tragen (kommt), und gerade nicht das des
Opfers".81 Doch schließt dies Bezüge zur jüdischen 'Aqeda-Vorstellung keineswegs

aus, denn auch dort wird neben dem freiwilligen Selbstopfer Isaaks
zugleich auch der Gehorsam Abrahams herausgestellt.82 Wenngleich also ein
gewisser Zusammenhang von Römer 8,32 mit der jüdischen Tradition von der
Fesselung Isaaks nicht auszuschließen ist, ist noch nicht ausgemacht, ob es
Paulus selbst war, der hier Anleihen an die 7k/e<7<a/z-Überlieferung machte. Die
nur noch von wenigen Forschern abgestrittene Tatsache, daß in diesem Vers
traditionelle Formulierungen verarbeitet sind, mahnt eher zur Zurückhaltung in dieser

Frage.83
Noch weniger offenkundig sind die Bezüge zwischen der 'Aqedat Jitzchaq

und der paulinischen Soteriologie in Galater 3,13-14. Zwar kann man mit Segal
und Dahl Galater 3,14a als eine Paraphrase von Genesis 22,18 verstehen,84 wobei

der Segen Abrahams dort nicht "durch dein Geschlecht", sondern "in Jesus
Christus" den Völkern zuteil wird. Ob aber der im Gestrüpp verfangene Widder
(Gen 22,13) etwas mit dem ans Holz gehängten Menschen aus dem
Deuteronomium-Zitat in Galater 3,13b zu tun hat, mag man bezweifeln. Doch
selbst dann wird nicht Isaak, sondern allenfalls der Widder mit Christus
parallelisiert.85 Dies spricht noch nicht gegen eine Abhängigkeit des Paulus vom
jüdischen Verständnis der Aqeda, denn auch dort ist es zu Motivverschiebungen
von Isaak auf den Widder gekommen.86 Aber von einer Typologie kann an dieser
Stelle jedenfalls nicht gesprochen werden.

Wenig wahrscheinlich sind auch Verbindungen zwischen Römer 4,16-25
und der Aqedat Jitzchaq, wie u.a. Schoeps, Vermes und Dalyel sie voraussetzen.
Wie schon die Dahingabeformel in Römer 8,32 dürfte auch 4,25 ("welcher ist um
unserer Sünden willen dahingegeben ...") am einfachsten im Kontext des
Gottesknechtsliedes Jesaja 53 (und nicht der Ager/a-Überlieferung) zu erklären
sein. Auch das Auferstehungsmotiv ("und um unserer Rechtfertigung willen
auferweckt"), das in der Aqeda-Tradition (aber eben nicht nur da!) eine wichtige

81 AaO 173, Anm. 772.

82 So z.B. bei Philo, De Abrahamo, 167-207; vgl. dazu auch Daly, aaO 55f.

83 Das gilt vor allem von der Dahingabeformel, die in der Abendmahls- (1 Kor 11,23)
und Passionsüberlieferung (Mk 9,31; 14,31par.) eine wichtige Rolle spielt; vgl. H.
Paulsen, Überlieferung und Auslegung in Römer 8, Neukirchen 1972, 141-147 und
Wilckens, aaO, Bd. 2, 171.

84 Vgl. Segal, aaO 178; Dahl, aaO 23; ähnlich Vermes, aaO 220.

85 Vgl. Dahl, aaO 23 und Segal, aaO 178.

86 Vgl. das Schofarblasen des Neujahrstages zum Heile Israels.

87 Vgl. Schoeps, Aus frühchristlicher Zeit, 235; Vermes, aaO 220, Anm. 1; Daly,
aaO 72.

46



Rolle spielt,88 reicht als Beleg für die Annahme traditionsgeschichtlicher Verbindungen

nicht aus.89 Gegen eine Anspielung auf die Fesselung Isaaks spricht vor
allem der Skopus von Römer 4: Nicht aufgrund der Bereitschaft, seinen Sohn zu
opfern, sondern aufgrund seines Glaubens, daß er als Hundertjähriger noch einen
Nachkommen haben würde, wird Abraham jene Gerechtigkeit zugesprochen,
von der Paulus in dieser Passage spricht (vgl. Genesis 15,6).90 Allerdings sollte
beachtet werden, daß Genesis 15 und Genesis 22 in jüdischer Tradition schon
sehr früh miteinander kombiniert wurden,91 so daß ein Bezug auf eine dieser
Stellen auch Assoziationen an die andere wachgerufen haben kann. Übrigens
wird auch 4,25 von vielen Auslegern als traditionelle Formel betrachtet, weshalb
eine Abhängigkeit des Apostels von jüdischen Vorstellungen auch hier nur eine
vermittelte sein könnte.92

Ebenso unwahrscheinlich sind Beziehungen zwischen Römer 3,25 (".... den
hat Gott hingestellt als Sühne[mittel]") und der jüdischen Überlieferung von der
Fesselung Isaaks. Die anderslautende These von Schoeps stützt sich vor allem
auf eine angebliche Anknüpfung von proetheto an jarah in Genesis 22,8, was
aber schon aus sprachlichen Gründen nicht tragfähig ist: Erstens lautet das
Äquivalent für jarah in der Septuaginta nicht proetheto, sondern opsetai. Zweitens

ist die Bedeutung "sich ersehen" für proetheto bei Paulus nicht üblich.93
Immerhin kann in Römer 8,28 und 9,11 das Substantiv prothesis verwendet werden,

um göttliche Vorherbestimmung auszudrücken. Zu vage ist auch der von
Le Déaut und Dahl gegebene Hinweis auf den (umstrittenen) Begriff
hilastêrion,94 wenngleich dieser (wie die 'Aqeda) mit dem Opferkult am

88 Die zweite Bitte des Achtzehn-Bitten-Gebets (redigiert um 100 n. Chr., im Kern si¬

cher älter), das den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs anruft, lautet: "Du bist mächtig

für alle Zeit, Herr, der Du die Toten belebst. Der stark ist zum Helfen, der die
Lebenden ernährt mit Gnade, die Toten belebt mit großem Erbarmen, die Fallenden
stützt, die Kranken heilt und die Treue denen hält, die im Staube schlafen. Wer ist
wie Du, Herr der Allmacht, und wer gleicht Dir, König, der da tötet und belebt und
Heil aufsprießen läßt. Lind treu bist Du, die Toten wieder zu beleben. Gepriesen seist
Du, Herr, der die Toten wiederbelebt." (zit. nach Zuidema, aaO 24).

89 Mit Chilton, Davies, aaO 532; gegen Daly, aaO 72.

90 Vgl. E. Käsemann, Der Glaube Abrahams in Rom 4, in: Paulinische Perspektiven,
Tübingen 21972, 140-177, bes. 143ff.; U. Wilckens, aaO, Bd. 2, 280f.

91 Vgl. z.B. 1 Makk 2,52.

92 Vgl. R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 91984, 49; W. Kra¬

mer, Christos, Kyrios, Gottessohn. Untersuchungen zu Gebrauch und Bedeutung der
christologischen Bezeichnungen bei Paulus und den vorpaulinischen Gemeinden,
AThNT 44, Stuttgart 1963, 26, Anm. 46; K. Wengst, Christologische Formeln und
Lieder des Urchristentums, TU 97, Berlin 1966, 94-97; W. Popkes, Christus traditus.
Eine Untersuchung zum Begriff der Dahingabe im NT, AThANT 49, Zürich 1967,
194.

93 Vgl. Woods, aaO 587.

94 Vgl. Le Déaut, aaO 571 f.; Dahl, aaO 24.

47



Jerusalemer Tempel55 wie auch mit der Märtyrertheologie der Makkabäerzeit96
in Verbindung gebracht werden kann.97 Schließlich ist auch die These, der
"Erweis der Gerechtigkeit Gottes" (3,26) stelle eine Erfüllung seines Eides an Abraham

(Genesis 22,16-18) dar, lediglich eine unbewiesene Behauptung.98 Da viele
Exegeten Römer 3,25f. als vorpaulinische Tradition beurteilen, gilt auch hier:
Wenn ein Einfluß der jüdischen 'Agerfo-Tradition vorliegt, dann höchstens ein
durch das urchristliche Bekenntnis vermittelter.99

Als weiterer Beleg für die mutmaßliche Anknüpfung der paulinischen Lehre
an die jüdische Tradition von der 'Aqedat Jitzchaq diente auch 1. Korintherbrief
15,3b.4. Aus der Erwähnung des dritten Tages in Genesis 22,4 läßt sich aber
wohl kaum eine sichere Parallele zur Auferstehung Jesu am dritten Tag konstruieren,

obwohl bei den Rabbinen mit der Opferung Isaaks der Gedanke seiner
Auferstehung verbunden war.100 Daß die Targumim zu Genesis 22 den dritten
Tag hervorheben,101 darf nicht überinterpretiert werden angesichts der Fülle
biblischer und nachbiblischer Belege, die diesen Zeitpunkt auch in völlig anderen

Zusammenhängen erwähnen.102 Ganz allgemein gilt er als das Datum eines
rettenden Eingriffes Gottes in die Geschichte Israels. Wenn schon eine einzelne
Stelle zur Interpretation der Auferstehung am dritten Tage besonderer
Hervorhebung verdient, dann ist dies viel eher Hos 6,2f. : "Am dritten Tage werden

wir auferstehen und vor ihm leben."103 Ähnlich unspezifisch muß wohl auch
der Zusatz "nach den Schriften" verstanden werden. Wenn er sich auf das Sterben

Jesu "für unsere Sünden" bezieht, dann liegt erneut eine Bezugnahme auf das
Gottesknechtslied Jesaja 53 näher als eine Anspielung auf die 'Aqeda.m Jeden-

95 hilastêrion ist in der LXX gewöhnlich das griechische Äquivalent für das
hebräische kapporoet, was den Deckel der Bundeslade im Allerheiligsten des

Tempels bezeichnet. Zur Lokalisierung der 'Aqeda auf dem Tempelberg siehe
oben!

96 Vgl. 4 Makk 17,22, wo der Tod der Märtyrer als Nachahmung der Aqeda gesehen
wird: dia tû hilastêriû [tû] thanatû autôn.

97 Zur neueren Diskussion vgl. W. Kraus, Der Tod Jesu als Heiligtumsweihe. Eine
Untersuchung zum Umfeld der Sühnevorstellung in Rom 3,25-26a, Neukirchen
1992; knapper: Wilckens, aaO, Bd. 1, 190ff. und Stuhlmacher, aaO 194.

98 Vgl. Dahl, aaO 25f.

99 Vgl. W.G. Kümmel, Theologie des Neuen Testaments nach seinen Hauptzeugen,
Göttingen 41980, 177; E. Käsemann, Zum Verständnis von Römer 3,24-26, in:
Exegetische Versuche und Besinnungen, aaO, Bd. 1, Göttingen 1964, 96-100;
Wilckens, aaO, Bd. 1, 188; Wengst, aaO 82-86.

100 Vgl. A. Strobel, Der erste Brief an die Korinther, ZBK NT 6.1, Zürich 1989, 231.

101 Vgl. dazu Le Déaut, aaO 565, und K. Lehmann, aaO 269ff.

102 Z.B. Ex 19,10f.; Jon 2,1; Ps 2,7; 16,10; 118,16f.; vgl. auch BerR LX,1.
103 So auch Stuhlmacher, aaO 172 u.a.

104 In Jes 53,4.5.12 findet sich der für Paulus untypische Plural "Übertretungen"; vgl.
H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther, 121981, KEK V zur Stelle; ähnlich

E. Käsemann, Die Heilsbedeutung des Todes Jesu bei Paulus, in: Paulinische
Perspektiven, Tübingen21972,73; A. Strobel, aaO 230 und Stuhlmacher, aaO 171.

48



falls reichen die Argumente nicht aus, um 1. Korinther 15, 3f. zu einer "highly
probable allusion to the Akedah" zu erklären.105 Auch in 1. Korinther 15,3b-5
gibt Paulus ein Traditionsstück wieder, das er von anderen übernommen hat.106

Deshalb gehen mögliche Anklänge an die 'Aqeda auf die von Paulus verwendete
Quelle, nicht auf ihn selbst zurück.

Erneut kommen höchstens ganz lockere Anklänge an die jüdische 'Aqeda-
Vorstellung in Frage, wenn wir zuletzt die paulinische Abendmahlstradition
(1 Kor 11, 24-26) untersuchen. Als wichtigstes Bindeglied zwischen beiden
Überlieferungen gilt die Pessach-Tradition.107 Diese weist in der Tat Verbindungen

zum paulinischen Herrenmahl auf (1 Kor 5,7), aber bezeichnenderweise
außerhalb der eigentlichen Abendmahl-Überlieferung und im Vergleich mit den

Synoptikern in viel kleinerem Ausmaß.108 Während kaum bestritten werden
kann, daß Paulus den Tod Jesu auch im Sinne kultischer Sühne interpretierte,
scheint es mir doch weniger sicher, ob dabei immer oder in erster Linie an ein
Pessachopfer gedacht ist. Daß die 'Aqeda in jüdischer Tradition wie das Pessach
auf den 15. Nisan datiert wird, ist für die paulinische Deutung des Todes Jesu von
geringem Interesse, weil bei ihm dieses Datum nirgends erwähnt wird. Wenn
aber allein das Anamnesis-Motiv109 und das "Sterben-für" als Hinweise auf eine
mögliche traditionsgeschichtliche Verbindungen zwischen 1. Korinther 11 und
der 'Aqedat Jitzchaq bleiben, ist dies zu wenig, um weitreichende Schlußfolgerungen

daraus zu ziehen. Übrigens liegt auch hier traditionelles Material vor, das
nicht erst Paulus sprachlich gestaltet hat.

Zusammenfassend läßt sich also sagen, daß zwar die Existenz einer
vorchristlichen 'Aqeda-Tradition im Judentum wahrscheinlich gemacht werden
konnte, aber die angeblichen Paralleltexte bei Paulus (vielleicht mit der Ausnahme

von Römer 8,32) von dieser Tradition nicht wesentlich beeinflußt sind.
Ohnehin wären mögliche Anklänge an die Opferung Isaaks dem vorpaulinischen
palästinischen Urchristentum (und nicht Paulus selbst) zuzuschreiben,110
denn fast alle fraglichen Stellen gehen auf traditionelle Formulierungen zurück.
Für die paulinische Soteriologie zentral, wie manche Forscher behauptet haben,
ist die 'Aqeda-Tradition folglich nicht.

105 Daly, aaO 71; ähnlich Woods, aaO 589.

106 Vgl. J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 31960, 95-97; K. H.
Rengstorff, Die Auferstehung Jesu. Form, Art und Sinn der urchristlichen
Osterbotschaft, Witten 41960; Käsemann, Heilsbedeutung, 72 und Stuhlmacher, aaO
170.

107 Vgl. vor allem Vermes, 225ff.
108 Daraufhat schon H. Conzelmann: Grundriß der Theologie des Neuen Testaments,

München 1967, 72.76 aufmerksam gemacht.

109 Vgl. Ex 12,14, wo von Pessach gesagt ist: "Dieser Tag soll euch zum Gedächtnis
sein."

110 So auch K. Lehmann, aaO 269f., Anm. 701.

49


	Paulinische Soteriologie und die 'Aqedat Jitzchaq : Alan Franklin Segal zum 50. Geburtstag

