Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 51 (1995)

Artikel: Paulinische Soteriologie und die 'Agedat Jitzchaq : Alan Franklin Segal
zum 50. Geburtstag

Autor: Meissner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paulinische Soteriologie und
die ‘Aqedat Jitzchaq

Alan Franklin Segal zum 50. Geburtstag

Stefan Meifiner*

An kaum einer anderen Stelle ist das Studium der "zweifachen Nach-
geschichte der Hebriischen Bibel"!' instruktiver als an der unterschiedlichen
Auslegung, die das 22. Kapitel des Buches Genesis von Juden und Christen er-
fahren hat. Im Judentum interpretierte man diese Stelle zumeist im Lichte der
jahrhundertelangen Leidenserfahrungen des eigenen Volkes. Wihrend der
hadrianischen Religionsverfolgung, zur Zeit der Kreuzziige oder in den
Vernichtungslagern der Nazis - immer wieder sah man sich wie Abraham von
Gott dazu gendtigt, den eigenen Sohn dem Tode preiszugeben.? Der Hauptstrom
der Uberlieferung sah freilich gerade in der Ablehnung jeglicher Form des
Menschenopfers den Skopus der biblischen Erzihlung. Um zum Ausdruck zu
bringen, daB das Sohnopfer nicht wirklich dargebracht wurde, sprach man von
der "Fesselung Isaaks" (‘agedat jitzchaq).* Freilich gab es schon friih einen
Nebenstrom, der den Sachverhalt so darstellt, als habe Isaak sein Leben tatsich-
lich dahingegeben.* Zuweilen sprach man diesem freiwilligen Selbstopfer sogar
eine siindentilgende Kraft zu.’ Die Analogien dieser Variante zur christlichen
Darstellung des Opfertodes Jesu liegen auf der Hand. Schon in der Alten Kirche®
fand man im Geschick Isaaks Tod und Auferstehung Jesu prifiguriert. DaB das
"Alte Testament" nicht einfach als Prophetie auf das "Neue Testament" zu ver-
stehen ist - eine Prophetie, die das "Israel nach dem Fleisch" in ihrer Blindheit
(angeblich) nicht verstehen wollte - diirfte heute Konsens sein. Offen indes ist
die Frage, wo diese Ubereinstimmungen herriihren. Wer sie nicht einfach dem
Zufall zuschreiben méchte, muB mit einer wechselseitigen Beeinflussung jiidi-
scher und christlicher Uberlieferungen rechnen. In welche Richtung hier die

*  Dr. Stefan MeiBner, Im Leisengarten 12, D-76872 Minfeld.

1 Ich benutze hier einen Terminus, den R. Rendtorff geprigt hat; vgl. auch den Titel
der ihm zu Ehren erschienenen Festschrift: Die Hebréische Bibel und ihre zweifache
Nachgeschichte. Zum 65. Geburtstag, E. Blum u.a. (Hg.), Neukirchen 1992.

2 Einen ersten Einblick vermittelt der Sammelband: Isaak wird wieder geopfert. Die
Bindung Isaaks’ als Symbol des Leidens Israels. Versuche einer Deutung, W.
Zuidema (Hg.), Neukirchen 1987.

3 Der Name leitet sich von Gen 22,9 ab, wo es heifit, daB Abraham seinen Sohn Isaak
band (waj'agod).
4 Vgl. beispielsweise Philo, De Abrahamo 177 und Targum Neofiti zu Ex 12,42!

5 Vgl. W. Zuidema, 2f. und J.J. Petuchowski, Art. ‘Akeda’, Lexikon der christlich-jii-
dischen Begegnung, Freiburg u.a. 1989, 14-16.

6 Vgl. Melito v. Sardes (fr. 9f.), Orosius (MPL 31,71f.), Ambrosius (CSEL 32,641),
Augustin (MPL 36,245; 41,511) und Ephraem Syrus (Opp. [,171)!

33



Strome flieBen, ist im einzelnen nur schwer auszumachen und 148t sich im Rah-
men eines Aufsatzes sicher nicht befriedigend kldren. Ich will mich deshalb auf
einen eng begrenzten Teilaspekt dieses Themenkomplexes beschrinken, die
Frage ndmlich: Welche Rolle spielen die jiidischen Uberlieferungen von der
Fesselung Isaaks fiir die paulinische Soteriologie? Nach einem Uberblick iiber
die bisherige Forschung muf} das Alter der fraglichen jiidischen Traditionen (ins-
besondere derer, die dem Nebenstrom zuzurechnen sind) thematisiert werden:
bevor eine Kurzexegese der wichtigsten Paulusstellen die Untersuchung ab-
schlielen wird.

Forschungsgeschichte

Vielleicht ist es eine besondere existentielle Betroffenheit durch die Frage-
stellung oder einfach die bessere Vertrautheit mit dem kaum iiberschaubaren
haggadischen Material, die dafiir verantwortlich ist, da} sich gerade jiidische
Forscher immer wieder mit den inhaltlichen Beriihrungen zwischen Moria und
Golgatha beschiftigten.” Bereits zu Anfang unseres Jahrhunderts betonte Israel
Levi die Rolle der jiidischen Vorstellung von der Fesselung Isaaks fiir die Ausbil-
dung der paulinischen Soteriologie.® Damit widersprach er einer dlteren Auffas-
sung, wie sie z.B. von Abraham Geiger vertreten worden war, daB namlich erst
die babylonische Gola (Exil, Diaspora) des dritten nachchristlichen Jahrhunderts
diesen Vorstellungskreis in das jiidische Denken einfiihrte, und zwar als polemi-
sche Reaktion auf den christlichen Gebrauch von Genesis 22.° Lévi hingegen
vertrat die Ansicht, die '‘Ageda sei urspriinglich im Judentum beheimatet gewe-
sen und von dort aus in das Christentum eingedrungen. Schon friih sei sie mit den
Vorstellungen vom leidenden Gottesknecht und vom Pessachlamm zusammen-
geschmolzen - beides Vorstellungen, die fiir die Deutung des Todes Jesu im
Neuen Testament von zentraler Wichtigkeit sind. Ein Beleg Lévis fiir die Exi-
stenz eines solchen Motivkomplexes im Judentum ist das Jubildenbuch,'® das in
17,15-18,19 eine gegeniiber der Genesis-Erzidhlung leicht veridnderte Version
der Opferung Isaaks enthilt. Einen weiteren Hinweis findet er in der Liturgie des
jiidischen Neujahrsfestes. In der Tat wird am zweiten Festtag von Rosch-
Haschana Genesis 22 als Toraabschnitt vorgelesen, und das Schofarblasen am
Neujahrstag spielt (nach bRhasch 16a) auf den Widder an, der an Isaaks Stelle
geopfert wurde. Lévi bringt auch zahlreichen Belege aus Talmud und Midrasch!!

7 Zur jiidischen Paulusauslegung und ihrer besonderen Motivation vgl. S. Meifiner,
‘Die Heimholung des Ketzers’. Studien zur jiidischen Auseinandersetzung mit
Paulus, Diss. Heidelberg 1994.

8 Vgl. Israel Lévy, Le sacrifice d’Isaac et la mort de Jésus, REJ 64, 1912, 161-184.

9 Vgl. Abraham Geiger, Erbsiinde und Vers6hnungstod: deren Versuch in das Juden-
thum einzudringen, Zeitschrift fiir Wissenschaft und Leben X, 1872, 166ff.

10 Vgl. Lévy, aaO 166f. 170.

11 Wichtig fiir Levi wie fiir viele spitere Ausleger ist das 56. Kap. von BerR (Genesis
Rabba), einem Midrasch aus dem 5. Jhd. (so H.L. Strack/ G. Stemberger: Einleitung
in Talmud und Midrasch, Miinchen 71982, 260).

34



sowie der Targumliteratur.'> Mit ihrer Hilfe versucht er nachzuweisen, daf} in der
rabbinischen Literatur das Opfer Isaaks als Unterpfand der Erlosung Israels an-
gesehen wird." Die Rede vom Blut der 'Ageda'* oder von der Asche Isaaks"
wertet er als Hinweis dafiir, da nach Auffassung der Rabbinen das Opfer tat-
sidchlich ausgefiihrt wurde.'® An diesen Nebenstrom der jiidischen Uberlieferung
habe dann der Apostel Paulus mit seiner Soteriologie ankniipfen konnen: "La
théologie de Paul, opérant sur la mort de Jésus, s’est donc €laborée dans une
atmosphere propice. Elle a trouvé dans les idées juives du temps des materiaux
qu’elle n’a eu qu’a mettre en oeuvre.""’

Lévi sieht die 'Ageda-Tradition bei Paulus an mehreren Stellen (R6m 3,25;
4,25, 5,8f.; 8,32; Gal 1,4; 1 Kor 5,6-8;15,3; 1 Thess 5,10) verarbeitet. Er macht
freilich auch auf bleibende Unterschiede aufmerksam, die er den mystisch-philo-
sophischen Spekulationen ("spéculations mystico-philosophiques") der
hellenistischen Diaspora zuschreibt, von wo Paulus prigende Einfliisse aufge-
nommen habe: "Dieu prenait la place d’ Abraham et Jésus celle d’Isaac; en méme
temps, la vertu rédemptrice du sacrifice d’Isaac passait a la mort du crucifié."!®

Diese traditionsgeschichtliche These wurde nach dem zweiten Weltkrieg
von Hans Joachim Schoeps in mehreren Beitridgen weitgehend bestétigt und aus-
gebaut. Seiner Meinung nach hat die ‘Agedat Jitzchaq "geradezu das Modell fiir
die Ausbildung der paulinischen Soteriologie abgegeben."'® Diese Uberlieferung
stelle in der Lehre des Apostels das Bindeglied zwischen dem jiidischen
Siihnopfergedanken und der (angeblich) nichtjiidischen Sohn-Gottes-Vorstel-
lung dar.®® Schoeps muBl zwar einrdumen, daB Paulus eine Typologisierung
Isaak-Christus, wie sie sich in der patristischen Literatur 6fters belegen 14Bt,
nicht explizit durchgefiihrt hat.*' Dennoch ist er iiberzeugt, daB der Apostel be-
einfluflit war durch die Vorstellung von der Fesselung Isaaks, als er seine "Lehre

12 Lévi nennt den Targum Pseudo-Jonathan zu Gen 22,14 (163).

13 Vgl. Lévy, "Le sacrifice d’Isaac est le gage de la rédemption d’Israel” (165).
14 Mek 8a (ed. Friedmann).

15 bTaan 16a, bZeb 62a, bBer 62b.

16 "On se répresentait le sacrifice comme consommé" (Levy, 167); Levi verweist auch
auf die im Zusammenhang mit der ‘Ageda gebrauchte Wendung "vollgiiltiges Opfer"
(‘ola temima). '

17 AaO 183.
18 AaO 182.

19 Hans Joachim Schoeps, Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte der jiidischen
Religionsgeschichte, Tiibingen 1959, 144; vgl. auch die &lteren Aufsitze: The
Sacrifice of Isaac in Paul’s Theology, JBL 65, 1946, 385-392; Paulus als
rabbinischer Exeget, in: Aus frithchristlicher Zeit, Tiibingen 1950, 221-238, bes.
220ff.

20 Vgl. Schoeps, Aus friihchristlicher Zeit, 230.
21 Vgl. ebd.

35



vom messianischen Opfertod eines Gottesgesandten"? formulierte. Uberein-
stimmungen zwischen beiden Traditionen bestiinden vor allem darin, daB es sich
"hier wie dort um ein auf gottliche VerheiBung hin erfolgendes Sohnopfer"
handelt, das einen zentralen Akt der Heilsgeschichte darstellt. Wie Lévi stiitzt
auch Schoeps seine These weitgehend auf das rabbinische Schrifttum, in dem er
trotz spéter schriftlicher Fixierung alten Traditionsstoff iiberliefert sieht. Eine
Fiille von Belegen (darunter jTaan 65d; BerR 56 zu 22,6; ShemR 44 zu 33,13;
ShirR zu 1,14; Targ. zu Micha 7,20; Targ.jer und Ps.-Jon. z.Stelle) werden ange-
fithrt zum Beweis, "dall der Ageda von alters her sithnende Kraft beigemessen
wurde".?* Immerhin kann der Autor mit dem vierten Makkabierbuch® auch ein
zweifelsfrei dlteres Werk in die Diskussion einbringen.?® Wie schon Lévi hilt
Schoeps fest, daBl im Judentum ein Mensch, im Christentum aber Gott selbst
Subjekt der Opferhandlung ist. Anders als dieser betont Schoeps, daB nach jiidi-
scher Uberlieferung das Opfer nicht zur Ausfiihrung kommt, wihrend es nach
christlicher Tradition tatséichlich vollzogen wird. Er iibersieht aber dabei den
oben bereits angesprochenen "Nebenstrom" im Judentum, nach dem Isaak tat--
sdchlich getotet wurde. Deshalb kann er behaupten, bei Paulus sei aus der
'Ageda-Uberlieferung "etwas anderes - eben Unjiidisches"” geworden. Als
neutestamentlicher Beleg dient dem Erlanger Religionshistoriker u.a. Romer
8,32, wo seiner Meinung nach ein Anklang an den Septuaginta-Text von Genesis
22,16 vorliegt. AuBerdem zieht Schoeps Romer 3,25 heran, wo er proetheto mit
Gottlieb Klein als "Ankniipfung an das jarah in Genesis 22,8" versteht. Ferner
sieht er 1. Korinther 5,8, wo Christus "unser Pessachlamm" genannt wird, im
Zusammenhang mit jiidischen Texten, die die siihnende Wirkung des
Pessachblutes mit dem Opfer Isaaks in Verbindung bringen.

Weitere Unterstiitzung erfuhr die These von einer Abhingigkeit der
paulinischen Soteriologie von der ‘Ageda auch durch Schalom Spiegel”® Wie
schon 1. Lévi setzt auch er sich kritisch mit der traditionsgeschichtlichen These A.
Geigers auseinander, kommt aber zu einem differenzierteren Ergebnis als der
Franzose. Obwohl auch Spiegel von der Existenz einer vorchristlichen ‘Ageda-

22 Schoeps, Paulus, 145.

23 Ebd.

24 AaO 148.

25 Vgl. 4 Makk 7,14; 13,12; 16,20; 18,11.

26 So ruft beispielsweise in 4 Makk 13,12 einer der sieben sich opfernden Briider den
anderen zu: "Gedenket daran, von wem ihr abstammt! oder: Wer war doch der Vater,
durch dessen Hand sich schlachten zu lassen um der Frommigkeit willen (dia tén
eusebeian) geduldig bereit war."

27 Schoeps, Paulus, 151.
28 AaO 149 (Transkription S.M.).

29 Schalom Spiegel, Meaggadot Ha-Agedah, in: Alexander Marx Jubilee Volume,
Hebrew Section, New York 1950; engl.: The Last Trial. On the Legends and Lore of
the Command to Abraham to Offer Isaac as Sacrifice: The Akedah, New York 1967.

36



Tradition iiberzeugt ist,*® hat s.E. weder das Judentum diese Idee erst vom
Christentum iibernommen (gegen Geiger) noch sei einfach der umgekehrte Weg
anzunehmen (gegen Lévi und Schoeps). Die Durchdringung von jiidischer und
christlicher Uberlieferung in dieser Frage sei vielmehr wechselseitig. Die hier wie
dort anzutreffende Annahme, die Tat des Vaters habe wirklich vollendet werden
miissen, um Siihne fiir die Siinden Israels leisten zu konnen, fiihrt er auf gemeinsa-
me pagane Vorbilder zuriick. Allerdings habe sich das Christentum in viel grofe-
rem Ausmal heidnischen Vorstellungen gedffnet als das Judentum.?! Stéarker noch
als Lévi und Schoeps, leider auch noch unvorsichtiger als diese, leitet Spiegel
schier die ganze paulinische Versohnungslehre von der '‘Ageda her. Deshalb kann
er viele recht unspezifische Stellen in die Diskussion einfiihren (z.B. R6m 5,18-19
und 1 Kor 15,18-20). Doch auch die Parallelen bei Paulus zur Opferung Isaaks, die
schon seine Vorginger anfiihrten, werden wieder erwéhnt: (Rom 3,25; 4,18-25;
8,32; Gal 1,4; 3,13-14 und 1 Kor 15,4). Wie schon seine Vorgéinger hilt auch Spie-
gel wichtige Differenzen zwischen christlichem und jiidischem Denken fest: Isaak
spiele im Judentum nicht die herausragende Rolle wie im Christentum, au8erdem
verliere hier das Verdienst der Viter seine Kraft, wenn der Mensch nicht
toragemiB lebt.>? SchlieBlich habe die christliche Tradition dem Satan eine grofere
Machtfiille zugebilligt, als das in den jiidischen Quellen der Fall ist.*

Auch der englische Religionsgeschichtler Geza Vermes* bestitigt im we-
sentlichen die Ergebnisse von Lévi und Schoeps, wenn er zu der Feststellung ge-
langt, dafl im Christentum der Midrasch iiber Isaak das wichtigste Paradigma
wurde, um die Erwartungen der ersten Jiinger Jesu an dessen Sendung auszu-
driicken. Seine These weicht aber insofern etwas von der seiner Vorginger ab,
als er vermutet, dal bereits Jesus selbst sein Schicksal in den Kategorien der
‘Agedat Jitzchaq deutete. Ahnlich wie Schoeps meint Vermes, bereits die jiidi-
sche Gemeinschaft zu Zeiten des Makkabieraufstandes habe den Tod und die
Auferstehung Isaaks als Modell fiir das Verdienst der Mirtyrer beniitzt. Neben
den schon erwihnten Hinweisen im Jubildenbuch und vierten Makkabierbuch
fiihrt Vermes auch Josephus® und Pseudo-Philo® als Beleg fiir seine recht frii-
he*” Datierung dieses Vorstellungskomplexes an. Der Schwerpunkt seiner Bele-

30 Wenngleich er die Ausformulierung des Rosch-Haschana-Gebetes erst in
amordischer Zeit ansetzt, hilt er die zugrundeliegenden Gedanken wie schon Lévi
und Schoeps fiir alt (97 v.8.). Der ilteste von Spiegel angefiihrte Beleg ist das
Jubildenbuch (107).

31 Vgl. Spiegel, aaO 116f.
32 Vgl. aaO 114ff.
33 Vgl. aaO 108.

34 Vgl. G. Vermes, Redemption and Genesis XXII, in: Scripture and Tradition in
Judaism, Leiden 1961.

35 Ant. I, XIII,1-4, 222-236.
36 Liber Antiquitatum Biblicarum 18,5; 32,2-4 und 40,2.

37 "The tradition must consequently have established itself some time between the
middle of the second century BC and the beginning of the Christian era" (Vermes,
204).

37



ge liegt aber eindeutig auf der paldstinischen Targumtradition, die s.E. einen sehr
alten Kern (aus dem 1. Jhd.) enthilt. Die wichtigsten Belege bei Paulus, der (ver-
mittelt durch die friihen Jesustraditionen) an dieses Konzept angeblich nahtlos
ankniipfen konnte, findet Vermes vor allem im Romer- (8,32) und Galaterbrief
(3,13f.). Aber auch die bei dem Apostel iiberlieferten Einsetzungsworte zum
Abendmahl gehen Vermes zufolge auf den jiidischen Midrasch zu Genesis 22 zu-
riick.

- Einige christliche Forscher wie R. Le Déaut, J. E. Woods, N. A. Dahlund R. J.
Daly nahmen die Thesen der genannten jiidischen Ausleger positiv auf.*® Zunichst
sollen hier die Ergebnisse der beiden letztgenannten Forscher vorgetragen werden,
bevor dann auch kritische Stimmen zu Wort kommen. R. J. Daly zog neben
Josephus, viertem Makkabzerbuch, Jubildenbuch und den Targumim auch Philo*
fiir seine historische Rekonstruktion der jiidischen ‘Ageda-Tradition heran. Seines
Erachtens waren bereits in vorchristlicher Zeit die beiden wichtigsten Motive die-
ses Uberlieferungskomplexes gelidufig: Die Freiwilligkeit des Opfers Isaaks und
die siihnende Kraft dieses Tuns. Das theologische Problem, das mit dieser
exegetischen Tradition aufgearbeitet werden sollte, sei das des Mértyrertums ge-
wesen. Fiir Paulus, dessen Soteriologie zu groflen Teilen aus der ‘Ageda hervor-
gegangen sei,” nennt Daly Romer 8,32 als sichere, 1 Korinther 15,4 und Rémer
4,16-25 als wahrscheinliche und Galater 1,4 und 2,20, sowie 1 Korinther 11,24 als
mogliche Bezugnahmen auf diese Uberlieferung. Von Romer 8,32 nehmen auch
die Uberlegungen von N. A. Dahl ihren Ausgang, der die Korrespondenz zwischen
der jiidischen ‘Ageda-Tradition und ihrer paulinischen Verarbeitung an folgendem
Punkt sieht: "As Abraham did not spare his son, so God did not spare His own
Son".*! Diese Korrespondenz, die Dahl auch in Galater 3,13f. und Romer 3,25f.
finden zu konnen glaubt, sei keine von Typ und Antityp, sondern eine von "act
and reward": Gott belohnte Abraham fiir sein Gottvertrauen, indem er ihn segne-
te und seine Nachkommen zum Segen fiir die Volker machte.* Das Vorbild fiir
ein solches Denken sieht Dahl im Judenchristentum. Dort habe man mit Hilfe der
‘Ageda-Vorstellung den skandaltsen Kreuzestod Jesu theologisch verarbeitet,
dhnlich wie Jahrhunderte zuvor das Judentum damit Leiden und Tod vieler gldu-
biger Juden unter Antioches Epiphanes verstehen lernte.*?

38 Vgl. R. Le Déaut, La présentation targumique du sacrifice d’Isaac et la sotériologie
paulinienne, in: Studiorum Paulinorum Congressus Internationalis Catholicus 1961,
Annalecta Biblica 17-18, Rom 1963, 2563-2574; J. E. Woods, Isaac Typology in the
New Testament, NTS 14, 1968, 583-89; N. A. Dahl: Atonement - An Adequate
Reward for the Akedah?, in: Neotestamentica et Semitica. Studies in Honor of
Matthew Black, E. Ellis/ M. Wilcox (Hg.), Edinburgh 1969, 15-29; R. J. Daly, The
Soteriological Significance of the Sacrifice of Isaac, CBQ 39, 1977, 45-75.

39 De Abrahamo 167-207.
40 Vgl. Daly, aaO 66.

41 Dahl, aaO 18.

42 Vgl. aaO 19.

43 Vgl. aaO 24f.

38



Gewichtige traditionsgeschichtliche Einwinde gegen die postulierte Ver-
bindung von paulinischer Soteriologie und 'Ageda formulierten hingegen 1978
P. R. Davies und B. D. Chilton, die sich zwar in erster Linie auf den Aufsatz von
Daly bezogen, aber implizit auch die These der frilheren Auslegung kritisier-
ten.* Thre Kritik richtet sich v.a. auf zwei Punkte: Erstens stellen sie das hohe
Alter der jiidischen 'Ageda-Uberlieferung in Frage. Dies resultiert nicht nur aus
einer spaten Datierung der entsprechenden Quellen (Kritik an dem hohen Alter
der Targumim iibten bereits zuvor J. A. Fitzmyer und P. Grelot), sondern auch
aus einer engen Definition des Begriffes "'Ageda" als "a haggadic presentation of
the vicariously atoning sacrifice of Isaac".* Zweitens bestreiten sie die Beweis-
kraft der neutestamentlichen Belege fiir einen Zusammenhang fiir eine Rezept-
ion der 'Ageda-Tradition im Urchristentum.* Nach Ansicht von P. R. Davies und
B. D. Chilton ist der ganze Gedankenkomplex erst nach der Zerstorung des Tem-
pels 70 n.Chr. nachzuweisen. Mit ihm werde nicht nur die Zerstérung des
Jerusalemer Heiligtums theologisch verarbeitet, sondern zugleich die
Einzigartigkeit des Sithneopfers Jesu bestritten.” Die partielle Ubereinstimmung
zu Geiger fillt ins Auge: Nach Chilton und Davies hat nicht das Christentum
jiidische Uberlieferungen aufgegriffen, sondern umgekehrt das Judentum (in
polemischer Absicht) an christliche Traditionen angekniipft.

Unbeeindruckt von dieser Kritik bekriftigte 1980 der konservative jiidische
Religionswissenschaftler Philipp Sigal die Auffassung, die paulinische Soterio-
logie sei wesentlich von der 'Agedat Jitzchaq her zu verstehen: "Paulus betrach-
tete den Tod Jesu als ein Siihneopfer sowohl im Sinne von Isaaks ‘akedah als
auch in dem des Opfers des Osterlammes."*® Sigals These dhnelt insofern der von
G. Vermes, als auch er die paulinische Soteriologie in Entsprechung zum Selbst-
verstindnis Jesu sieht, "who (..) saw his Sonship in terms of Isaac, and his
function in terms of the 'akedah."* Als jiidische Vorbilder fiir dieses Selbst-
verstdandnis Jesu nennt er Denkmuster, wie sie sich bei Philo finden und "Tradi-

44 P. R. Davies u. B. D. Chilton, The Agedah: A Revised Tradition History, CBQ 40,
1978, 514-533.

45 AaO 515.

46 W. D. Davies hatte bereits Jahre zuvor in einer Rezension des Schoeps’schen
Paulusbuches diesen Punkt kritisiert: "The specific passages in the New Testament
understood as referring to the Agedath Isaac (..) are not sufficiently cogent, in view
of the absence of any explicit reference to the Agedath Isaac in Paul, to be
convincing." (NTS 10, 1964, 299).

47 Damit ndhern sie sich in gewisser Weise wieder der These A. Geigers an, wonach die
jiidische 'Ageda-Vorstellung in polemischer Auseinandersetzung mit christlichen
Theologumena entstanden sei.

48 Philipp Sigal, Judentum, Stuttgart u.a. 1985, 85.
49 Sigal, The Emergence of Contemporary Judaism, Bd. U1, Pittsburgh 1980, 419.

39



tionen, nach denen Isaaks ‘akedah am pesah-Fest stattgefunden hat".>° Fiir das
Versténdnis des Paulus hilt er vor allem den targumischen Midrasch (Leviticus
Rabbah 2,11) fiir erhellend, wo es heiBit, das tidgliche Brandopfer erinnere Gott an
das Selbstopfer Isaaks. Sofern dort als NutznieBer dieses Opfers "Heide und
Israelit, Mann und Frau, Knecht und Magd" genannt werden, kann der jiidische
Ausleger diesen (allerdings recht spiten)’! Text in Zusammenhang mit Galater
3,27ff. und Rémer 10,12f. bringen.’> Die Auferstehung nach 1. Korinther 15,4
"am dritten Tag" hédngt seines Erachtens mit dem dritten Tag des Abraham zu-
sammen, an dem dieser nach Genesis 22,4 das Opfer ausfiihren sollte.® SchlieB-
lich interpretiert er auch die Abendmahlstraditionen bei Paulus (wie 1 Kor 11,24)
vor dem Hintergrund der 'Ageda: "The participant in the eucharist is alluding to
the targumic tradition of God’s daily remembrance of Isaac."*

Wesentlich umsichtiger urteilte Alan F. Segal® in einem 1984 vertffentlichten
Aufsatz. Der jiidische Forscher hilt es fiir unmoglich, targumische Traditionen aus
dem 1. Jahrhundert von spiteren Erweiterungen abzugrenzen. Andererseits gibt es
fiir Segal klare Hinweise dafiir, dal bereits in vorchristlicher Zeit die Opferung
Isaaks im Judentum als ein Paradigma fiir das Martyrium vieler Juden unter den
Seleukiden und als Begriindung der Opfer im Jerusalemer Tempel interpretiert wur-
de. Es wiire also einerseits falsch, zu leugneén, daf3 das Thema schon in vorchristlicher
Zeit existierte und in einem Zusammenhang zur Mirtyrertradition und der Vorstel-
lung stellvertretender Siihne stand. Andererseits konne nicht behauptet werden, es
habe eine einzige paradigmatische Tradition gegeben, die einfach zur Interpretation
von Jesu Leiden aufgenommen werden konnte. Paulus beziehe sich nur indirekt auf
die Tradition von der Opferung Isaaks. Zudem sei bei ihm eine bemerkenswerte
exegetische Funktionalisierung der ‘Ageda festzustellen. Mogliche indirekte Bezie-
hungen sieht Segal vor allem in Romer 8,32 und 1. Korinther 15,3b. Auch Galater
3,13-14 konne als Paraphrase von Genesis 22,18 oder 28,4 verstanden werden. Neu
im Vergleich mit der jiidischen Tradition sei vor allem der Bezug der Isaak-Ge-
schichte auf den gekreuzigten Messias. Diese Neuerung erklire sich nicht einfach
traditionsgeschichtlich, sondern allein durch seine Glaubenserfahrung. Die
paulinische Auslegung der Isaak-Geschichte griinde sich zwar auf verschiedene
Striange der jlidischen 'Ageda-Tradition, habe aber einen vollig neuen Zweck ver-
folgt: den Sieg eines scheinbar gescheiterten -Messiaskandidaten nachzuweisen.
Trotz seiner christlichen Grundiiberzeugung seien die Stringe der jlidischen Traditi-
on bei Paulus noch intakt. Der Apostel komme bei seiner Rede vom stellvertretenden
Siihneleiden Jesu ohne explizite Bezugnahmen auf die Schrift aus, weil dieses von

50 Sigal, Judentum, 81; damit spielt Sigal wohl auf das oben schon erwihnte Jubilden-
buch an.

51 Nach Strack/ Stemberger, aaO 269 fillt die Redaktion zwischen 400 und 500.
52 Sigal, Emergence I/1, 485, Anm. 116.

53 Vgl. aaO 485, Anm. 117.

54 AaO 419.

55 AlanF. Segal, "He who did not spare his own son...". Jesus, Paul and the Akedabh, in:
From Jesus to Paul, FS F. W. Beare, P. Richardson/ J. C. Hurd (Hg.), Waterloo 1984,
169-184.

40



seinen Gemeinden ohnehin mit dem Leiden der Mirtyrer in Zusammenhang ge-
bracht wurde. Wenn nach dem Jahre 70 das Judentum die Tempelzerstorung durch
eine Martyriologie Isaaks zu verstehen versuchte (vgl. die Rosch-Haschana-
Liturgie!), tut sie damit nach Segal etwas Ahnliches wie das frithe Christentum (und
wahrscheinlich auch nicht unabhiingig von diesem), als dieses das Kreuz Jesu zu er-
kldren versuchte. Beide Male gehe es um die Bewiltigung der Theodizeefrage.

Unser Uberblick iiber die wissenschaftliche Debatte der letzten gut hundert Jahre
hat gezeigt, da3 immer wieder traditionsgeschichtliche Zusammenhénge zwischen der
Uberlieferung von der Fesselung Isaaks und der paulinischen Soteriologie vermutetet
wurden. Gestiitzt wurde eine solche These hauptséchlich von jiidischen Auslegemn
(Lévi, Schoeps, Vermes, Spiegel), aber auch christliche Exegeten nahmen sie positiv
auf und fiihrten sie weiter (Dahl, Le Déaut, Daly, Woods). Sieht man einmal von der
Position Sigals und (eingeschriinkt) Segals ab, so scheint das Zutrauen der Forscher in
letzter Zeit allerdings etwas zu schwinden, wohl nicht zuletzt bedingt durch die
vehemente Kritik von Chilton und Davies. Die gewachsene Skepsis duf3ert sicht nicht
nur in der geringen Zahl neuerer Beitrige zum Thema, sondern auch darin, daf} die
meisten aktuellen Pauluskommentare solche Beziige oft nicht einmal mehr erwégen.
Es sind v.a. zwei Pramissen dieser These, die nicht (mehr) allgemein akzeptiert sind:
Erstens bezweifelt man die vorchristliche Entstehung der mutmaBlichen jiidischen Pa-
rallelen, zweitens glaubt man in den unbestritten echten Paulusbriefen keine iiberzeu-
genden Parallelen zur jiidischen 'Ageda-Tradition finden zu konnen. Beide Primissen
sollen nun einer kritischen Bewertung unterzogen werden.

Die jiidische 'Ageda-Tradition

In der Beurteilung der ersten Primisse kann ich mich nur auf das Urteil der
neueren historischen Erforschung des jiidischen Schrifttums verlassen, denn
eigene Untersuchungen wiirden den vorgegebenen Rahmen dieses Aufsatzes
sprengen. Die Gefahr, sich eines Anachronismus schuldig zu machen, wenn
man paulinische Aussagen vor dem Hintergrund des rabbinischen Schrifttums
erklirt, ist in den zuriickliegenden Jahren immer deutlicher geworden. Allen
voran J. Neusner hat die neutestamentliche Wissenschaft vor einem
unkritischen Umgang mit rabbinischen Texten gewarnt. Diese Texte sind in
einem jahrhundertelangen Wachstumsprozefl entstanden und deshalb extrem
schwer zu datieren. Bei weitem nicht alle Ausspriiche, die einem friihen
Rabbinen in den Mund gelegt werden, stammen auch wirklich von ihm oder
aus seiner Zeit. Deshalb sind Stellen aus dem rabbinischen Schrifttum nur mit
groBer Behutsamkeit als Quellen fiir die Existenz einer vorchristlichen 'Ageda-
Tradition auszuwerten.’® Manche Ahnlichkeit, die auf den ersten Blick wie

56 Vgl.J. Neusner, Sanders’ Paul and the Jewish People, JQR 74, 1984, 416-423; Ders.,
The Use of the Later Rabbinic Evidence for the Study of Paul, in: Approaches to
Ancient Judaism, Vol. II, W. S. Green (Hg.), Brown Judaic Studies no. 1,9, Chico,
43-63; vgl. auch K. Lehmann, Auferweckt am dritten Tag nach der Schrift. Friiheste
Christologie, Bekenntnisbildung und Schriftauslegung im Lichte von 1 Kor 15,3-5,
QD 38, Freiburg i. Br. 1968, 271.

41



eine paulinische Anspielung auf rabbinische Gedanken aussieht, erweist sich
bei genauerem Hinsehen als rabbinische Reaktion auf einen — durch die
Kirchenviter gefilterten — Paulus.*’

Das gleiche Problem betrifft auch die Belege aus der synagogalen
Liturgie: Das von Lévi ins Gesprich gebrachte Mussaf-Gebet aus der Rosch-
Haschana-Liturgie beispielsweise ist zwar fiir unsere Fragestellung interes-
sant, weil es einer der wenigen Texte ist, in dem eindeutig vorausgesetzt
wird, daB3 Isaak tatsdchlich geopfert wurde. Sofern dort auch von einer
Sithnewirkung fiir die Nachkommen Abrahams die Rede ist, scheint die Nihe
zu Paulus also besonders groB3.”® Doch ist es sicher zu optimistisch, einen sol-
chen Gebetstext in die vor- bzw. friithchristliche Zeit zuriickzudatieren. Die
spatere synagogale Liturgie hat "erst im Lauf der Jahrhunderte nach 70 n.
Chr. - wenn auch unter Aufnahme Zlterer Elemente - ihre Ausformung erfah-
ren, und die Gebetstexte blieben noch lange im Flufl. Was von ihren Grund-
lagen (Themen) in den pharisdischen Gruppen vor 70 n. Chr. in Gebrauch
war, ist nur teilweise belegt oder vermutbar.">

Nicht unproblematisch ist auch eine Beweisfiihrung, die sich allein auf die
Targumim verldBt, denn "none of the extant rargumim (exept for the one from
Qumran) reached its current form before the early Middle Ages, and there is no
reason to assume that every exegetical twist and turn is the residue of ancient
tradition."® Die Targumim vermogen eine solche Beweislast, wie sie ihnen
beispielsweise Vermes aufbiirdet, nicht zu tragen. Selbst wenn man fiir eine
in den Targumim bezeugte Auslegung Parallelen in Texten von verbiirgt ho-
hem Alter findet, sagt das zunidchst noch nichts iiber das Alter des Targums,
sondern lediglich iiber das Alter dieser konkreten Einzelauslegung.®' Des-
halb sollten die Targumim allenfalls noch als stiitzendes Argument heran-

57 Vgl. B. L. Visotzky, Trinitarian Testimonies, USQR 42, 1988, 73-85.

58 "Unser Gott und Gott unserer Viter, gedenke unser in gutem Gedenken vor Dir und
1aB uns den BeschluB der Hilfe und des Erbarmens von den hochsten Himmelshéhen
zuteil werden; gedenke unser, Ewiger, unser Gott, des Bundes, der Gnade und des
Schwures, welche Du unserem Vater Abraham auf dem Berge Moria zugeschworen.
Es erscheine vor Dir die Bindung, als unser Vater Abraham seinen Sohn Isaak auf
dem Altar band und sein Erbarmen bezwang, um Deinen Willen von ganzem Herzen
zu erfiillen. So mége Dein Erbarmen Deinen Zorn von uns abwenden, und in Deiner
groBBen Giite lasse Dein Zorn ab von Deinem Volk und Deiner Stadt und Deinem
Erbteil ... Denn Du gedenkst alles Vergessenen von Ewigkeit, und kein Vergessen
gibt es vor dem Throne Deiner Ehre, der Opferung Isaaks gedenke heute seiner
Nachkommenschaft in Erbarmen. Gelobt seist Du, Ewiger, der des Bundes gedenkt"
(deutsch nach Zuidema, aaO 56).

59 J. Maier, Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit des Zwei-
ten Tempels, NEB Erg.band 3, Wiirzburg 1990, 243f.

60 S.J. D. Cohen, From the Maccabees to the Mishnah, Philadelphia 1989, 211.
61 Vgl. J. Maier, aaO 139.

42



gezogen werden. Damit wird aber ein GroBteil der Belege der élteren For-
schung (Lévi, Schoeps) hinfillig.®

Damit ist freilich noch nichts iiber den fraglichen Zusammenhang von
Moria und Golgatha entschieden, denn auch nach Abzug des rabbinischen und
targumischen Matérials verbleibt noch ein ausreichend grofer Bestand an nach-
weislich alten Schriften, die auf die Existenz einer vor- bzw. nebenchristlichen
'Ageda-Tradition hinweisen. Die oben bereits erwéhnten Stellen im Jubiliden-
buch, vierten Makkabéderbuch, Philo, Pseudo-Philo und (eingeschrénkt) Jose-
phus belegen ein Verstiandnis der Fesselung Isaaks als stellvertretende Siihne fiir
die Siinden Israels. Josephus identifiziert (wie schon 2 Chr 3,1) Moria mit dem
Tempelberg (Ant. Jud. 1,13, 226), ohne allerdings diese Linie (wohl aus Riick-
sicht auf seine heidnischen Leser) weiter auszuziehen. Auch Jubildenbuch 18,13
lokalisiert Moria auf dem Zion und stellt so die Opferung Isaaks als Prifiguration
des spiteren Opferkults dar. Wenn in Jubildenbuch 17,15 die 'Ageda auf den 14.
Nissan (den Tag also, an dem die Pessach-Limmer geschlachtet werden) datiert
wird,®* weckt das natiirlich Assoziationen an das urchristliche Verstindnis der
Kreuzigung Jesu als Pessach-Opfer.** DaB auch Philo das Geschehen auf dem
Berge Moria als eine Opferhandlung versteht, wird deutlich, wenn er Abraham
mit einem Priester (hdsper hiereus) vergleicht.®® Wihrend der Alexandriner (wie
auch Jos) ausdriicklich feststellt, daB das Opfer nicht vollzogen wurde,® formu-
liert der Autor des vierten Makkabé#erbuches so, als sei Isaak tatsdchlich umge-
kommen. Das verwundert nicht, sollte doch das Geschick der Viter fiir die ge-
genwirtige Leidenssituation der Juden transparent werden. So ermahnt in 16,18-
20 eine jiidische Mutter ihre vom Tode bedrohten sieben Sthne mit folgenden
Worten: "Gedenket daran, daB Gott es ist, durch den ihr an der Welt teilhabt und
euch des Lebens erfreut. Deshalb seid ihr schuldig, um Gottes willen jede
Miihsal zu erdulden. Um seinetwillen geschah es, dafl auch unser Vater Abraham
eilte, seinen Sohn, den Volkervater, zu schlachten, und daf} Isaak, als er die
schwertbewaffnete Hand auf sich niederzucken sah, nicht erschrak." (4 Makk
16,18-20).

62 Vgl. freilich das optimistischere Urteil R. Haywards: "It seems clear that the basic
stratum of the Targumic Agedah was in existence by the first century AD." R.
Hayward, The Targumic Account of the Sacrifice of Isaac, JJS 32/2, 1981, 149; dhn-
lich auch C. Thoma: "Today no one will deny that individual traditions in the Targum
and Midrash concerning the Agedah go back to pre-Christian times." C. Thoma,
Observations on the Concept of the Early Forms of Akedah-Spirituallity, in:
Standing before God, FS J. Oesterreicher, A. Finkel/ L. Frizzel (Hg.), New York
1981, 215.

63 Hier ist von einer Diskussion im himmlischen Rat die Rede, die auf den 12. Nissan
datiert wird. Die Opferung selbst findet drei Tage spiter, also entweder am 14. oder
15. Nissan statt (je nachdem, ob man den ersten Tag mitzéhlt oder nicht).

64 Diese Konzeption findet sich v.a. im Joh-Ev., vgl. aber auch 1 Kor 5,7, wo Paulus
von Christus als unserem Pessachlamm spricht.

65 De Abrahamo 198.
66 De Abrahamo 177.

43



Ein Verstindnis von Genesis 22 als ein zugunsten kiinftiger Generationen
dargebrachtes Ganzopfer findet sich auch bei Pseudo-Philo,*” wobei die Grenzen
zwischen kultisch-siihnender und ethisch-meritorischer Deutung verschwim-
men. Auch bei diesem Autor kann man fragen, ob nicht (zumindest implizit) an
ein wirklich vollbrachtes Opfer gedacht ist. Das gilt vor allem, wenn (in einer
Gottesrede an Bileam) das Blut Isaaks als Grund der Erwiihlung Israels genannt
wird (18,5)%® oder die (tatsdchlich umgekommene!) Tochter Jiphtas ihr eigenes
Schicksal mit dem Isaaks vergleicht (40,2-3). Die beiden wichtigsten potentiel-
len Ankniipfungspunkte fiir die christliche Deutung des Todes Jesu (ein tatséch-
lich ausgefiihrtes Sohnopfer mit Siihnewirkung) scheinen sich also schon in vor-
christlicher Zeit herausgebildet zu haben. Deshalb darf man wohl mit C. Thoma
annehmen: "In the history of motifs, there seems to be no problem in locating the
Akedah-spirituality in the second to first centuries before Christ."®

Es gab also zur Zeit des Paulus eine jiidische 'Ageda-Tradition, an die er sich
hitte anlehnen konnen, als er seine Soteriologie entwickelte. Ob er dies auch
wirklich tat, ist freilich eine weitere, noch offene Frage. Zu ihrer Beantwortung
soll nun eine exegetische Uberpriifung der wichtigsten Belegstellen in den Brie-
fen des Apostels dienen, die freilich auch nur holzschnittartig sein kann.

Paulinische Soteriologie

Wie bereits H. J. Schoeps einrdumen mufte, kann bei Paulus zumindest nicht
von einer expliziten [saak-Christus-Typologie die Rede sein. Wo in den echten
Paulinen Isaak namentlich erwihnt wird (Rom 9,7.10; Gal 4,28), spielt sein frei-
williges Opfer nach Genesis 22 kaum eine Rolle. Hier geht es allein um die Frage,
wer die legitimen Erben Abrahams sind. Christus steht allenfalls im Hintergrund
der Gedankenfiihrung als der Mittler der Abrahamssohnschaft. Bezeichnender-
weise dienen diese Stellen auch bei keinem der behandelten Autoren zum Beleg
seiner traditionsgeschichtlichen Thesen. Umgekehrt weisen die Stellen, die diese
Thesen stiitzen sollen, nur vereinzelt deutliche Anklénge an die ‘Ageda auf.

Dies ist immerhin der Fall bei Romer 8,32, wo Paulus im Blick auf Gott
schreibt: "... der auch seinen eigenen Sohn nicht verschont hat, sondern hat ihn
fiir uns alle dahingegeben." Fast wortliche Ubereinstimmungen mit Genesis
22,16 (LXX)" verleihen der schon von Origenes geiuBerten Vermutung Nah-
rung, der Apostel habe hier auf die Fesselung Isaaks angespielt.”! Auch U.

67 "Ecce nunc offero te holocaustum Deo" (Bibi. Ant. 32,2).

68 "..et pro sanguine eius elegi istos." Der Einwand von Chilton und Davies, hier kénne
es nicht um das Blut Isaaks gehen, da es sich ja in seinem Fall um ein Brandopfer
handelte (Chilton, Davies, aaO 528), ist zu konstruiert, um wirklich iliberzeugen zu
konnen.

69 AaO 215.

70 Vgl. Gen 22,16 LXX: ik efeisé tii hyii sii ti agapéti mit Rom 8,32: hos ge tii idii
hyii ik efeisato.

71 PL. 12,203,
44



Wilckens meint, daf die Anspielung dieses Verses auf Genesis 22,16 "nicht gut
bestritten werden kann".”? Anders aber als die bekannten griechischen Versionen
dieses Verses bezeichnet Paulus weder hier noch sonst den geopferten Sohn als
"geliebt" (agapétos; LXX), "eingeboren" (monogenés; Aquila) oder "einzig"
(monos; Symmachos). Das verwundert umso mehr, wenn man sich vergegen-
wirtigt, wie sehr gerade die beiden erstgenannten Begriffe im iibrigen Neuen
Testament christologisch besetzt sind. Das von ihm stattdessen verwendete idios
lieBe sich allenfalls noch als eine blasse Ubertragung des hebriischen jachid ver-
stthen. Wenn es bei Paulus heiBt, Gott habe seinen Sohn dahingegeben
(pareddken),” erinnert das zwar an die philonische Wiedergabe von Genesis 22
(Quod Deus sit immutabilis, 4), wo gleiches von Abraham ausgesagt wird.” Die-
se Terminologie 146t sich aber ebenso leicht von Jesaja 53,6 (LXX) her erkléren,
wo es im Blick auf den Gottesknecht heilt: kai kyrios pareddken auton tais
hamartiais hémédn.” Deshalb diirfte an diesem Punkt Chilton und Davies Recht
zu geben sein: "The use of paradidomi and (..) of agapétos have no neccesary or
even primary connection to the Akedah doctrine so that passages in which these
terms appear need not be exegeted in terms of the sacrifice of Isaac."”

Doch selbst diese beiden Autoren, die sonst im Neuen Testament keine Be-
ziehungen zwischen dem paulinischen Christus und Isaak erkennen konnen,
konzedieren Beziehungen von Romer 8,32 zur 'Ageda.”’ Aber welcher Art konn-
ten diese Beziehungen sein? Es geht an dieser Stelle jedenfallls weniger um eine
Parallele zwischen Isaak und Christus als um "akind of implicit analogy between
God’s action and the action of Abraham in sacrifying his son".”® Deshalb kann
man nicht einfach von einer Isaak-Christus-Typologie sprechen, wie Woods u.a.
das getan haben.” Eher konnte man mit N. A. Dahl einen Zusammenhang von
"act and reward"®’ sehen, d.h.: Weil Abraham seinen eigenen Sohn nicht schonte,

72 U. Wilckens, der Brief an die Romer, EKK VI1/2, Neukirchen 1980, 173, Anm. 772;
dhnlich auch K. Lehmann, aaO 269, Anm. 701, P. Stuhlmacher, Biblische Theologie
des Neuen Testaments, Bd. 1: Grundlegung. Von Jesus zu Paulus, Gottingen 1992,
295; C. K. Barrett, A Commentary on the Epistle to the Romans, London 1957, 99
und J. Ziesler, Pauline Christianity, revised edition, Oxford 1990, 95; anders freilich
H. Schlier, Der Romerbrief. Kommentar, HThK 6, Freiburg i.Br. 1987, 277.

73 Vgl. auch Rém 4,25 und (als Selbsthingabe Jesu) Gal 1,4; 2,20 und Eph 5,2.25
(paulinisch?).

74 Vgl. Le Déaut, aaO 570.

75 Ahnlich auch Jes 53,12: paredothé eis thanaton hé psyché auti ... dia tas hamartias
autén paredothé; vgl. auch P. Stuhlmacher, aaO 295 und F. Hahn: Christologische
Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frithen Christentum, FRLANT 83, Gottingen *1966,
62f. und Wilckens, aaO, Bd. 2, 173.

76 Chilton, Davies, aa0O, 532; (Transkription, S.M.)
77 Vgl. aaO 530.

78 A.F. Segal, aaO 177f.

79 Vgl. Woods, aaO 589.

80 N. A. Dahl, aaO 19.

45



belohnte ihn Gott damit, dafl er ihn zum Segen der Volker machte, indem er sei-
nerseits seinen Sohn dahingab. Wilckens wendet zwar ein, daB hier "einzig das
Motiv des Nicht-Schonens zum Tragen (kommt), und gerade nicht das des
Opfers".®! Doch schliefit dies Beziige zur jiidischen ‘Ageda-Vorstellung keines-
wegs aus, denn auch dort wird neben dem freiwilligen Selbstopfer Isaaks zu-
gleich auch der Gehorsam Abrahams herausgestellt.* Wenngleich also ein ge-
wisser Zusammenhang von Romer 8,32 mit der jiidischen Tradition von der
Fesselung Isaaks nicht auszuschlieflen ist, ist noch nicht ausgemacht, ob es
Paulus selbst war, der hier Anleihen an die ‘Agedah-Uberlieferung machte. Die
nur noch von wenigen Forschern abgestrittene Tatsache, daf} in diesem Vers tra-
ditionelle Formulierungen verarbeitet sind, mahnt eher zur Zuriickhaltung in die-
ser Frage.®

Noch weniger offenkundig sind die Beziige zwischen der ‘Agedat Jitzchaq
und der paulinischen Soteriologie in Galater 3,13-14. Zwar kann man mit Segal
und Dahl Galater 3,14a als eine Paraphrase von Genesis 22,18 verstehen,* wo-
bei der Segen Abrahams dort nicht "durch dein Geschlecht", sondern "in Jesus
Christus" den Volkern zuteil wird. Ob aber der im Gestriipp verfangene Widder
(Gen 22,13) etwas mit dem ans Holz gehdngten Menschen aus dem
Deuteronomium-Zitat in Galater 3,13b zu tun hat, mag man bezweifeln. Doch
selbst dann wird nicht Isaak, sondern allenfalls der Widder mit Christus
parallelisiert.* Dies spricht noch nicht gegen eine Abhingigkeit des Paulus vom
jiidischen Versténdnis der ‘Ageda, denn auch dort ist es zu Motivverschiebungen
von Isaak auf den Widder gekommen.*® Aber von einer Typologie kann an dieser
Stelle jedenfalls nicht gesprochen werden.

Wenig wahrscheinlich sind auch Verbindungen zwischen Romer 4,16-25
und der 'Agedat Jitzchaq, wie u.a. Schoeps, Vermes und Daly® sie voraussetzen.
Wie schon die Dahingabeformel in Romer 8,32 diirfte auch 4,25 ("welcher ist um
unserer Siinden willen dahingegeben ...") am einfachsten im Kontext des
Gottesknechtsliedes Jesaja 53 (und nicht der ‘Ageda-Uberlieferung) zu erkliren
sein. Auch das Auferstehungsmotiv ("und um unserer Rechtfertigung willen
auferweckt"), das in der '‘Ageda-Tradition (aber eben nicht nur da!) eine wichtige

81 AaO 173, Anm. 772.
82 So z.B. bei Philo, De Abrahamo, 167-207; vgl. dazu auch Daly, aaO 55f.

83 Das gilt vor allem von der Dahingabeformel, die in der Abendmabhls- (1 Kor 11,23)
und Passionsiiberlieferung (Mk 9,31; 14,31par.) eine wichtige Rolle spielt; vgl. H.
Paulsen, Uberlieferung und Auslegung in Romer 8, Neukirchen 1972, 141-147 und
Wilckens, aaO, Bd. 2, 171.

84 Vgl. Segal, aaO 178; Dahl, aaO 23; dhnlich Vermes, aaO 220.
85 Vgl. Dahl, aaO 23 und Segal, aaO 178.
86 Vgl. das Schofarblasen des Neujahrstages zum Heile Israels.

87 Vgl. Schoeps, Aus friihchristlicher Zeit, 235; Vermes, aaO 220, Anm. 1; Daly,
aa0 72.

46



Rolle spielt,®® reicht als Beleg fiir die Annahme traditionsgeschichtlicher Verbin-
dungen nicht aus.? Gegen eine Anspielung auf die Fesselung Isaaks spricht vor
allem der Skopus von Rémer 4: Nicht aufgrund der Bereitschaft, seinen Sohn zu
opfern, sondern aufgrund seines Glaubens, daf er als Hundertjéhriger noch einen
Nachkommen haben wiirde, wird Abraham jene Gerechtigkeit zugesprochen,
von der Paulus in dieser Passage spricht (vgl. Genesis 15,6).°° Allerdings sollte
beachtet werden, da3 Genesis 15 und Genesis 22 in jiidischer Tradition schon
sehr frith miteinander kombiniert wurden,” so daB ein Bezug auf eine dieser
Stellen auch Assoziationen an die andere wachgerufen haben kann. Ubrigens
wird auch 4,25 von vielen Auslegern als traditionelle Formel betrachtet, weshalb
eine Abhingigkeit des Apostels von jiidischen Vorstellungen auch hier nur eine
vermittelte sein konnte.*?

Ebenso unwahrscheinlich sind Beziehungen zwischen Romer 3,25 (".... den
hat Gott hingestellt als Siihne[mittel]") und der jiidischen Uberlieferung von der
Fesselung Isaaks. Die anderslautende These von Schoeps stiitzt sich vor allem
auf eine angebliche Ankniipfung von proetheto an jarah in Genesis 22,8, was
aber schon aus sprachlichen Griinden nicht tragfihig ist: Erstens lautet das
Aquivalent fiir jarah in der Septuaginta nicht proetheto, sondern opsetai. Zwei-
tens ist die Bedeutung "sich ersehen" fiir proetheto bei Paulus nicht iiblich.”
Immerhin kann in Rémer 8,28 und 9,11 das Substantiv prothesis verwendet wer-
den, um gottliche Vorherbestimmung auszudriicken. Zu vage ist auch der von
Le Déaut und Dahl gegebene Hinweis auf den (umstrittenen) Begriff
hilastérion,** wenngleich dieser (wie die 'Ageda) mit dem Opferkult am

88 Die zweite Bitte des Achtzehn-Bitten-Gebets (redigiert um 100 n. Chr., im Kern si-
cher ilter), das den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs anruft, lautet: "Du bist méch-
tig fiir alle Zeit, Herr, der Du die Toten belebst. Der stark ist zum Helfen, der die
Lebenden ernihrt mit Gnade, die Toten belebt mit groBem Erbarmen, die Fallenden
stiitzt, die Kranken heilt und die Treue denen hilt, die im Staube schlafen. Wer ist
wie Du, Herr der Allmacht, und wer gleicht Dir, Konig, der da totet und belebt und
Heil aufsprieBlen 146t. Und treu bist Du, die Toten wieder zu beleben. Gepriesen seist
Du, Herr, der die Toten wiederbelebt." (zit. nach Zuidema, aaO 24).

89 Mit Chilton, Davies, aaO 532; gegen Daly, aaO 72.

90 Vgl. E. Kidsemann, Der Glaube Abrahams in R6m 4, in: Paulinische Perspektiven,
Tiibingen 21972, 140-177, bes. 143ff.; U. Wilckens, aaO, Bd. 2, 280f.

91 Vgl. z.B. 1 Makk 2,52.

92 Vgl. R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1984, 49; W. Kra-
mer, Christos, Kyrios, Gottessohn. Untersuchungen zu Gebrauch und Bedeutung der
christologischen Bezeichnungen bei Paulus und den vorpaulinischen Gemeinden,
AThNT 44, Stuttgart 1963, 26, Anm. 46; K. Wengst, Christologische Formeln und
Lieder des Urchristentums, TU 97, Berlin 1966, 94-97; W. Popkes, Christus traditus.
Eine Untersuchung zum Begriff der Dahingabe im NT, AThANT 49, Ziirich 1967,
194.

93 Vgl. Woods, aaO 587.
94 Vgl. Le Déaut, aaO 571f.; Dahl, aaO 24.

47



Jerusalemer Tempel® wie auch mit der Mirtyrertheologie der Makkabierzeit™
in Verbindung gebracht werden kann.”” SchlieBlich ist auch die These, der "Er-
weis der Gerechtigkeit Gottes" (3,26) stelle eine Erfiillung seines Eides an Abra-
ham (Genesis 22,16-18) dar, lediglich eine unbewiesene Behauptung.”® Da viele
Exegeten Romer 3,25f. als vorpaulinische Tradition beurteilen, gilt auch hier:
Wenn ein Einflu} der jiidischen ‘Ageda-Tradition vorliegt, dann hichstens ein
durch das urchristliche Bekenntnis vermittelter.”

Als weiterer Beleg fiir die mutmaBliche Ankniipfung der paulinischen Lehre
an die jiidische Tradition von der ‘Agedat Jitzchaq diente auch 1. Korintherbrief
15,3b.4. Aus der Erwidhnung des dritten Tages in Genesis 22,4 148t sich aber
wohl kaum eine sichere Parallele zur Auferstehung Jesu am dritten Tag konstru-
ieren, obwohl bei den Rabbinen mit der Opferung Isaaks der Gedanke seiner
Auferstehung verbunden war.'® Daf} die Targumim zu Genesis 22 den dritten
Tag hervorheben,'®! darf nicht iiberinterpretiert werden angesichts der Fiille
biblischer und nachbiblischer Belege, die diesen Zeitpunkt auch in véllig ande-
ren Zusammenhéngen erwihnen.'” Ganz allgemein gilt er als das Datum eines
rettenden Eingriffes Gottes in die Geschichte Israels. Wenn schon eine einzelne
Stelle zur Interpretation der Auferstehung am dritten Tage besonderer
Hervorhebung verdient, dann ist dies viel eher Hos 6,2f.: "Am dritten Tage wer-
den wir auferstehen und vor ihm leben."'” Ahnlich unspezifisch mufl wohl auch
der Zusatz "nach den Schriften" verstanden werden. Wenn er sich auf das Ster-
ben Jesu "fiir unsere Siinden" bezieht, dann liegt erneut eine Bezugnahme auf das
Gottesknechtslied Jesaja 53 néher als eine Anspielung auf die ‘Ageda.'™ Jeden-

95 hilastérion ist in der LXX gewohnlich das griechische Aquivalent fiir das
hebriische kapporoet, was den Deckel der Bundeslade im Allerheiligsten des
Tempels bezeichnet. Zur Lokalisierung der ‘Ageda auf dem Tempelberg siehe
oben!

96 Vgl. 4 Makk 17,22, wo der Tod der Mirtyrer als Nachahmung der 'Ageda gesehen
wird: dia ... ti hilastériii [ti] thanatii auton.

97 Zur neueren Diskussion vgl. W. Kraus, Der Tod Jesu als Heiligtumsweihe. Eine
Untersuchung zum Umfeld der Siihnevorstellung in Rom 3,25-26a, Neukirchen
1992; knapper: Wilckens, aaO, Bd. 1, 190ff. und Stuhlmacher, aaO 194,

98 Vgl. Dahl, aaO 25f.

99 Vgl. W.G. Kiimmel, Theologie des Neuen Testaments nach seinen Hauptzeugen,
Gottingen #1980, 177; E. Kidsemann, Zum Verstindnis von Romer 3,24-26, in:
Exegetische Versuche und Besinnungen, aaO, Bd. 1, Géttingen 1964, 96-100;
Wilckens, aaO, Bd. 1, 188; Wengst, aaO 82-86.

100 Vgl. A. Strobel, Der erste Brief an die Korinther, ZBK NT 6.1, Ziirich 1989, 231.
101 Vgl. dazu Le Déaut, aaO 565, und K. Lehmann, aaO 269ff.

102 Z.B. Ex 19,10f.; Jon 2,1; Ps 2,7; 16,10; 118,16f.; vgl. auch BerR LX,1.

103 So auch Stuhlmacher, aaO 172 u.a.

104 InJes 53,4.5.12 findet sich der fiir Paulus untypische Plural "Ubertretungen"; vgl.
H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther, 21981, KEK V zur Stelle; #hn-
lich E. Kdsemann, Die Heilsbedeutung des Todes Jesu bei Paulus, in: Paulinische
Perspektiven, Tiibingen 21972, 73; A. Strobel, aa0 230 und Stuhlmacher, aaO 171.

48



falls reichen die Argumente nicht aus, um 1. Korinther 15, 3f. zu einer "highly
probable allusion to the Akedah" zu erkldaren.'® Auch in 1. Korinther 15,3b-5
gibt Paulus ein Traditionsstiick wieder, das er von anderen iibernommen hat.'*
Deshalb gehen mogliche Anklidnge an die ‘Ageda auf die von Paulus verwendete
Quelle, nicht auf ihn selbst zuriick.

Erneut kommen hochstens ganz lockere Ankldnge an die jiidische 'Ageda-
Vorstellung in Frage, wenn wir zuletzt die paulinische Abendmahlstradition
(I Kor 11, 24-26) untersuchen. Als wichtigstes Blndeghed zwischen beiden
Uberlieferungen gilt die Pessach-Tradition.!"” Diese weist in der Tat Verbindun-
gen zum paulinischen Herrenmahl auf (1 Kor 5,7), aber bezeichnenderweise au-
Berhalb der eigentlichen Abendmahl- -Uberlieferung und im Vergleich mit den
Synoptikern in viel kleinerem AusmaB.'”® Wihrend kaum bestritten werden
kann, daf Paulus den Tod Jesu auch im Sinne kultischer Siihne interpretierte,
scheint es mir doch weniger sicher, ob dabei immer oder in erster Linie an ein
Pessachopfer gedacht ist. Dal} die ‘Ageda in jiidischer Tradition wie das Pessach
auf den 15. Nisan datiert wird, ist fiir die paulinische Deutung des Todes Jesu von
geringem Interesse, weil bei thm dieses Datum nirgends erwihnt wird. Wenn
aber allein das Anamnesis-Motiv'® und das "Sterben-fiir" als Hinweise auf eine
mogliche traditionsgeschichtliche Verbindungen zwischen 1. Korinther 11 und
der 'Agedat Jitzchaq bleiben, ist dies zu wenig, um weitreichende SchluBfolge-
rungen daraus zu ziehen. Ubrigens liegt auch hier traditionelles Material vor, das
nicht erst Paulus sprachlich gestaltet hat.

Zusammenfassend 146t sich also sagen, da3 zwar die Existenz einer vor-
christlichen 'Ageda-Tradition im Judentum wahrscheinlich gemacht werden
konnte, aber die angeblichen Paralleltexte bei Paulus (vielleicht mit der Ausnah-
me von Romer 8,32) von dieser Tradition nicht wesentlich beeinflu3t sind. Oh-
nehin wiren mogliche Anklinge an die Opferung Isaaks dem vorpaulinischen
palédstinischen (?) Urchristentum (und nicht Paulus selbst) zuzuschreiben,!'
denn fast alle fraglichen Stellen gehen auf traditionelle Formulierungen zuriick.
Fiir die paulinische Soteriologie zentral, wie manche Forscher behauptet haben,
ist die ‘Ageda-Tradition folglich nicht.

105 Daly, aaO 71; dhnlich Woods, aaO 589.

106 Vgl. J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Gottingen *1960, 95-97; K. H.
Rengstorff, Die Auferstechung Jesu. Form, Art und Sinn der urchristlichen Oster-
botschaft, Witten “1960; Kisemann, Heilsbedeutung, 72 und Stuhlmacher, aaO
170.

107 Vgl. vor allem Vermes, 225ff.

108 Darauf hat schon H. Conzelmann: Grundrif3 der Theologie des Neuen Testaments,
Miinchen 1967, 72.76 aufmerksam gemacht.

109 Vgl. Ex 12,14, wo von Pessach gesagt ist: "Dieser Tag soll euch zum Gedichtnis
sein."

110 So auch K. Lehmann, aaO 269f., Anm. 701.

49



	Paulinische Soteriologie und die 'Aqedat Jitzchaq : Alan Franklin Segal zum 50. Geburtstag

