Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 51 (1995)

Artikel: Daniel und die Rabbinen : ein Beitrag zur Geschichte des
alttestamentlichen Kanons

Autor: Ego, Beate

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Daniel und die Rabbinen

Ein Beitrag zur Geschichte des alttestamentlichen Kanons

Beate Ego”

"Bei den Hebréern befindet sich Daniel nicht unter den Prophetenbiichern,
sondern unter jenen Biichern, die als ‘Hagiographen’ zusammengestellt wurden.
In drei Teile ist die Schrift von ihnen aufgeteilt: in das Gesetz, die Propheten, die
Hagiographen"! - Diese Worte aus dem Prolog des Hieronymus zum Danielbuch
vermag ein Blick auf die zeitgendssischen Quellen zu bestitigen: In simtlichen
christlichen Kanonlisten, die wir kennen, wird Daniel in einer Reihe mit den Pro-
pheten Jesaja, Jeremia und Ezechiel genannt®. Die rabbinische Tradition dagegen
rechnet in dem fiir die Einteilung des Kanons geradezu klassischen Beleg im
Babylonischen Talmud, Bava Batra’ das Buch Daniel zu den Schriften, den sog.
Ketuvim, wenn es heifit: "Die Reihenfolge der Schriften: Ruth, Psalmen, Hiob,
Spriiche, Qohelet, Lied der Lieder, Klagelieder, Daniel, die Esterrolle, Ezra und
die Chronik". An diesem Bild hat sich bis heute nichts geéndert: Wéhrend samt-
liche christliche Bibelausgaben das Danielbuch den Propheten zuordnen, befin-
det es sich im masoretischen Text - sei es in den Handschriften, sei es in den
Drucken - im letzten Kanonteil, eben den "Ketuvim" (Schriften). Dort steht Da-
niel meist nach dem Buche Ester und vor den Biichern Esra, Nehemia und der
Chronik. Fine Erkldrung dieses Phiinomens suchte man in der Regel in den histo-
rischen Umstidnden der Kanonwerdung: Als das Danielbuch, das im Jahre 165

*  Dr. Beate Ego, Akademische Ritin am Institutum Judaicum, Universitit Tiibingen,
Liebermeisterstr. 12, D - 72076 Tiibingen

1 "... non haberi Danihelem apud Hebraecos inter Prophetas, sed inter eos qui
Agiographa conscripserunt. In tres siquidem partes omnis ab eis Scriptura divitur, in
Legem, in Prophetas, in Agiographa..."; zitiert nach Biblia Sacra. Tuxta Vulgata
Versionem. Adiuvantibus Bonifatio Fischer Iohanne Gribomont, H. F. D. Sparks, W.
Thiele ... Stuttgart *1983, 1342.

2 Fiir eine Zusammenstellung des relevanten Materials vgl. E. Junod, La formation et
la composition de I'Ancien Testament dans I’ Eglise grecque des quatre premiers
siecles, in: J. D. Kaestli/O. Wermelinger, Le Canon de 1’Ancien Testament. Sa
formation et son histoire, Genf 1984, 105-151, hier: 135-151 (Zusammenstellung der
griechischen Quellen), und O. Wermelinger, Le canon des Latins au temps de Jér6me
etd’ Augustin, im gleichen Aufsatzband, 152-210, hier: 197-210 (Zusammenstellung
der lateinischen Quellen). Eine listenartige Ubersicht bietet A. C. Sundberg, The Old
Testament of the Early Church, HThSt 20, London/Cambridge, Mass. 1964-1969,
Table II, 58-59. Zum Ganzen s.a. M. Hengel, Die Septuaginta als christliche
Schriftensammlung und das Problem ihres Kanons, in: W. Pannenberg und Th.
Schneider (Hg.), Verbindliches Zeugnis, 1. Kanon - Schrift - Tradition (Dialog der
Kirchen 7), 34-127, hier: 68ff. K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets, in: In-
terpretation 39, 1985, 117-130, hier: 121.

3 bBB 14b-15a
18



v.Chr. seine literarische Endgestalt erhielt, kanonisch wurde, war der
Prophetenkanon bereits abgeschlossen und lie somit keine Erweiterung mehr
zu; das Danielbuch fand seinen Platz im letzten Teil des Kanons, bei den Schrif-
ten®. Als Bestitigung fiir diesen Sachverhalt verweist man in der Regel auf jenen
Abschnitt aus Sirachs "Lob der Viter" (Sir 48,22-49,10), wo zunichst die drei
groBen Propheten zusammen genannt werden, denen dann die Gruppe der
Dodekapropheten folgt. Diese Erkldarung impliziert die Annahme, daf} die
rabbinisch-masoretische Tradition die urspriinglichere ist, wohingegen die
christliche Uberlieferung spiter anzusetzen ist.

Einige Indizien lassen aber vermuten, dafl der Sachverhalt komplexer ist,
als es uns diese Quellen auf den ersten Blick Glauben machen mdchten. Belege
aus der Zeit vor der Tempelzerstorung deuten ndmlich darauf hin, daB Daniel
auch in jiidischen Uberlieferungen zu den Propheten gezihlt werden konnte. So
beschreibt der jiidische Historiker Josephus in seiner Schrift "Contra Apionem"
den Inhalt der Heiligen Schriften mit den folgenden Worten:

Von diesen sind fiinf Biicher Biicher Moses, welche die Gesetze umfassen,
dazu die Uberlieferung von der Entstehung des Menschen bis zum Tode
Moses. Dieser Zeitraum umfaf3t beinahe 3000 Jahre. Vom Tode Mose bis
Artaxerxes, dem Perserkionig nach Xerxes, haben die Propheten die Ereig-
nisse ihrer Zeit in 13 Biichern aufgeschrieben. Die restlichen vier Biicher
enthalten Hymnen zu Gott und Lehrdichtungen fiir das menschliche Leben.

(138ff)

Wenn Josephus auch die einzelnen Biicher nicht namentlich auffiihrt - deut-
lich wird in jedem Fall, da8 Daniel - wie aber auch Esther, Esra oder die Chronik
- zu den prophetischen Biichern gehort; mit den "Hymnen zu Gott und Lehr-
dichtungen fiir das menschliche Leben" kénnen ja nur die Psalmen, die Spriiche,
Kohelet und das Hohelied gemeint sein.

Die Meinungen gehen dariiber auseinander, ob Josephus mit dieser An-
ordnung der biblischen Biicher einer feststehenden proto-rabbinischen Tradition
folgt® oder ob er diese in dem hier vorliegenden Kontext selbst geschaffen hat®.
Da die vorhin erwihnte Kanonliste aus dem Babylonischen Talmud den
friihesten jiidischen Beleg fiir die Einteilung des Kanons iiberhaupt darstellt und

4 Vgl. hierfiir die Belege bei K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets, 118.

5 So P. Katz, The Old Testament Canon in Palestine and Alexandria, in: ZNW 47,
1956, 191-217, hier: 196. K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets: "Because he
belonged to the Pharisees, Josephus certainly refers to a canon of that group, perhaps
the canon of the School of Hillel." Nach R. Meyer, Bemerkungen zum literatur-
geschichtlichen Hintergrund der Kanontheorie des Josephus, in: O. Betz/K. Haacker/
M. Hengel (Hg.), Josephus-Studien. Untersuchungen zu Josephus, dem antiken
Judentum und dem Neuen Testament. Otto Michel zum 70. Geburtstag gewidmet,
Gottingen 1974, 285-299, hier: 298, reprisentiert diese Liste das Stadium eines noch
nicht abgeschlossenen Kanons.

6 So A. Sundberg, The Old Testament of the Early Church, in: HThR 51, 1958, 205-
226, hier: 210.

14)



es keine Belege fiir die Zeit vor der Zerstorung des Tempels gibt’, ist diese Frage
m.E. nicht mit letztgiiltiger Sicherheit zu entscheiden.

Eine gewisse Wahrscheinlichkeit spricht allerdings dafiir, da Josephus
auf eine feststehende Tradition zuriickgreift, da Daniel in Zitationsformeln in
Texten aus der besagten Epoche tatséchlich als Prophet bezeichnet werden kann.
Im Florilegium aus der Hohle 4 in Qumran® heift es:

Das ist, [...w]ie es im Buche Daniels, des Propheten, geschrieben steht, daf3
gottlos handel[n die Gottlosen (Dan 12,10) ...°

Ahnlich formuliert auch Matthius 24,15 bei der Rezeption eines Motivs aus
dem Danielbuch:

Wenn ihr nun den Greuel der Verwiistung, von dem der Prophet Daniel
spricht, an heiliger Stditte stehen seht ... , dann fliehe auf die Berge, wer in
Juda ist".

Da aber der Babylonische Talmud dagegen ausdriicklich betont, daf3 Daniel
kein Prophet war'!, 146t sich vermuten, daf} die Position des Buches Daniel in der
rabbinisch-masoretischen Uberheferung nicht nur durch geschichtliche Umstén-
de bedingt ist, sondern auch eine gewisse Deutung seines Inhalts impliziert. Zur
Kldrung dieser Frage sollen im folgenden rabbinische Interpretationen des
Danielbuches herangezogen werden; die rabbinische Rezeption und Wertung
des Danielbuches kann verdeutlichen, daB3 die Position dieser Schrift eine
inhaltliche Wertung miteinschlieft und letztlich durch ihre Auslegung bedingt
1st.

7 Von der Annahme, es habe einen alexandrinischen Kanon gegeben, ist man immer
mehr abgeriickt; hierzu M. Hengel, Die Septuaginta als "christliche Schriften-
sammlung", 36, mit weiteren Literaturangaben. Vgl. aber K. Koch, Is Daniel Also
Among the Prophets, 121, wonach der Kanon der Septuaginta auf eine jiidische
Diasporatradition aus Agypten oder Syrien zuriickgreift.

8 4Q flor 11, 3

9 Dies zeigt zudem, daBl das Danielbuch bereits als kanonisch erachtet wird; vgl. hierzu
D. Barthélemy, L’Etat de la Bible juive depuis le début de notre ére jusqu’a la
deuxieme révolte contre Rome (131-135) in: J. D. Kaestli/O. Wermelinger, Le
Canon de I’ Ancien Testament ..., 9-46, hier: 15.

10 Ohne den Verweis auf Daniel sind die Paralleliiberlieferungen Mk 13,14 und Lk
21,14.

11 Vgl. bMeg 3a: "“Ich, Daniel, allein sah diese Erscheinung, wihrend die Ménner, die
bei mir waren, nichts von der Erscheinung sahen, aber ein groBer Schrecken hatte sie
befallen, daB sie flohen, um sich zu verbergen’" (Dan 10,7) - Wer waren diese Min-
ner? R. Jirmija, nach anderen R. Chija bar Abba, sagte: Dies waren Haggai, Zecharja
und Maleachi; diese waren bedeutender als er, und er war bedeutender als diese.
Diese waren bedeutender als er, da sie Propheten waren, er aber nicht ... "

20



Die Berechnung des Endes

Im 10. Buch seiner "Jiidischen Altertiimer" schreibt Josephus iiber Daniel:

Die Biicher, die er [sc. Daniel] schrieb und hinterlief3, konnen bei uns auch
Jjetzt noch gelesen werden, und wir sind durch sie zum Glauben gekommen,
daf3 Daniel mit Gott verkehrte. Denn er pflegte nicht nur wie die anderen
Propheten die zukiinftigen Dinge zu prophezeien, sondern er bestimmte
auch exakt die Zeit, in welchen diese geschehen wiirden (10, 267).

Daniels Prophetie duflert sich danach nicht nur in seinem Wissen um die
zukiinftigen Ereignisse, sondern - dies ist geradezu das Spezifikum seiner
Verkiindigung - in seinem Wissen um den Zeitpunkt des Endes. Mit dieser letz-
ten Aussage bezieht sich Josephus sicherlich auf die diversen Angaben zum Zeit-
punkt der Erlosung, die in Daniel 7,25; 8,13f; 9,24 und 12,11f. im Kontext der
Visionen Daniels genannt werden.

Fiir die hier vorliegende Fragestellung nach der Wertung des Daniel-
buches ist nun die Rezeption dieser Verse in der rabbinischen Uberlieferung von
Interesse. Die breite Rezeption der Daniel’schen Vier-Reiche-Lehre im Kontext
der rabbinischen Literatur'? belegt die Endzeiterwartung der Weisen aufs deut-
lichste. Auf dem Hintergrund der Vorstellung, da diese Welt nur von begrenzter
Dauer ist'?, scheint die Frage nach der Dauer des jetzigen Aons nur allzu nahe zu
liegen. Tatsdichlich finden wir eine Anzahl von Auslegungen, die auf die
"Endzeit-Passagen" des Danielbuches rekurrieren. So nimmt Bereschit Rabba'4,
ein amoriischer’® Text, Daniel 8,14 auf, jenen Vers, wo es heilit: "Bis zwei-
tausenddreihundert Abende und Morgen vergangen sind; dann wird das Heilig-
tum wieder in den rechten Stand gesetzt werden". Die rabbinische Auslegung
lautet:

R. Azarja und R. Jonatan b. Haggai im Namen R. Isaaks: Uber all da, wo es
Abend ist, ist es nicht Morgen, und iiberall da, wo es Morgen ist, ist es nicht
Abend. Wenn aber der Morgen der Weltvolker zum Abend gemacht wird und
der Abend Israels zum Morgen, "dann wird das Heiligtum wieder in den
rechten Stand gesetzt werden'.

12 Unter der Vielzahl der Uberlieferungen vgl. z.B. MekhY bachodesch 9 (Horowitz/
Rabin 236); MekhY Pischa 14 (Horowitz/Rabin 55f.); SifDev §320 (Finkelstein
366f); SifDev §320 (367f.); BerR 2,4 (Albeck 16f.) u.6. Fiir eine Zusammenstellung
verschiedener Uberlieferungen s. S. Krauss, Monumenta Talmudica. Fiinfter Band:
Geschichte. Wien/Leipzig 1914, passim. - F. Avemarie, Esaus Hénde, Jakobs Stim-
me. Edom als Sinnbild Roms in der frithen rabbinischen Literatur; in: R. Feldmeier/
U. Heckel (Hg.), Die Heiden. Juden, Christen und das Problem des Fremden (WUNT
70), Tiibingen 1994, 182f.

13 Vgl. hierzu vor allem die Uberlieferungen in bSan 97a-b.
14 Midrasch zu Genesis, BerR 21,1 (Albeck 198f)

15 Amorier: Lehrer und Erklirer des Talmuds von 220 n.u.Z. an bis zu den Redaktio-
nen der Talmudim (die Redaktion).

21



Interessanterweise wird dieser Vers zwar im Hinblick auf Israels Erlésung
ausgelegt, die Zahlenangaben als solche scheinen jedoch tiberhaupt nicht zu in-
teressieren. Statt dessen greifen die Ausieger lediglich auf die Begriffe "Abend"
und "Morgen" zuriick und deuten diese in eher allgemeiner, fast sprichwort-
artiger Weise. Der Abend symbolisiert die Zeit der Unterdriickung und Not, der
Morgen die Zeit der Errettung. Der Niedergang der Volker entspricht der Er-
16sung Israels, die mit der Wiedereinweihung des Heiligtums einhergehen wird.

Ein dhnliches Phinomen 146t sich auch bei der Interpretation von Daniel
12,11.12 beobachten. In diesen Versen werden unterschiedliche Zeitangaben fiir
die Erlosung gemacht, ndmlich 1290 und 1335 Tage. In der Auslegung dieser
Verse in Bamidbar Rabba'® heif3t es:

Auch der letzte Erloser wird sich ihnen offenbaren und sich dann wieder
verbergen vor ihnen. Wie lange wird er vor ihnen verborgen sein? R.
Tanchuma sagte im Namen R. Chamas im Namen R. Hoschajas: 45 Tage.
Denn es ist geschrieben: "Und von der Zeit, da das tdgliche Opfer abge-
schafft und das Greuelbild der Verwiistung aufgestellt wird - 1290 Tage"
(Dan 12,11), und es ist geschrieben: "Wohl dem, der wartet und erreicht
1335 Tage" (Dan 12,12). Welches ist der Rest? 45 Tage, an denen er verbor-
gen sein wird vor ihnen und [nach deren Ablauf er| sich ihnen wieder offen-
baren wird."

Die hier vorliegende Auslegung deutet die sich widersprechenden Angaben
iber den Zeitpunkt des Endes im Hinblick auf ein zweimaliges Erscheinen des
Erlosers. Nach dem ersten Auftreten wird dieser namlich wieder verschwinden,
um dann nach einer gewissen Frist - eben nach 45 Tagen - abermals zu erschei-
nen. Auffilligerweise interessiert auch bei dieser Auslegung der absolute Zeit-
punkt des Endes nicht; es handelt sich vielmehr um die exegetische Losung eines
Problems, das dem Ausleger durch die Spannung zwischen den beiden
divergierenden Zeitangaben aufgegeben ist.

Beide Interpretationen belegen somit im Prinzip dasselbe Phdnomen:
Aussagen aus dem Danielbuch iiber den Zeitpunkt des Endes werden zwar im
Hinblick auf Israels Erlosung rezipiert; die Zeitangaben, die dem Horer der
biblischen Botschaft ja nicht ohne weiteres verstidndlich sind, werden in keinem
der beiden Fille néiher bestimmt.

Das Wissen um das Ende ist dem Menschen verborgen

Eine Reihe von Uberlieferungen wissen, daf es dem Menschen gar nicht
moglich ist, das Ende niher zu bestimmen. Die Einsicht in das Geschehen am
Ende der Tage wurde vielmehr sogar denen wieder entzogen, die selbst Empfin-
ger der gottlichen Offenbarung waren. Bereschit Rabba'” erzihlt:

16 Midrasch zu Numeri, BamR 11,2 (41¢)
17 BerR 98,2 (Albeck 1251)

22



R. Judan sagte im Namen R. Eleazar bar Abinas: Der Heilige, gepriesen sei
er, offenbarte die Zeit der Erlosung zwei Mdnnern und verbarg sie wieder
vor ihnen. Und das sind sie: Jakob und Daniel. Daniel - "Und du, Daniel,
verbirg {diese Worte}, und versiegle [das Buch bis auf die letzte Zeit]" (Dan
12,4). Jakob - "[Und Jakob berief seine Séhne und sprach: Versammelt
euch, daf3 ich euch verkiinde, | was euch begegnen wird in kiinftigen Zeiten"
(Gen 49,1). In diesem Augenblick aber verbarg Gott das Geheimnis, denn
[anstélle die Zukunft zu offenbaren] sprach Jakob: "Ruben, du bist mein
Erstgeborener” (Gen 49,3). Und Gott offenbarte es Daniel und sprach:
"Und du, Daniel, verbirg diese Worte, und versiegle das Buch bis auf die
letzte Zeit." (Dan 12,4).

Gerade der letzte Teil dieses Midraschs ist fiir den vorliegenden Zusammen-
hang hochst aufschlufireich: Mit einem Beleg aus dem Danielbuch selbst ver-
sucht der Darschan' die anderen Angaben dieses Werkes liber den Zeitpunkt
des Endes zu marginalisieren, indem er deutlich macht, daB deren Verstindnis
dem Menschen bis zum Anbruch der Endzeit entzogen ist; die Angaben iiber den
Zeitpunkt des Endes, die Daniel offenbart wurden, sind nicht fiir die Auslegung
und den Gebrauch bestimmt; sie stellen vielmehr eine Art Geheimwissen dar,
das bis zum Ende der Zeiten verborgen bleiben soll.

Nach Midrasch Tehillim" ist das Wissen um den Zeitpunkt des Welt-
endes dem Menschen sogar prinzipiell verschlossen:

R. Berechja und R. Simon im Namen R. Jehoschua ben Levis sagten: Drei
Zeichen habe ich (Gott) dir gegeben beziiglich des Grabes Mose, wie es
heifst: "Er begrub ihn im Tal, im Lande Moab, gegeniiber von Beth Pe'or
(Dtn 34,6) - und schlieflich "niemand kennt sein Grab bis zum heutigen
Tag" (ebd). Wenn also kein Geschopf eine Sache, von der ich dir Zeichen
liber Zeichen gegeben habe, ergriinden kann, um wieviel mehr gilt dies fiir
das Ende, vom dem es heifsit: "Denn verborgen und versiegelt sind diese
Worte bis zur Zeit des Endes” (Dan 12,9).

Weigerung, das Ende zu bestimmen

Einen Schritt weiter geht eine tannaitische®® Auslegung, die das Wort von
"einer Zeit, zwei Zeiten und einer halben Zeit", wie es in Dan 7,25 und 12,7 iiber-
liefert wird, auslegt. Im Babylonischen Talmud, Sanhedrin (bSan 97b) heifit es
namlich:

Es wird gelehrt: R. Natan sagte: Folgender Schriftvers durchbohrt und
dringt hinab bis zum Abgrund: "Denn die Weissagung ist auf eine bestimmte
Zeit, sie eilt dem Ende entgegen und triigt nicht; wenn sie sich verzogert,

18 "Ausleger", jiidischer Exeget; von Derasch, Auslegung der Bibel (die Redaktion).
19 Psalmenmidrasch, MTeh 9,2 (Buber 41a)

20 Tannaiten: Lehrer der miindlichen Lehre zur Zeit des Zweiten Tempels bis 220
n.u.Z., d.h. Lehrer der Mischna (die Redaktion).

23



harre darauf, denn kommen wird sie und bleibt nicht aus" (Hab 2,3). Nicht
so verhdlt es sich, wie unsere Lehrer [meinten], die den [folgenden Vers]
auslegten: "Bis zu einer Zeit, Zeiten und einer halben Zeit" ... Sondern: Das
erste Konigreich [der Hasmonder] dauerte siebzig Jahre, das zweite [des
Herodes | zweiundfiinzig Jahre, und das Konigreich des Ben Kosiba dauerte
zweieinhalb Jahre. Was heifit: "sie eilt dem Ende entgegen und triigt nicht"?
R. Samuel b. Nachmani erwiderte im Namen R. Jonatans: Es schwinde der
Geist derjenigen, die das Ende berechnen wollen; diese sagen ndamlich, so-
bald das von ihnen errechnete Ende herangereicht und er [d.h. der Messias]
nicht gekommen ist, so komme er nicht mehr; vielmehr harre seiner; denn es
heif3t: "wenn sie sich verzogert, harre darauf" (Hab 2,3).

R. Natan, ein Tannait der 4. Generation, weigert sich, den Zeitpunkt des
Endes festzulegen. Dan 7,25 eignet sich ndmlich nicht, wie die Weisen annah-
men, die Zukunft auszudeuten. Vielmehr beziehen sich diese Angaben auf Ereig-
nisse, die bereits der Vergangenheit angehoren: auf das Konigreich der
Hasmonier, die Regierung des Herodes und die Herrschaft des Bar-Kochba. Die
dezidierte Absage an die Meinung der Weisen belegt hier auf sehr eindriickliche
Weise, daB es tatsdchlich Tendenzen innerhalb des rabbinischen Judentums gab,
mit Hilfe der dunklen Passagen des Danielbuches Erkenntnisse iiber den Verlauf
der Geschichte gewinnen zu wollen. Im Gegensatz zu den oben angefiihrten
Midraschim ist nun Israels zukiinftige Erlosung gar nicht mehr der Deuterahmen
fiir das Verstindnis der Zeitangaben des Danielbuches. Wenn diese Worte auf
Ereignisse der Vergangenheit bezogen werden, dann impliziert diese Interpreta-
tion eine deutliche Absage an jegliche Art von apokalyptischer Spekulation. Der
Grund fiir die Ablehnung solcher Berechnungen scheint zunichst ein
seelsorgerlicher zu sein. Erfolgte ndmlich trotz der hochgespannten Erlosungs-
hoffnung die Rettung fiir das Volk nicht, so stellte sich die verzweifelte Uberzeu-
gung ein, dafl der Messias nun gar nicht mehr kommen werde. Dem hilt R. Natan
entgegen, an der Hoffnung fiir die Erlosung stets festzuhalten und auf sie zu har-
ren - ohne jedoch den definitiven Zeitpunkt wissen zu wollen.

Hinter dieser Auslegung stehen sicherlich auch die Erfahrungen der Kata-
strophe des Jahres 70. Noch im letzten Kampf gegen Titus zeigten die Juden ih-
ren Glauben an die Uneinnehmbarkeit der Gottesstadt. Vermutlich berief man
sich dabei auf die VerheiBBungen der alttestamentlichen Propheten, wobei Daniel
eine ganz besondere Rolle zukam. Das vierte Reich wurde auf Rom gedeutet; die
Religionsnot konnte als letzte endliche Drangsal verstanden werden. Im Angriff
auf das Heiligtum im 4. Kriegsjahr sah man die Erfiillung von Daniel 9,27, und
am Tag der Vollendung von 70 Jahrwochen weissagte ein zelotischer Prophet,
daf} die Bevolkerung zum Heiligtum hinaufgehen sollte, um dort die Erlosung zu
erwarten. Tatsdchlich trafen die Romer bei ihrer Einnahme des Heiligtums auf
ungefihr 6000 Menschen, die sich auf dem Tempelberg versammelt hatten?'.

21 Bell 6,285. Zum Ganzen M. Hengel, Die Zeloten, 226ff. 246-251. K. Koch, Is Daniel
Also Among the Prophets, 123.

24



Den Aspekt der enttduschten Hoffnung bringt eine anonyme Auslegung
aus dem Psalmen-Midrasch* mit bewegenden Worten zum Audruck:

"Meine Augen schwinden hin, verschmachten nach deiner Verheiflung, in
dem sie sagen: Wann wirst du mich trosten?” (Ps 119,82). Was [meint]:
"meine Augen?" Auf das, wie es heif3t: "Bis zu einer Zeit, Zeiten und einer
halben Zeit" (Dan 12,7). - Es sind Zeiten iiber Zeiten voriibergegangen, und
du hast mich nicht getrostet.

Bezeichnenderweise ist es auch hier Dan 12,7, das Wort von den Zeiten, das
als Schriftbeweis dient. Bereits der Riickgriff auf diesen Vers aktualisiert bei den
Horern des Midraschs das Thema von der Berechnung des Endes. Um so ver-
bliiffender dann aber erscheint die Losung, die der Darschan, der Ausleger, an
dieser Stelle vorschligt: Die eine Zeit, die Zeiten und die halbe Zeit erfiillten sich
nicht in Israels Erlosung, nein, sie sind vorbeigegangen ohne dal3 das Volk Trost,
geschweige denn Rettung erfahren hitte!

Die Ethisierung der Endzeitberechnungen

Wenn sich die Rabbinen auch gegen Endzeitspekulationen aussprachen und
sich weigerten, zum Zeitpunkt der Erlosung definitive Aussagen zu machen, so
bewegte sie doch die Frage, ob man diesen Termin durch eigenes Handeln her-
beifiihren konne. Von dem Ringen um diese Problematik zeugt eine recht friihe
Uberlieferung tannatischen Ursprungs im Babylonischen Talmud, Sanhedrin
(bSanh 97b):

R. Eliezer sagte: Wenn Israel Bufie tut, werden sie erlist, wie es heifst: "Keh-
ret um ihr abtriinnigen Sohne, denn ich will eure Abtriinnigkeit heilen" (Jer
3,22). R. Jehoschua sagte zu ihm: Aber heif3t es denn nicht auch: "Umsonst
wurdet ihr verkauft und nicht um Geld werdet ihr erlost"” (Jes 52,3). "Um-
sonst wurdet ihr verkauft" - wegen des Gotzendienstes; "und nicht um Geld
werdet ihr erlost” - nicht durch Buf3e und gute Werke! Da sagte R. Eliezer zu
R. Jehoschua: Heisst es denn nicht auch: "Kehret um zu mir, so werde auch
ich zu euch zuriickkehren" (Mal 3,7). R. Jehoschua erwiderte ihm: Und
heifit es nicht auch: "Denn ich bemdichtige mich eurer und nehme euch, ei-
nen aus einer Stadt und zwei aus einer Familie, und bringe euch nach Zion"
(Jer 3,14). Da sagte R. Eliezer zu ihm: Heifst es aber nicht auch: "Durch
Umkehr und Friedfertigkeit werdet ihr gerettet werden" (Jes 30,15). R.
Jehoschua antwortete R. Eliezer: Und heifdt es nicht auch: "So spricht der
Herr, der Erloser Israels und sein Heiliger, zu dem unter den Menschen ver-
achteten, den jedes Volk verschmdht, dem Knecht der Herrscher: Konige
werden es sehen und Fiirsten aufstehen und sich niederwerfen" (Jes 49,7).
Da sagte R. Eliezer zu thm: Heifst es nicht aber auch: "Wenn du umkehrst,
Israel, {Spruch des Herrn,} kehre zu mir um" (Jer 4,1). R. Jehoschua ant-
wortete ihm: Und heifst es nicht auch: "Da horte ich den in Linnen gekleide-

22 MTeh 119, § 31 (Buber 249a)

25



ten Mann, der sich oberhalb der Wasser des Flusses befand, er erhob seine
Rechte und Linke zum Himmel und schwor bei dem ewig Lebenden, dass
nach einer Zeit, Zeiten und einer halben Zeit und wenn die Zerschmetterung
der Macht des heiligen Volkes ein Ende hat, all dies aufhoren wird usw.
(Dan 12,7). Da schwieg R. Eliezer.

In diesem Streitgesprich, das aus der Gegeniiberstellung verschiedener
Schriftverse besteht, diskutieren die beiden Tannaiten R. Eliezer und R.
Jehoschua iiber die Bedeutung der BuB3e im Hinblick auf die Erlosung Israels. R.
Eliezer vertritt die Meinung, dal} Israel nur dann erlost werde, wenn es vorher
Bufle tue; dieser Ansicht hilt R. Jehoschua mit dem Riickgriff auf die Schrift
entgegen, dal der Zeitpunkt menschlichem Einflu3 entzogen sei, das er von Gott
festgesetzt ist.

Auch Daniel 12,7, das bekannte Wort von den Zeiten, wird von R.
Jehoschua im Rahmen dieser Diskussion angefiihrt. Dies bestitigt aufs neue, dafl
dieser Vers im Kontext von Endzeitspekulationen rezipiert wurde. Fiir den vor-
liegenden Zusammenhang interessiert lediglich die Tatsache, da3 nach der Aus-
sage dieses Verses ein Zeitpunkt fiir Israels Erlosung festgesetzt ist. Mit der
Zitation von Daniel 12,7 endet die Diskussion zwischen den beiden Rabbinen.
Das Wort aus dem Danielbuch scheint eine solche Autoritét gehabt zu haben, daf3
R. Eliezer dem nichts mehr entgegenzuhalten wulte: Der Zeitpunkt der Erlésung
Israels liegt in Gottes Ratschluf} allein®.

Auf lingere Sicht freilich konnte sich diese Ansicht nicht durchsetzen,
denn die spiteren Uberlieferungen unterstreichen alle - ohne daB dies einer lin-
geren Begriindung bediirfte - die Bedeutung der BuBle.** Die Aussage, dal} die
Bufe konstitutiv fiir die Erlésung ist, wird geradezu zum Allgemeingut
rabbinischer Theologie. So ist von R. Jose ha-Gelili, einem jiingeren Zeitgenos-
sen der beiden Kontrahenten R. Jehoschua und R. Eliezer, folgendes Diktum
tiberliefert: "GroB ist die Bulle, denn sie bringt die Erlosung niher, wie es heift:
‘Nach Zion kommt ein Erloser’ (Jes 59,20) - und zu denen, die vom Frevel um-

23 Vgl. hierzu auch P. Schifer, Die messianischen Hoffnungen des rabbinischen
Judentums zwischen Naherwartung und religiosem Pragmatismus, in: Studien zur
Geschichte und Theologie des rabbinischen Judentums (AGJU 15), Leiden 1978,
214-243, hier: 217, der erwigt, ob dieses Ende der Diskussion auf einen Redaktor
zuriickzufiihren ist, der die Meinung R. Jehoschuas vertritt. Dafiir konnte m.E. die
hier vorliegende Anordnung des Materials sprechen: Die zwischen diesen beiden
Positionen vermittelnde Losung wird nicht, wie es eigentlich zu erwarten wére, im
AnschluB an dieses Gesprich tradiert, sondern bereits davor; vgl. hierzu die nidchste
Anmerkung.

24 Eine Art KompromiBlosung scheint die unmittelbar vor der Diskussion von R.
Jehoschua und R. Eliezer iiberlieferte Diskussion derselben Tradenten darzustellen:
"R. Eliezer sagte: Wenn Isracl BuBe tut, werden sie erlost; und wenn nicht, dann
werden sie nicht erlost. Da entgegnete ihm R. Jehoschua: Wenn sie nun keine Bufle
tun, werden sie dann nicht erlost? Vielmehr: Der Heilige, gepriesen sei er, 148t einen
Konig gegen sie aufstehen, dessen Verordnungen schwer sind wie die Hamans, so
daB Israel [notgedrungen] Bufe tut, und er sie somit zum Guten bringt". Die BuB3e ist
also in jedem Falle fiir die Erlosung notwendig, nach der Meinung von R. Jehoschua
bewirkt Gott aber gegebenenfalls die Umkehr des Volkes.

26



kehren in Jakob (ebd)" (bYom 86b). Beriihmt ist die Erzdhlung vom kranken
Messias Israels vor den Toren Roms, die im Babylonischen Talmud, Sanhedrin
(bSan 98) iiberliefert wird. Danach schickte der Prophet Elia R. Schimon ben
Jochai nach Rom, um dort den am Tore sitzenden mit Wunden und Schwiren
bedeckten Messias Israels nach dem Tage seines Erscheinens zu fragen. Als
Antwort erhilt er die Auskunft, dal der Messias bereits "heute" kéime.

Darauf'kehrte er [sc. R. Jehoschua ben Levi] zu Elia zuriick. Dieser sagte zu
ihm: Was hat er dir gesagt? - Er antwortete: Friede sei mit dir, Sohn Levis.
Darauf Elia: Damit hat er dir und deinem Vater [das Leben] der zukiinfti-
gen Welt verheifen. - Belogen hat er mich, denn er sagte zu mir: Heute wer-
de ich kommen, aber er ist nicht gekommen. [Darauf Elia:] Er hat es so
gemeint: "Heute, wenn ihr auf meine Stimme hort" (Ps 95,7).

Die Antwort des kranken Messias fiihrt den Glauben an einen objektiven
und definitiv feststehenden Erlosungstermin geradezu ad absurdum. Da jeder
Tag dieses "Heute" sein kann, kann die Ankunft des Messias, die Erlosung Isra-
els, jeden Tag geschehen; jeder Tag kann dieses "Heute" sein - vorausgesetzt,
daf3 Israel umkehrt und Buf3e tut. Entscheidend fiir die rabbinische Sicht der Din-
ge ist das menschliche Handeln; durch diesen Ansatz aber wird das Konzept
eines Geschichtsdeterminismus, nach dem der Zeitpunkt der Erlsung eine ob-
jektive, feststehende GroBe ist, obsolet.

Die rabbinische Zuriickhaltung bei der Auslegung der "Endzeitverse" aus
dem Danielbuch scheint somit keinesweg zufillig zu sein. Vielmehr kann ange-
nommen werden, da3 es sich hier - dhnlich wie bei der Uberlieferung vom
Thronwagen Gottes in Ezechiel 1*- um eine Art Tabu-Thema gehandelt hat.
Eine tannaitische Aussage, die Chijja bar Abba zugeschrieben und im
Babylonischen Talmud, Megillah (bMeg 3a) iiberliefert wird, lautet dem-
entsprechend:

Das Targum zu den Propheten [verfafite] Jonatan b. Uzziel. Er wollte noch
das Targum zu den Hagiographen verdffentlichen. Da ging eine Himmels-
stimme aus und sprach: Genug fiir dich! Aus welchem Grund? Weil darin
der Endtermin fiir den Messias enthalten ist.

R. Jose b. Chalafta, der ungeféhr in der Mitte des zweiten nachchristlichen
Jahrhunderts lebte, erklért schlieBlich - wenn wir der Uberlieferung in Derech
Eretz Rabba® (DER 11) glauben diirfen:

Wer das Ende bestimmt, hat keinen Anteil an der kommenden Welt.

Die rabbinischen Texte setzen sich mit Endzeitspekulationen auseinander,
die an Verse wie an das Wort von den "Zeiten" in Dan 12,7 ankniipfen konnten.
Wer die Triger solcher Uberlieferungen waren, wird in den rabbinischen Texten

25 Hierzu D. Halperin, The Faces of the Chariot. Early Jewish Responses to Ezekiel’s
Vision, TSAJ 16, Tiibingen 1988.

26 Ein ausserkanonischer Talmudtraktat, in heutigen Ausgaben am Ende der vierten
Ordnung, Nesikin, abgedruckt (die Redaktion).

27



nicht genannt - in jedem Falle bezeugen diese jedoch eine ganz deutliche und
dezidierte Zuriickdringung solcher Interpretationen. Man konnte im Zusammen-
hang mit diesen Schriftversen einerseits zwar ganz allgemein von Israels Er-
16sung sprechen, eine Deutung der Zeitangaben jedoch erfolgte mit keinem
Wort. Eine andere Moglichkeit, solche Passagen gleichsam auller Kraft zu set-
zen, bestand andererseits darin, darauf hinzuweisen, dal selbst Daniel dieses
Wissen wieder entzogen wurde - um wieviel weniger ist es dann dem gewohnli-
chen Menschen moglich, ihren Sinn zu ergriinden! SchlieBlich konnten diese
Passagen aber auch in einem ganz anderen hermeneutischen Kontext verstanden
werden - ndmlich als Aussagen iiber bereits Geschehenes. Die "Zeit, die Zeiten
und die halbe Zeit" sind entweder auf vergangene geschichtliche Ereignisse wie
verschiedene Regierungen oder aber - und damit wird das Ganze noch drasti-
scher - auf Termine, fiir die Israel eigentlich die Erlosung erhoffte, diese aber
nicht eintrat, auszulegen.

Freilich - diese Umstinde vermogen die rabbinische Zuriickhaltung im
Umgang mit bestimmten Abschnitten des Danielbuches verstdndlich machen -
die Position des Werkes innerhalb des Kanons ist damit noch nicht hinreichend
erklért.

Denn auch in den Schriften des Neuen Testaments finden sich Passagen,
die sich dezidiert gegen eine Berechnung und Festlegung des Endes ausspre-
chen. So heif3it es in Markus 13,32f. iiber die Wiederkunft des Menschensohnes:
"Jenen Tag aber oder die Stunde kennt niemand, auch nicht die Engel im Him-
mel, auch nicht der Sohn, sondern nur der Vater. Gebt acht! Wachet! Denn ihr
wilit nicht, wann der Augenblick da ist!" In Apostelgeschichte 1,6f. im Rahmen
der Erzéhlung von der Himmelfahrt Christi, heif3t es: "Die Versammelten fragen
ihn nun: "Herr, wirst du in dieser Zeit das Reich fiir Israel wieder aufrichten? Er
antwortete thnen: Nicht euch kommt es zu, Zeit und Stunde zu wissen, die der
Vater in der ihm eigenen Vollmacht festgesetzt hat"’.

DaB fiir die friihe Kirche die Zugehorigkeit des Danielbuches zum
Prophetenkanon fraglos war, ist einem anderen Motiv zu verdanken, der Vorstel-
lung vom Menschensohn®. Von allen Versen des Danielbuches wird der Ab-
schnitt, in dem diese Gestalt genannt wird - Daniel 7,13f. - am héufigsten
rezipiert?. Wenn sich in Christus die alttestamentlichen Weissagungen und Ver-
heiBungen aber erfiillen, so ist fiir die Kirche die Einordnung des Danielbuches
in den Prophetenkanon nur naheliegend.

27 Vgl. zum ganzen W. Grimm, Jesus und das Danielbuch. Band 1: Jesu Einspruch ge-
gen das Offenbarungssystem Daniels (Mt 11,25-27; Lk 17,20-21), ANTI 6/1,
Frankfurt 1984.

28 Vgl. Mk 14,61; Mt 19,28; ferner s. Apg 7,55; Apk 3,21; 20,4.

29 Nach der Vision von den vier Tieren in Dan 7,1-8 wird ein himmlisches Tribunal
geschildert: Throne werden aufgestellt; ein "Hochbetagter" nimmt auf einem Thron
aus Feuerflammen Platz, das Gericht wird gehalten und das vierte Tier, das eiserne,
wird getotet. Erst im AnschluB an diese Verurteilung erscheint jene besagte Figur,
"eine Gestalt wie ein Menschensohn", die "auf den Wolken des Himmels" kommt

28



In der rabbinischen Uberlieferung aber wird auch dieses Motiv zuriick-

gedriingt. Zu den friihen Texten, die diese biblische Uberlieferung auslegen, ge-
hort der Babylonische Talmud, Chagiga (bChag 14a)*:

Ein Abschnitt sagt: "Sein Thron war aus feurigen Flammen" (Dan 7,9); und
ein anderer Abschnitt sagt: "bis dafy Throne aufgestellt waren; und einer,
der uralt war, setzte sich” (Dan 7,9) - Dies ist kein Widerspruch, ein Thron
fiir ihn, und einer fiir David, das ist die Ansicht von R. Agiva. Da sagte R.
Jose ha-Gelili zu thm: Aqiva, wie lange willst du die gottliche Gegenwart
entweihen? Vielmehr: einer fiir die Gerechtigkeit und einer fiir die Gnade.
Nahm er diese Erkldrung von ihm an? Komm und hore: Einer fiir die Ge-
rechtigkeit und einer fiir die Gnade.

Der exegetische Ausgangspunkt dieses Midraschs ist die pluralische Ver-

wendung des Terminus Thron in Daniel 7,9. Fiir wen sollen diese Throne be-
stimmt sein? Fiir die Engel sicherlich nicht, denn das Sitzen als herrschaftliche
Geste schlechthin ist Gott zunéchst allein vorbehalten; die Engel dagegen miis-
sen stehen®!.

Die Antwort R. Aqgivas geht davon aus, daf die Losung dieses Problems

aufgrund des unmittelbaren Kontextes dieser Schriftstelle erfolgen kann. Der
Menschensohn namlich, der in V.13f. erwartet wird, ist es, fiir den der freie

30
31

und Zutritt zum gottlichen Gerichtshof erhilt. Der Menschensohn stellt in dem hier
vorliegenden Kontext zunichst die siegreiche Partei im Rechtsstreit dar. Wihrend
seine Feinde der Strafe und Vernichtung anheimfallen, wird ihm Herrschaft und Ehre
zuteil (Dan 7,14). Bereits in der Septuaginta zeigt sich die Tendenz, diese Passage in
messianischem Sinne auszulegen. Wihrend es im araméischen Text des Daniel-
buches lediglich heil3t, da} einer wie ein Menschensohn auf dem Wolken des Him-
mels kam, ergéinzt die Septuaginta die Worte: "und wie ein Hochbetagter war er zu-
gegen". Der Menschensohn erhélt somit denselben Titel wie Gott und wird damit an
diese Gestalt angeglichen, die hier in der Funktion eines Richters erscheint (hierzu
M. Hengel, "Setze dich zu meiner Rechten!" Die Inthronisation Christi zur Rechten
Gottes und Psalm 110, in: M. Philonenko (Hg.), Le Trone de Dieu, Tiibingen 1993,
108-194, hier: 159. Zur vorchristlichen Rezeption des messianischen Menschen-
sohnes vgl. die Bilderreden des Athiopischen Henochbuches 37-71 (spez. 46,1ff.),
die wohl im 1. Jh. v. Chr. entstanden sein diirften. Einen indirekten Beleg fiir die
messianische Rezeption von Dan 7 in Kreisen des Friihjudentums findet sich auch im
32. Kapitel von Justins Dialog mit dem Juden Tryphon. Dort heifit es nimlich: "Da
ich in meiner Rede einhielt, nahm Tryphon das Wort: ‘Mein Herr, die erwihnten
Schriften [Riickbezug auf das vorhergehende Kapitel 31, wo die Vier-Reiche-Lehre
entfaltet wurde] und dhnliche veranlassen uns, da3 wir den, der als Mensch von dem
Hochbetagten die ewige Herrschaft erhilt, in Herrlichkeit und GréB8e erwarten. Die-

"

ser euer sogenannter Christus aber ist ohne Ehre und Herrlichkeit gewesen...”".
Vgl. auch die entsprechende Parallele bSan 38b.

Vgl. auch die Auslegungen zu Ez 1,7, wonach die Engel gar keine Gelenke haben. In
diesem Kontext steht auch die Erzdhlung von der Bestrafung Metatrons in bHag 15a.

29



Thronsessel bestimmt sein soll. Die Nennung Davids impliziert eine
messianische Deutung dieser Gestalt. Diesem Vorschlag widerspricht R. Jose
ha-Gelili energisch. Wenn er Aqiva vorwirft, die Schechina zu entweihen, dann
befiirchtet er, da diese Losung das Theologumenon von der Einheit Gottes ver-
letzen konnte. Der Menschensohn an der Seite Gottes konnte so als Hinweis auf
eine weitere Macht, die neben der gottlichen steht, verstanden werden. Dal3 die-
ser Vers in der Auseinandersetzung mit den Minim, den Héretikern, eine gewisse
Rolle spielte, zeigt der unmittelbare Kontext der Paralleliiberlieferung,
Babylonischer Talmud, Sanhedrin (bSan 38b). In einer amoriischen Uberliefe-
rung wird Daniel 7,9 als einer der Schriftbeweise angefiihrt, die den Minim als
Einwand gegen die Einheit Gottes verwenden™. R. Jose schligt so vor, die Mehr-
zahl der hier genannten Throne im Hinblick auf die verschiedenen Aspekte von
Gottes einem Wesen deuten: als middat ha-rachamim, die gottliche Barmherzig-
keit, und als middat ha-din, die gottliche Gerechtigkeit®. Je nach der Art seines
Richtens sitzt Gott auf dem Thron der Gnade oder auf dem Thron des Gerichts;
an der Seite Gottes sitzt der Menschensohn auf jeden Fall nicht.

Dieses Zuriickdriangen der Gestalt des Menschensohns erklirt auch den
eigenartigen Ausdruck Bar Nifle, wie er im Babylonischen Talmud, Sanhedrin
(bSan 96b) erscheint:

R. Nachman sagte zu R. Isaak: Hast du gehort, wann der Bar Nifle kommen
wird? Da sprach dieser zu ihm: Wer ist der Bar Nifle? Er antwortete: Der
Messias. - Nennst du den Messias bar Nifle? Er antwortete: Ja, denn es ist
geschrieben: "In jenen Tagen will ich die zerfallene Hiitte des Hauses David
wieder aufrichten” (Am 9,11).

Man hat viel um diesen eigenartigen Ausdruck geritselt: Der Schriftvers,
der diesen Namen begriinden soll, scheint nur wenig zu {iberzeugen. Es vermag
kaum einzuleuchten, warum gerade das Partizip nofelet (heruntergestiirzt, zerfal-
len), das doch die Hiitte Davids in der Zeit der Not und Unterdriickung charakte-
risieren soll, mit dem eschatologischen Heilsbringer verbunden wird. Man
kann daher annehmen, dafl diese Verkniipfung zwischen dem Namen des
Messias und dem entsprechenden Schriftzitat sekundér ist. Andere Erkldrungen
fiir den Namen des Messias wurden vorgeschlagen: So versuchte man den Aus-
druck Nifle mit dem hebrdischen Nafil - Riese - aus Genesis 6,4 in Verbindung
zu bringen; aber auch dieser Bezug scheint nicht weniger konstruiert wie die die
Verbindung mit Amos 9,11. Auch eine Ableitung von Nefel (Abfall, Aussaat)*
wurde - so der Jerusalemer Gelehrte E. Urbach - vorgeschlagen, wodurch eine

32 Zum Ganzen siehe die Monographie von A. F. Segal, Two Powers in Heaven. Early
Rabbinic Responses about Christianity and Gnosticism, SJLA 25, Leiden 1977.

33 Zu diesem Theologumenon vgl. E. Urbach, The Sages. Their Concepts and Beliefs,
Jerusalem 1979, Bd. 1,457. A. Marmorstein, The Old Rabbinic Doctrine of God, Bd.
I: The Names and Attributes of God, London 1927, 43-49.181-208.

34 Im Sinne des griechischen ektréma - Fehlgeburt, Migeburt.

30



Kritik an der Messiasvorstellung iiberhaupt zum Ausdruck gebracht werden soll.

Die groBte Wahrscheinlichkeit aber - und damit komme ich zur Ausle-
gung des Danielbuches zuriick - enthilt ein Vorschlag, den bereits J. Levy® in
seinem Worterbuch unterbreitete: Hinter dem Ausdruck nifle verbirgt sich das
griech. nefelé - Wolke; der Bar Nifle ist der Wolkensohn, also jene Gestalt, die in
Daniel 7,13 erscheint und der Macht und Herrlichkeit verliehen wird. Diese
Deutung wird durch den giingigen rabbinischen Sprachgebrauch gestiitzt: Der
aramdische Ausdruck bar nasch oder bar enosch meint ganz allgemein
"Mensch" und hat keine spezifisch eschatologische Komponente®. Zur Bezeich-
nung des Messias fungiert im rabbinischen Sprachgebrauch vielmehr der Aus-
druck: der Wolkige oder der Wolkensohn?. Allerdings sind es erst die
amoriischen Lehrer, die diesen Begriff wieder unbefangen in ihren Auslegungen
verwenden - in den tannaitischen Texten spielt er keine Rolle.

Neben den theologisch-dogmatischen Bedenken, die gegen die Vorstel-
lung vom messianischen Menschensohn erhoben werden konnen, lassen sich fiir
die Zuriickweisung dieser Gestalt sowie fiir die "Umdeutung" der "Endzeitter-
mine" sowohl historische als auch anthropologische Griinde anfiihren. Nach der
Katastrophe des Jahres 70 war man im Hinblick auf apokalyptische Traditionen
sehr vorsichtig und zuriickhaltend geworden - zu grofl waren die Enttduschungen

35 So auch G. Dalman, Aramiisch-Hebriisches Handworterbuch zu Targum, Talmud
und Midrasch, Hildesheim 1927 (Nachdruck der Ausgabe Géttingen 1938), 274,

36 Vgl. hierzu M. Black, An Aramaic Approach to the Gospel and Acts, Oxford 1967;
bzw. die deutsche Ubersetzung dieses Werkes: Die Muttersprache Jesu: das
Aramiische der Evangelien und der Apostelgeschichte (Beitrige zur Wissenschaft
des Alten und des Neuen Testaments) Anhang; Der Gebrauch von bar nasch/bar
nascha im Jidisch-Aramiischen, von G. Vermes.

37 Vgl. TanB toledot §20 (70b): "Es ist geschrieben: ‘Ein Wallfahrtslied. Ich hebe mei-
ne Augen auf zu den Bergen; woher wird mir Hilfe kommen?’ (Ps 121,1) Und es ist
geschrieben: “Wer bist du, groler Berg? Vor Serubbabel’ (Sach 4,7). Was [bedeutet:]
‘Wer bist du, groler Berg’? Das ist der Konig Messias. Und warum nennt man ihn
‘groBer Berg’? Weil er grofler ist als die Viter [Abraham, Mose und die Dienstengel]
... Yon wem stammt er ab? Von Serubbabel, und Serubbabel von David, wie es heif3t:
[Es folgt das Zitat 1 Chr 3,10-24]. Und bis hier hebt es dir die Schrift besonders her-
vor. Wer ist 'Anani? Das ist der Konig Messias, wie es heillt: ‘Ich schaute mit den
Nachtgesichten, und siehe mit den Wolken des Himmels usw.’ (Dan 7,13)." Entspre-
chend formuliert auch Targum zu 1 Chr 3,24: "'Anani - das ist der Konig, der
Messias, der sich offenbaren wird." Beide Auslegungen implizieren eine Verbin-
dung von Dan 7,13 mit der Davidsweissagung. Mit 'Anani, von dem man im iibrigen
ansonsten in der Schrift nichts mehr hort, schlieft der Davidische Stammbaum; so-
mit ist er der letzte SproB aus dem Geschlechte Davids. Sein Name, wortlich: "der
Wolkige", abgeleitet von 'anan - die Wolke, wird als eine Anspielung auf die in Dan
7,13 genannten 'ananej schemajja - die Himmelswolken verstanden; der letzte aus
Davids Geschlecht kann gar niemand anders sein als Israels Erloser. Zur
messianischen Rezeption von Dan 7,13 s.a. MTeh 21,5 (90a); BamR 13 (170b);
AgBer 14 (14a); AgBer 23 (20a).

31



und Verluste, die mit diesen Weissagungen verbunden waren.*® Das rabbinische
Judentum stellte im Gegenzug zu dieser historischen Erfahrung die konstitutive
Bedeutung der BuBle fiir die Erlosung des Volkes in den Vordergrund. Damit
richtet es sich zum einen gegen zelotische Tendenzen, die das Ende blutig und
mit Gewalt herbeizwingen wollten; zum anderen unterstreicht diese Position die
Bedeutung der gottlichen Gebote und ihrer Erfiillung. Ein Ausspruch des
Amoréers Rav falit diese verschiedenen Aspekte ganz pointiert zusammen: "Alle
[Angaben iiber das] Ende sind bereits voriiber; die Sache ist nur von der Bufle
und den guten Werken abhéngig" (bSan 97b).

Die rabbinische Zuriickweisung des Menschensohnmotivs und der
Endzeitberechnungen, fiir die das Danielbuch die exegetische Grundlage bildet,
konnen als Hinweise darauf verstanden werden, daf} die Position dieser Schrift
im rabbinisch-masoretischen Kanon auch inhaltlich bedingt ist und in gewisser
Weise der rabbinischen Rezeption dieses Werkes entspricht. Da die Rabbinen
bestimmte von der friihjiidischen Tradition vorgegebene Auslegungen des
Danielbuches als problematisch empfanden und diesen widersprachen, wiesen
sie das Danielbuch in einen Rahmen, der andere Aspekte dieses Werkes hervor-
hebt: Steht das Buch namlich bei den Schriften, so erfolgt bereits auf Grund die-
ses Kontexts eine ganz andere Schwerpunktsetzung; der Akzent wird auf den
Daniel der Diasporageschichten und damit auf die lehrhaften, didaktischen Ele-
mente dieses Werkes gelegt®: Daniel ist der fromme, vorbildliche gesetzestreue
Judier, der am Hofe Nebukadnezars Wunder vollbringt und Zeugnis fiir seinen
Gott ablegt. Als Zentrum des Danielbuches erscheinen so nicht die Prophetie und
deren Erfiillung, sondern die Erzdhlungen, die zu einem gottgefilligen Leben
anleiten wollen.

38 Zuden Messiaspritendenden vgl. M. Hengel, Die Zeloten. Untersuchungen zur jiidi-
schen Freiheitsbewegung in der Zeit von Herodes 1. bis 70 n. Chr. (AGJU 1), Leiden/
Koln 21976, 296ff; s. a. 243ff.

39 Vgl. K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets, 130: "Removing Daniel from the
prophetic corpus and placing it among the narratives of late exilic and early post-
exilic times ... shifted the accent from eschatology to pedagogics."

32



	Daniel und die Rabbinen : ein Beitrag zur Geschichte des alttestamentlichen Kanons

