
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 51 (1995)

Artikel: Daniel und die Rabbinen : ein Beitrag zur Geschichte des
alttestamentlichen Kanons

Autor: Ego, Beate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel und die Rabbinen

Ein Beitrag zur Geschichte des alttestamentlichen Kanons

Beate Ego*

"Bei den Hebräern befindet sich Daniel nicht unter den Prophetenbüchern,
sondern unter jenen Büchern, die als 'Hagiographen' zusammengestellt wurden.
In drei Teile ist die Schrift von ihnen aufgeteilt: in das Gesetz, die Propheten, die
Hagiographen"1 - Diese Worte aus dem Prolog des Hieronymus zum Danielbuch
vermag ein Blick auf die zeitgenössischen Quellen zu bestätigen: In sämtlichen
christlichen Kanonlisten, die wir kennen, wird Daniel in einer Reihe mit den
Propheten Jesaja, Jeremia und Ezechiel genannt2. Die rabbinische Tradition dagegen
rechnet in dem für die Einteilung des Kanons geradezu klassischen Beleg im
Babylonischen Talmud, Bava Batra3 das Buch Daniel zu den Schriften, den sog.
Ketuvim, wenn es heißt: "Die Reihenfolge der Schriften: Ruth, Psalmen, Hiob,
Sprüche, Qohelet, Lied der Lieder, Klagelieder, Daniel, die Esterrolle, Ezra und
die Chronik". An diesem Bild hat sich bis heute nichts geändert: Während sämtliche

christliche Bibelausgaben das Danielbuch den Propheten zuordnen, befindet

es sich im masoretischen Text - sei es in den Handschriften, sei es in den
Drucken - im letzten Kanonteil, eben den "Ketuvim" (Schriften). Dort steht
Daniel meist nach dem Buche Ester und vor den Büchern Esra, Nehemia und der
Chronik. Eine Erklärung dieses Phänomens suchte man in der Regel in den
historischen Umständen der Kanonwerdung: Als das Danielbuch, das im Jahre 165

* Dr. Beate Ego, Akademische Rätin am Institutum Judaicum, Universität Tübingen,
Liebermeisterstr. 12, D - 72076 Tübingen

1 "... non haberi Danihelem apud Hebraeos inter Prophetas, sed inter eos qui
Agiographa conscripserunt. In très siquidem partes omnis ab eis Scriptura divitur, in
Legem, in Prophetas, in Agiographa..."; zitiert nach Biblia Sacra. Iuxta Vulgata
Versionem. Adiuvantibus Bonifatio Fischer Iohanne Gribomont, H. F. D. Sparks, W.
Thiele Stuttgart 31983, 1342.

2 Für eine Zusammenstellung des relevanten Materials vgl. E. Junod, La formation et
la composition de l'Ancien Testament dans l'Église grecque des quatre premiers
siècles, in: J. D. Kaestli/O. Wermelinger, Le Canon de l'Ancien Testament. Sa
formation et son histoire, Genf 1984,105-151, hier: 135-151 (Zusammenstellung der
griechischen Quellen), und O. Wermelinger, Le canon des Latins au temps de Jérôme
et d'Augustin, im gleichen Aufsatzband, 152-210, hier: 197-210 (Zusammenstellung
der lateinischen Quellen). Eine listenartige Übersicht bietet A. C. Sundberg, The Old
Testament of the Early Church, HThSt 20, London/Cambridge, Mass. 1964-1969,
Table II, 58-59. Zum Ganzen s.a. M. Hengel, Die Septuaginta als christliche
Schriftensammlung und das Problem ihres Kanons, in: W. Pannenberg und Th.
Schneider (Hg.), Verbindliches Zeugnis, I. Kanon - Schrift - Tradition (Dialog der
Kirchen 7), 34-127, hier: 68ff. K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets, in:
Interpretation 39, 1985, 117-130, hier: 121.

3 bBB 14b-15a

18



v.Chr. seine literarische Endgestalt erhielt, kanonisch wurde, war der
Prophetenkanon bereits abgeschlossen und ließ somit keine Erweiterung mehr
zu; das Danielbuch fand seinen Platz im letzten Teil des Kanons, bei den Schriften4.

Als Bestätigung für diesen Sachverhalt verweist man in der Regel auf jenen
Abschnitt aus Sirachs "Lob der Väter" (Sir 48,22-49,10), wo zunächst die drei
großen Propheten zusammen genannt werden, denen dann die Gruppe der
Dodekapropheten folgt. Diese Erklärung impliziert die Annahme, daß die
rabbinisch-masoretische Tradition die ursprünglichere ist, wohingegen die
christliche Überlieferung später anzusetzen ist.

Einige Indizien lassen aber vermuten, daß der Sachverhalt komplexer ist,
als es uns diese Quellen auf den ersten Blick Glauben machen möchten. Belege
aus der Zeit vor der Tempelzerstörung deuten nämlich darauf hin, daß Daniel
auch in jüdischen Überlieferungen zu den Propheten gezählt werden konnte. So
beschreibt der jüdische Historiker Josephus in seiner Schrift "Contra Apionem"
den Inhalt der Heiligen Schriften mit den folgenden Worten:

Von diesen sind fünfBücher Bücher Moses, welche die Gesetze umfassen,
dazu die Überlieferung von der Entstehung des Menschen bis zum Tode
Moses. Dieser Zeitraum umfaßt beinahe 3000 Jahre. Vom Tode Mose bis
Artaxerxes, dem Perserkönig nach Xerxes, haben die Propheten die Ereignisse

ihrer Zeit in 13 Büchern aufgeschrieben. Die restlichen vier Bücher
enthalten Hymnen zu Gott und Lehrdichtungen für das menschliche Leben.

am)
Wenn Josephus auch die einzelnen Bücher nicht namentlich aufführt - deutlich

wird in jedem Fall, daß Daniel - wie aber auch Esther, Esra oder die Chronik
- zu den prophetischen Büchern gehört; mit den "Hymnen zu Gott und
Lehrdichtungen für das menschliche Leben" können ja nur die Psalmen, die Sprüche,
Kohelet und das Hohelied gemeint sein.

Die Meinungen gehen darüber auseinander, ob Josephus mit dieser
Anordnung der biblischen Bücher einer feststehenden proto-rabbinischen Tradition
folgt5 oder ob er diese in dem hier vorliegenden Kontext selbst geschaffen hat6.
Da die vorhin erwähnte Kanonliste aus dem Babylonischen Talmud den
frühesten jüdischen Beleg für die Einteilung des Kanons überhaupt darstellt und

4 Vgl. hierfür die Belege bei K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets, 118.

5 So P. Katz, The Old Testament Canon in Palestine and Alexandria, in: ZNW 47,
1956,191-217, hier: 196. K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets: "Because he
belonged to the Pharisees, Josephus certainly refers to a canon ofthat group, perhaps
the canon of the School of Hillel." Nach R. Meyer, Bemerkungen zum
literaturgeschichtlichen Hintergrund der Kanontheorie des Josephus, in: O. Betz/K. Haacker/
M. Hengel (Hg.), Josephus-Studien. Untersuchungen zu Josephus, dem antiken
Judentum und dem Neuen Testament. Otto Michel zum 70. Geburtstag gewidmet,
Göttingen 1974,285-299, hier: 298, repräsentiert diese Liste das Stadium eines noch
nicht abgeschlossenen Kanons.

6 So A. Sundberg, The Old Testament of the Early Church, in: HThR 51, 1958, 205-
226, hier: 210.

19



es keine Belege für die Zeit vor der Zerstörung des Tempels gibt7, ist diese Frage
m.E. nicht mit letztgültiger Sicherheit zu entscheiden.

Eine gewisse Wahrscheinlichkeit spricht allerdings dafür, daß Josephus
auf eine feststehende Tradition zurückgreift, da Daniel in Zitationsformeln in
Texten aus der besagten Epoche tatsächlich als Prophet bezeichnet werden kann.
Im Florilegium aus der Höhle 4 in Qumran8 heißt es:

Das ist, [,..w]ie es im Buche Daniels, des Propheten, geschrieben steht, daß
gottlos handel[n die Gottlosen (Dan 12,10) ...9

Ähnlich formuliert auch Matthäus 24,15 bei der Rezeption eines Motivs aus
dem Danielbuch:

Wenn ihr nun den Greuel der Verwüstung, von dem der Prophet Daniel
spricht, an heiliger Stätte stehen seht..., dann fliehe auf die Berge, wer in
Juda ist10.

Da aber der Babylonische Talmud dagegen ausdrücklich betont, daß Daniel
kein Prophet war", läßt sich vermuten, daß die Position des Buches Daniel in der
rabbinisch-masoretischen Überlieferung nicht nur durch geschichtliche Umstände

bedingt ist, sondern auch eine gewisse Deutung seines Inhalts impliziert. Zur
Klärung dieser Frage sollen im folgenden rabbinische Interpretationen des
Danielbuches herangezogen werden; die rabbinische Rezeption und Wertung
des Danielbuches kann verdeutlichen, daß die Position dieser Schrift eine
inhaltliche Wertung miteinschließt und letztlich durch ihre Auslegung bedingt
ist.

7 Von der Annahme, es habe einen alexandrinischen Kanon gegeben, ist man immer
mehr abgerückt; hierzu M. Hengel, Die Septuaginta als "christliche
Schriftensammlung", 36, mit weiteren Literaturangaben. Vgl. aber K. Koch, Is Daniel Also
Among the Prophets, 121, wonach der Kanon der Septuaginta auf eine jüdische
Diasporatradition aus Ägypten oder Syrien zurückgreift.

8 4Q flor II, 3

9 Dies zeigt zudem, daß das Danielbuch bereits als kanonisch erachtet wird; vgl. hierzu
D. Barthélémy, L'État de la Bible juive depuis le début de notre ère jusqu'à la
deuxième révolte contre Rome (131-135) in: J. D. Kaestli/O. Wermelinger, Le
Canon de l'Ancien Testament..., 9-46, hier: 15.

10 Ohne den Verweis auf Daniel sind die Parallelüberlieferungen Mk 13,14 und Lk
21,14.

11 Vgl. bMeg 3a: '"Ich, Daniel, allein sah diese Erscheinung, während die Männer, die
bei mir waren, nichts von der Erscheinung sahen, aber ein großer Schrecken hatte sie
befallen, daß sie flohen, um sich zu verbergen'" (Dan 10,7) - Wer waren diese Männer?

R. Jirmija, nach anderen R. Chija bar Abba, sagte: Dies waren Haggai, Zecharja
und Maleachi; diese waren bedeutender als er, und er war bedeutender als diese.
Diese waren bedeutender als er, da sie Propheten waren, er aber nicht... "

20



Die Berechnung des Endes

Im 10. Buch seiner "Jüdischen Altertümer" schreibt Josephus über Daniel:

Die Bücher, die er [sc. Daniel] schrieb und hinterließ, können bei uns auch
jetzt noch gelesen werden, und wir sind durch sie zum Glauben gekommen,
daß Daniel mit Gott verkehrte. Denn er pflegte nicht nur wie die anderen
Propheten die zukünftigen Dinge zu prophezeien, sondern er bestimmte
auch exakt die Zeit, in welchen diese geschehen würden (10, 267).

Daniels Prophétie äußert sich danach nicht nur in seinem Wissen um die
zukünftigen Ereignisse, sondern - dies ist geradezu das Spezifikum seiner
Verkündigung - in seinem Wissen um den Zeitpunkt des Endes. Mit dieser letzten

Aussage bezieht sich Josephus sicherlich auf die diversen Angaben zum
Zeitpunkt der Erlösung, die in Daniel 7,25; 8,13f; 9,24 und 12,1 lf. im Kontext der
Visionen Daniels genannt werden.

Für die hier vorliegende Fragestellung nach der Wertung des Danielbuches

ist nun die Rezeption dieser Verse in der rabbinischen Überlieferung von
Interesse. Die breite Rezeption der Daniel'sehen Vier-Reiche-Lehre im Kontext
der rabbinischen Literatur12 belegt die Endzeiterwartung der Weisen aufs
deutlichste. Auf dem Hintergrund der Vorstellung, daß diese Welt nur von begrenzter
Dauer ist13, scheint die Frage nach der Dauer des jetzigen Äons nur allzu nahe zu
liegen. Tatsächlich finden wir eine Anzahl von Auslegungen, die auf die
"Endzeit-Passagen" des Danielbuches rekurrieren. So nimmt Bereschit Rabba14,
ein amoräischer15 Text, Daniel 8,14 auf, jenen Vers, wo es heißt: "Bis
zweitausenddreihundert Abende und Morgen vergangen sind; dann wird das Heiligtum

wieder in den rechten Stand gesetzt werden". Die rabbinische Auslegung
lautet:

R. Azarja und R. Jonatan b. Haggai im Namen R. Isaaks: Über all da, wo es
Abend ist, ist es nicht Morgen, und überall da, wo es Morgen ist, ist es nicht
Abend. Wenn aber der Morgen der Weltvölker zum Abend gemacht wird und
der Abend Israels zum Morgen, "dann wird das Heiligtum wieder in den
rechten Stand gesetzt werden".

12 Unter der Vielzahl der Überlieferungen vgl. z.B. MekhY bachodesch 9 (Horowitz/
Rabin 236); MekhY Pischa 14 (Horowitz/Rabin 55f.); SifDev §320 (Finkelstein
366f); SifDev §320 (367f.); BerR 2,4 (Albeck 16f.) u.ö. Für eine Zusammenstellung
verschiedener Überlieferungen s. S. Krauss, Monumenta Talmudica. Fünfter Band:
Geschichte. Wien/Leipzig 1914, passim. - F. Avemarie, Esaus Hände, Jakobs Stimme.

Edom als Sinnbild Roms in der frühen rabbinischen Literatur; in: R. Feldmeier/
U. Heckel (Hg.), Die Heiden. Juden, Christen und das Problem des Fremden (WUNT
70), Tübingen 1994, 182f.

13 Vgl. hierzu vor allem die Überlieferungen in bSan 97a-b.

14 Midrasch zu Genesis, BerR 21,1 (Albeck 198f)
15 Amoräer: Lehrer und Erklärer des Talmuds von 220 n.u.Z. an bis zu den Redaktio¬

nen der Talmudim (die Redaktion).

21



Interessanterweise wird dieser Vers zwar im Hinblick auf Israels Erlösung
ausgelegt, die Zahlenangaben als solche scheinen jedoch überhaupt nicht zu
interessieren. Statt dessen greifen die Ausleger lediglich auf die Begriffe "Abend"
und "Morgen" zurück und deuten diese in eher allgemeiner, fast sprichwortartiger

Weise. Der Abend symbolisiert die Zeit der Unterdrückung und Not, der
Morgen die Zeit der Errettung. Der Niedergang der Völker entspricht der
Erlösung Israels, die mit der Wiedereinweihung des Heiligtums einhergehen wird.

Ein ähnliches Phänomen läßt sich auch bei der Interpretation von Daniel
12,11.12 beobachten. In diesen Versen werden unterschiedliche Zeitangaben für
die Erlösung gemacht, nämlich 1290 und 1335 Tage. In der Auslegung dieser
Verse in Bamidbar Rabba16 heißt es:

Auch der letzte Erlöser wird sich ihnen offenbaren und sich dann wieder
verbergen vor ihnen. Wie lange wird er vor ihnen verborgen sein? R.
Tanchuma sagte im Namen R. Chaînas im Namen R. Hoschajas: 45 Tage.
Denn es ist geschrieben: "Und von der Zeit, da das tägliche Opfer
abgeschafft und das Greuelbild der Verwüstung aufgestellt wird - 1290 Tage"
(Dan 12,11), und es ist geschrieben: "Wohl dem, der wartet und erreicht
1335 Tage" (Dan 12,12). Welches ist der Rest? 45 Tage, an denen er verborgen

sein wird vor ihnen und [nach deren Ablaufer] sich ihnen wieder
offenbaren wird. "

Die hier vorliegende Auslegung deutet die sich widersprechenden Angaben
über den Zeitpunkt des Endes im Hinblick auf ein zweimaliges Erscheinen des
Erlösers. Nach dem ersten Auftreten wird dieser nämlich wieder verschwinden,
um dann nach einer gewissen Frist - eben nach 45 Tagen - abermals zu erscheinen.

Auffälligerweise interessiert auch bei dieser Auslegung der absolute
Zeitpunkt des Endes nicht; es handelt sich vielmehr um die exegetische Lösung eines
Problems, das dem Ausleger durch die Spannung zwischen den beiden
divergierenden Zeitangaben aufgegeben ist.

Beide Interpretationen belegen somit im Prinzip dasselbe Phänomen:
Aussagen aus dem Danielbuch über den Zeitpunkt des Endes werden zwar im
Hinblick auf Israels Erlösung rezipiert; die Zeitangaben, die dem Hörer der
biblischen Botschaft ja nicht ohne weiteres verständlich sind, werden in keinem
der beiden Fälle näher bestimmt.

Das Wissen um das Ende ist dem Menschen verborgen

Eine Reihe von Überlieferungen wissen, daß es dem Menschen gar nicht
möglich ist, das Ende näher zu bestimmen. Die Einsicht in das Geschehen am
Ende der Tage wurde vielmehr sogar denen wieder entzogen, die selbst Empfänger

der göttlichen Offenbarung waren. Bereschit Rabba17 erzählt:

16 Midrasch zu Numeri, BamR 11,2 (41c)

17 BerR 98,2 (Albeck 1251)

22



R. Judan sagte im Namen R. Eleazar bar Abinas: Der Heilige, gepriesen sei

er, offenbarte die Zeit der Erlösung zwei Männern und verbarg sie wieder
vor ihnen. Und das sind sie: Jakob und Daniel. Daniel - "Und du, Daniel,
verbirg (diese Worte}, und versiegle [das Buch bis aufdie letzte Zeit]" (Dan
12,4). Jakob - "[Und Jakob berief seine Söhne und sprach: Versammelt
euch, daß ich euch verkünde,] was euch begegnen wird in künftigen Zeiten"
(Gen 49,1). In diesem Augenblick aber verbarg Gott das Geheimnis, denn
[anstelle die Zukunft zu offenbaren] sprach Jakob: "Ruben, du bist mein
Erstgeborener" (Gen 49,3). Und Gott offenbarte es Daniel und sprach:
"Und du, Daniel, verbirg diese Worte, und versiegle das Buch bis auf die
letzte Zeit. " (Dan 12,4).

Gerade der letzte Teil dieses Midraschs ist für den vorliegenden Zusammenhang

höchst aufschlußreich: Mit einem Beleg aus dem Danielbuch selbst
versucht der Darschan18 die anderen Angaben dieses Werkes über den Zeitpunkt
des Endes zu marginalisieren, indem er deutlich macht, daß deren Verständnis
dem Menschen bis zum Anbruch der Endzeit entzogen ist; die Angaben über den
Zeitpunkt des Endes, die Daniel offenbart wurden, sind nicht für die Auslegung
und den Gebrauch bestimmt; sie stellen vielmehr eine Art Geheimwissen dar,
das bis zum Ende der Zeiten verborgen bleiben soll.

Nach Midrasch Tehillim19 ist das Wissen um den Zeitpunkt des Weltendes

dem Menschen sogar prinzipiell verschlossen:

R. Berechja und R. Simon im Namen R. Jehoschua ben Levis sagten: Drei
Zeichen habe ich (Gott) dir gegeben bezüglich des Grabes Mose, wie es

heißt: "Er begrub ihn im Tal, im Lande Moab, gegenüber von Beth Pe'or
(Dtn 34,6) - und schließlich "niemand kennt sein Grab bis zum heutigen
Tag" (ebd). Wenn also kein Geschöpf eine Sache, von der ich dir Zeichen
über Zeichen gegeben habe, ergründen kann, um wieviel mehr gilt dies für
das Ende, vom dem es heißt: "Denn verborgen und versiegelt sind diese
Worte bis zur Zeit des Endes" (Dan 12,9).

Weigerung, das Ende zu bestimmen

Einen Schritt weiter geht eine tannaitische20 Auslegung, die das Wort von
"einer Zeit, zwei Zeiten und einer halben Zeit", wie es in Dan 7,25 und 12,7
überliefert wird, auslegt. Im Babylonischen Talmud, Sanhédrin (bSan 97b) heißt es
nämlich:

Es wird gelehrt: R. Natan sagte: Folgender Schriftvers durchbohrt und
dringt hinab bis zum Abgrund: "Denn die Weissagung ist aufeine bestimmte
Zeit, sie eilt dem Ende entgegen und trügt nicht; wenn sie sich verzögert,

18 "Ausleger", jüdischer Exeget; von Derasch, Auslegung der Bibel (die Redaktion).
19 Psalmenmidrasch, MTeh 9,2 (Buber 41a)
20 Tannaiten: Lehrer der mündlichen Lehre zur Zeit des Zweiten Tempels bis 220

n.u.Z., d.h. Lehrer der Mischna (die Redaktion).

23



harre darauf, denn kommen wird sie und bleibt nicht aus" (Hab 2,3). Nicht
so verhält es sich, wie unsere Lehrer [meinten], die den [folgenden Vers]
auslegten: "Bis zu einer Zeit, Zeiten und einer halben Zeit"... Sondern: Das
erste Königreich [der Hasmonäer] dauerte siebzig Jahre, das zweite [des
Herodes] zweiundfiinzig Jahre, und das Königreich des Ben Kosiba dauerte
zweieinhalb Jahre. Was heißt: "sie eilt dem Ende entgegen und trügt nicht"?
R. Samuel b. Nachmani erwiderte im Namen R. Jonatans: Es schwinde der
Geist derjenigen, die das Ende berechnen wollen; diese sagen nämlich,
sobald das von ihnen errechnete Ende herangereicht und er [d.h. der Messias]
nicht gekommen ist, so komme er nicht mehr; vielmehr harre seiner; denn es
heißt: "wenn sie sich verzögert, harre darauf (Hab 2,3).

R. Natan, ein Tannait der 4. Generation, weigert sich, den Zeitpunkt des
Endes festzulegen. Dan 7,25 eignet sich nämlich nicht, wie die Weisen annahmen,

die Zukunft auszudeuten. Vielmehr beziehen sich diese Angaben auf Ereignisse,

die bereits der Vergangenheit angehören: auf das Königreich der
Hasmonäer, die Regierung des Herodes und die Herrschaft des Bar-Kochba. Die
dezidierte Absage an die Meinung der Weisen belegt hier auf sehr eindrückliche
Weise, daß es tatsächlich Tendenzen innerhalb des rabbinischen Judentums gab,
mit Hilfe der dunklen Passagen des Danielbuches Erkenntnisse über den Verlauf
der Geschichte gewinnen zu wollen. Im Gegensatz zu den oben angeführten
Midraschim ist nun Israels zukünftige Erlösung gar nicht mehr der Deuterahmen
für das Verständnis der Zeitangaben des Danielbuches. Wenn diese Worte auf
Ereignisse der Vergangenheit bezogen werden, dann impliziert diese Interpretation

eine deutliche Absage an jegliche Art von apokalyptischer Spekulation. Der
Grund für die Ablehnung solcher Berechnungen scheint zunächst ein
seelsorgerlicher zu sein. Erfolgte nämlich trotz der hochgespannten Erlösungshoffnung

die Rettung für das Volk nicht, so stellte sich die verzweifelte Überzeugung

ein, daß der Messias nun gar nicht mehr kommen werde. Dem hält R. Natan
entgegen, an der Hoffnung für die Erlösung stets festzuhalten und auf sie zu harren

- ohne jedoch den definitiven Zeitpunkt wissen zu wollen.
Hinter dieser Auslegung stehen sicherlich auch die Erfahrungen der

Katastrophe des Jahres 70. Noch im letzten Kampf gegen Titus zeigten die Juden
ihren Glauben an die Uneinnehmbarkeit der Gottesstadt. Vermutlich berief man
sich dabei auf die Verheißungen der alttestamentlichen Propheten, wobei Daniel
eine ganz besondere Rolle zukam. Das vierte Reich wurde auf Rom gedeutet; die
Religionsnot konnte als letzte endliche Drangsal verstanden werden. Im Angriff
auf das Heiligtum im 4. Kriegsjahr sah man die Erfüllung von Daniel 9,27, und
am Tag der Vollendung von 70 Jahrwochen weissagte ein zelotischer Prophet,
daß die Bevölkerung zum Heiligtum hinaufgehen sollte, um dort die Erlösung zu
erwarten. Tatsächlich trafen die Römer bei ihrer Einnahme des Heiligtums auf
ungefähr 6000 Menschen, die sich auf dem Tempelberg versammelt hatten21.

21 Bell 6,285. Zum Ganzen M. Hengel, Die Zeloten, 226ff. 246-251. K. Koch, Is Daniel
Also Among the Prophets, 123.

24



Den Aspekt der enttäuschten Hoffnung bringt eine anonyme Auslegung
aus dem Psalmen-Midrasch22 mit bewegenden Worten zum Audruck:

"Meine Augen schwinden hin, verschmachten nach deiner Verheißung, in
dem sie sagen: Wann wirst du mich trösten?" (Ps 119,82). Was [meint]:
"meine Augen?" Auf das, wie es heißt: "Bis zu einer Zeit, Zeiten und einer
halben Zeit" (Dan 12,7). - Es sind Zeiten über Zeiten vorübergegangen, und
du hast mich nicht getröstet.

Bezeichnenderweise ist es auch hier Dan 12,7, das Wort von den Zeiten, das
als Schriftbeweis dient. Bereits der Rückgriff auf diesen Vers aktualisiert bei den
Hörern des Midraschs das Thema von der Berechnung des Endes. Um so
verblüffender dann aber erscheint die Lösung, die der Darschan, der Ausleger, an
dieser Stelle vorschlägt: Die eine Zeit, die Zeiten und die halbe Zeit erfüllten sich
nicht in Israels Erlösung, nein, sie sind vorbeigegangen ohne daß das Volk Trost,
geschweige denn Rettung erfahren hätte!

Die Ethisierung der Endzeitberechnungen

Wenn sich die Rabbinen auch gegen Endzeitspekulationen aussprachen und
sich weigerten, zum Zeitpunkt der Erlösung definitive Aussagen zu machen, so
bewegte sie doch die Frage, ob man diesen Termin durch eigenes Handeln
herbeiführen könne. Von dem Ringen um diese Problematik zeugt eine recht frühe
Überlieferung tannatischen Ursprungs im Babylonischen Talmud, Sanhédrin
(bSanh 97b):

R. Eliezer sagte: Wenn Israel Buße tut, werden sie erlöst, wie es heißt: "Kehret

um ihr abtrünnigen Söhne, denn ich will eure Abtrünnigkeit heilen" (Jer
3,22). R. Jehoschua sagte zu ihm: Aber heißt es denn nicht auch: "Umsonst
wurdet ihr verkauft und nicht um Geld werdet ihr erlöst" (Jes 52,3).
"Umsonst wurdet ihr verkauft" - wegen des Götzendienstes; "und nicht um Geld
werdet ihr erlöst " - nicht durch Buße und gute Werke! Da sagte R. Eliezer zu
R. Jehoschua: Heisst es denn nicht auch: "Kehret um zu mir, so werde auch
ich zu euch zurückkehren" (Mal 3,7). R. Jehoschua erwiderte ihm: Und
heißt es nicht auch: "Denn ich bemächtige mich eurer und nehme euch,
einen aus einer Stadt und zwei aus einer Familie, und bringe euch nach Zion "

(Jer 3,14). Da sagte R. Eliezer zu ihm: Heißt es aber nicht auch: "Durch
Umkehr und Friedfertigkeit werdet ihr gerettet werden" (Jes 30,15). R.
Jehoschua antwortete R. Eliezer: Und heißt es nicht auch: "So spricht der
Herr, der Erlöser Israels und sein Heiliger, zu dem unter den Menschen
verachteten, den jedes Volk verschmäht, dem Knecht der Herrscher: Könige
werden es sehen und Fürsten aufstehen und sich niederwerfen" (Jes 49,7).
Da sagte R. Eliezer zu ihm: Heißt es nicht aber auch: "Wenn du umkehrst,
Israel, (Spruch des Herrn,] kehre zu mir um" (Jer 4,1). R. Jehoschua
antwortete ihm: Und heißt es nicht auch: "Da hörte ich den in Linnen gekleide-

22 MTeh 119, § 31 (Buber 249a)

25



ten Mann, der sich oberhalb der Wasser des Flusses befand, er erhob seine
Rechte und Linke zum Himmel und schwor bei dem ewig Lebenden, dass
nach einer Zeit, Zeiten und einer halben Zeit und wenn die Zerschmetterung
der Macht des heiligen Volkes ein Ende hat, all dies aufhören wird usw.
(Dan 12,7). Da schwieg R. Eliezer.

In diesem Streitgespräch, das aus der Gegenüberstellung verschiedener
Schriftverse besteht, diskutieren die beiden Tannaiten R. Eliezer und R.
Jehoschua über die Bedeutung der Buße im Hinblick auf die Erlösung Israels. R.
Eliezer vertritt die Meinung, daß Israel nur dann erlöst werde, wenn es vorher
Buße tue; dieser Ansicht hält R. Jehoschua mit dem Rückgriff auf die Schrift
entgegen, daß der Zeitpunkt menschlichem Einfluß entzogen sei, das er von Gott
festgesetzt ist.

Auch Daniel 12,7, das bekannte Wort von den Zeiten, wird von R.
Jehoschua im Rahmen dieser Diskussion angeführt. Dies bestätigt aufs neue, daß
dieser Vers im Kontext von Endzeitspekulationen rezipiert wurde. Für den
vorliegenden Zusammenhang interessiert lediglich die Tatsache, daß nach der Aussage

dieses Verses ein Zeitpunkt für Israels Erlösung festgesetzt ist. Mit der
Zitation von Daniel 12,7 endet die Diskussion zwischen den beiden Rabbinen.
Das Wort aus dem Danielbuch scheint eine solche Autorität gehabt zu haben, daß
R. Eliezer dem nichts mehr entgegenzuhalten wußte: Der Zeitpunkt der Erlösung
Israels liegt in Gottes Ratschluß allein23.

Auf längere Sicht freilich konnte sich diese Ansicht nicht durchsetzen,
denn die späteren Überlieferungen unterstreichen alle - ohne daß dies einer
längeren Begründung bedürfte - die Bedeutung der Buße.24 Die Aussage, daß die
Buße konstitutiv für die Erlösung ist, wird geradezu zum Allgemeingut
rabbinischer Theologie. So ist von R. Jose ha-Gelili, einem jüngeren Zeitgenossen

der beiden Kontrahenten R. Jehoschua und R. Eliezer, folgendes Diktum
überliefert: "Groß ist die Buße, denn sie bringt die Erlösung näher, wie es heißt:
'Nach Zion kommt ein Erlöser' (Jes 59,20) - und zu denen, die vom Frevel um-

23 Vgl. hierzu auch P. Schäfer, Die messianischen Hoffnungen des rabbinischen
Judentums zwischen Naherwartung und religiösem Pragmatismus, in: Studien zur
Geschichte und Theologie des rabbinischen Judentums (AGJU 15), Leiden 1978,
214-243, hier: 217, der erwägt, ob dieses Ende der Diskussion auf einen Redaktor
zurückzuführen ist, der die Meinung R. Jehoschuas vertritt. Dafür könnte m.E. die
hier vorliegende Anordnung des Materials sprechen: Die zwischen diesen beiden
Positionen vermittelnde Lösung wird nicht, wie es eigentlich zu erwarten wäre, im
Anschluß an dieses Gespräch tradiert, sondern bereits davor; vgl. hierzu die nächste
Anmerkung.

24 Eine Art Kompromißlösung scheint die unmittelbar vor der Diskussion von R.
Jehoschua und R. Eliezer überlieferte Diskussion derselben Tradenten darzustellen:
"R. Eliezer sagte: Wenn Israel Buße tut, werden sie erlöst; und wenn nicht, dann
werden sie nicht erlöst. Da entgegnete ihm R. Jehoschua: Wenn sie nun keine Buße
tun, werden sie dann nicht erlöst? Vielmehr: Der Heilige, gepriesen sei er, läßt einen
König gegen sie aufstehen, dessen Verordnungen schwer sind wie die Hamans, so
daß Israel [notgedrungen] Buße tut, und er sie somit zum Guten bringt". Die Buße ist
also in jedem Falle für die Erlösung notwendig, nach der Meinung von R. Jehoschua
bewirkt Gott aber gegebenenfalls die Umkehr des Volkes.

26



kehren in Jakob (ebd)" (bYom 86b). Berühmt ist die Erzählung vom kranken
Messias Israels vor den Toren Roms, die im Babylonischen Talmud, Sanhédrin
(bSan 98) überliefert wird. Danach schickte der Prophet Elia R. Schimon ben
Jochai nach Rom, um dort den am Tore sitzenden mit Wunden und Schwären
bedeckten Messias Israels nach dem Tage seines Erscheinens zu fragen. Als
Antwort erhält er die Auskunft, daß der Messias bereits "heute" käme.

Daraufkehrte er [sc. R. Jehoschua ben Levi] zu Elia zurück. Dieser sagte zu
ihm: Was hat er dir gesagt? - Er antwortete: Friede sei mit dir, Sohn Levis.
Darauf Elia: Damit hat er dir und deinem Vater [das Leben] der zukünftigen

Welt verheißen. - Belogen hat er mich, denn er sagte zu mir: Heute werde

ich kommen, aber er ist nicht gekommen. [Darauf Elia:] Er hat es so
gemeint: "Heute, wenn ihr aufmeine Stimme hört" (Ps 95,7).

Die Antwort des kranken Messias führt den Glauben an einen objektiven
und definitiv feststehenden Erlösungstermin geradezu ad absurdum. Da jeder
Tag dieses "Heute" sein kann, kann die Ankunft des Messias, die Erlösung Israels,

jeden Tag geschehen; jeder Tag kann dieses "Heute" sein - vorausgesetzt,
daß Israel umkehrt und Buße tut. Entscheidend für die rabbinische Sicht der Dinge

ist das menschliche Handeln; durch diesen Ansatz aber wird das Konzept
eines Geschichtsdeterminismus, nach dem der Zeitpunkt der Erlösung eine
objektive, feststehende Größe ist, obsolet.

Die rabbinische Zurückhaltung bei der Auslegung der "Endzeitverse" aus
dem Danielbuch scheint somit keinesweg zufällig zu sein. Vielmehr kann
angenommen werden, daß es sich hier - ähnlich wie bei der Überlieferung vom
Thronwagen Gottes in Ezechiel l25- um eine Art Tabu-Thema gehandelt hat.
Eine tannaitische Aussage, die Chijja bar Abba zugeschrieben und im
Babylonischen Talmud, Megillah (bMeg 3a) überliefert wird, lautet
dementsprechend:

Das Targum zu den Propheten [verfaßte] Jonatan b. Uzziel. Er wollte noch
das Targum zu den Hagiographen veröffentlichen. Da ging eine Himmelsstimme

aus und sprach: Genug für dich! Aus welchem Grund? Weil darin
der Endtermin für den Messias enthalten ist.

R. Jose b. Chalafta, der ungefähr in der Mitte des zweiten nachchristlichen
Jahrhunderts lebte, erklärt schließlich - wenn wir der Überlieferung in Derech
Eretz Rabba26 (DER 11) glauben dürfen:

Wer das Ende bestimmt, hat keinen Anteil an der kommenden Welt.

Die rabbinischen Texte setzen sich mit Endzeitspekulationen auseinander,
die an Verse wie an das Wort von den "Zeiten" in Dan 12,7 anknüpfen konnten.
Wer die Träger solcher Überlieferungen waren, wird in den rabbinischen Texten

25 Hierzu D. Halperin, The Faces of the Chariot. Early Jewish Responses to Ezekiel's
Vision, TSAJ 16, Tübingen 1988.

26 Ein ausserkanonischer Talmudtraktat, in heutigen Ausgaben am Ende der vierten
Ordnung, Nesikin, abgedruckt (die Redaktion).

27



nicht genannt - in jedem Falle bezeugen diese jedoch eine ganz deutliche und
dezidierte Zurückdrängung solcher Interpretationen. Man konnte im Zusammenhang

mit diesen Schriftversen einerseits zwar ganz allgemein von Israels
Erlösung sprechen, eine Deutung der Zeitangaben jedoch erfolgte mit keinem
Wort. Eine andere Möglichkeit, solche Passagen gleichsam außer Kraft zu
setzen, bestand andererseits darin, darauf hinzuweisen, daß selbst Daniel dieses
Wissen wieder entzogen wurde - um wieviel weniger ist es dann dem gewöhnlichen

Menschen möglich, ihren Sinn zu ergründen! Schließlich konnten diese
Passagen aber auch in einem ganz anderen hermeneutischen Kontext verstanden
werden - nämlich als Aussagen über bereits Geschehenes. Die "Zeit, die Zeiten
und die halbe Zeit" sind entweder auf vergangene geschichtliche Ereignisse wie
verschiedene Regierungen oder aber - und damit wird das Ganze noch drastischer

- auf Termine, für die Israel eigentlich die Erlösung erhoffte, diese aber
nicht eintrat, auszulegen.

Freilich - diese Umstände vermögen die rabbinische Zurückhaltung im
Umgang mit bestimmten Abschnitten des Danielbuches verständlich machen -
die Position des Werkes innerhalb des Kanons ist damit noch nicht hinreichend
erklärt.

Denn auch in den Schriften des Neuen Testaments finden sich Passagen,
die sich dezidiert gegen eine Berechnung und Festlegung des Endes aussprechen.

So heißt es in Markus 13,32f. über die Wiederkunft des Menschensohnes:
"Jenen Tag aber oder die Stunde kennt niemand, auch nicht die Engel im Himmel,

auch nicht der Sohn, sondern nur der Vater. Gebt acht! Wachet! Denn ihr
wißt nicht, wann der Augenblick da ist!" In Apostelgeschichte l,6f. im Rahmen
der Erzählung von der Himmelfahrt Christi, heißt es: "Die Versammelten fragen
ihn nun: "Herr, wirst du in dieser Zeit das Reich für Israel wieder aufrichten? Er
antwortete ihnen: Nicht euch kommt es zu, Zeit und Stunde zu wissen, die der
Vater in der ihm eigenen Vollmacht festgesetzt hat"27.

Daß für die frühe Kirche die Zugehörigkeit des Danielbuches zum
Prophetenkanon fraglos war, ist einem anderen Motiv zu verdanken, der Vorstellung

vom Menschensohn28. Von allen Versen des Danielbuches wird der
Abschnitt, in dem diese Gestalt genannt wird - Daniel 7,13f. - am häufigsten
rezipiert29. Wenn sich in Christus die alttestamentlichen Weissagungen und
Verheißungen aber erfüllen, so ist für die Kirche die Einordnung des Danielbuches
in den Prophetenkanon nur naheliegend.

27 Vgl. zum ganzen W. Grimm, Jesus und das Danielbuch. Band 1 : Jesu Einspruch ge¬

gen das Offenbarungssystem Daniels (Mt 11,25-27; Lk 17,20-21), ANTI 6/1,
Frankfurt 1984.

28 Vgl. Mk 14,61; Mt 19,28; ferner s. Apg 7,55; Apk 3,21; 20,4.

29 Nach der Vision von den vier Tieren in Dan 7,1-8 wird ein himmlisches Tribunal
geschildert: Throne werden aufgestellt; ein "Hochbetagter" nimmt auf einem Thron
aus Feuerflammen Platz, das Gericht wird gehalten und das vierte Tier, das eiserne,
wird getötet. Erst im Anschluß an diese Verurteilung erscheint jene besagte Figur,
"eine Gestalt wie ein Menschensohn", die "auf den Wolken des Himmels" kommt

28



In der rabbinischen Überlieferung aber wird auch dieses Motiv
zurückgedrängt. Zu den frühen Texten, die diese biblische Überlieferung auslegen,
gehört der Babylonische Talmud, Chagiga (bChag 14a)30:

Ein Abschnitt sagt: "Sein Thron war ausfeurigen Flammen" (Dan 7,9); und
ein anderer Abschnitt sagt: "bis daß Throne aufgestellt waren; und einer,
der uralt war, setzte sich" (Dan 7,9) - Dies ist kein Widerspruch, ein Thron
für ihn, und einer für David, das ist die Ansicht von R. Aqiva. Da sagte R.

Jose ha-Gelili zu ihm: Aqiva, wie lange willst du die göttliche Gegenwart
entweihen? Vielmehr: einerfür die Gerechtigkeit und einerfür die Gnade.
Nahm er diese Erklärung von ihm an? Komm und höre: Einer für die
Gerechtigkeit und einerfür die Gnade.

Der exegetische Ausgangspunkt dieses Midraschs ist die pluralische
Verwendung des Terminus Thron in Daniel 7,9. Für wen sollen diese Throne
bestimmt sein? Für die Engel sicherlich nicht, denn das Sitzen als herrschaftliche
Geste schlechthin ist Gott zunächst allein vorbehalten; die Engel dagegen müssen

stehen31.

Die Antwort R. Aqivas geht davon aus, daß die Lösung dieses Problems
aufgrund des unmittelbaren Kontextes dieser Schriftstelle erfolgen kann. Der
Menschensohn nämlich, der in V.13f. erwartet wird, ist es, für den der freie

und Zutritt zum göttlichen Gerichtshof erhält. Der Menschensohn stellt in dem hier
vorliegenden Kontext zunächst die siegreiche Partei im Rechtsstreit dar. Während
seine Feinde der Strafe und Vernichtung anheimfallen, wird ihm Herrschaft und Ehre
zuteil (Dan 7,14). Bereits in der Septuaginta zeigt sich die Tendenz, diese Passage in
messianischem Sinne auszulegen. Während es im aramäischen Text des Danielbuches

lediglich heißt, daß einer wie ein Menschensohn auf dem Wolken des Himmels

kam, ergänzt die Septuaginta die Worte: "und wie ein Hochbetagter war er
zugegen". Der Menschensohn erhält somit denselben Titel wie Gott und wird damit an
diese Gestalt angeglichen, die hier in der Funktion eines Richters erscheint (hierzu
M. Hengel, "Setze dich zu meiner Rechten!" Die Inthronisation Christi zur Rechten
Gottes und Psalm 110, in: M. Philonenko (Hg.), Le Trône de Dieu, Tübingen 1993,
108-194, hier: 159. Zur vorchristlichen Rezeption des messianischen Menschensohnes

vgl. die Bilderreden des Äthiopischen Henochbuches 37-71 (spez. 46,Iff.),
die wohl im 1. Jh. v. Chr. entstanden sein dürften. Einen indirekten Beleg für die
messianische Rezeption von Dan 7 in Kreisen des Frühjudentums findet sich auch im
32. Kapitel von Justins Dialog mit dem Juden Tryphon. Dort heißt es nämlich: "Da
ich in meiner Rede einhielt, nahm Tryphon das Wort: 'Mein Herr, die erwähnten
Schriften [Rückbezug auf das vorhergehende Kapitel 31, wo die Vier-Reiche-Lehre
entfaltet wurde] und ähnliche veranlassen uns, daß wir den, der als Mensch von dem
Hochbetagten die ewige Herrschaft erhält, in Herrlichkeit und Größe erwarten. Dieser

euer sogenannter Christus aber ist ohne Ehre und Herrlichkeit gewesen...'".
30 Vgl. auch die entsprechende Parallele bSan 38b.

31 Vgl. auch die Auslegungen zu Ez 1,7, wonach die Engel gar keine Gelenke haben. In
diesem Kontext steht auch die Erzählung von der Bestrafung Metatrons in bHag 15a.

29



Thronsessel bestimmt sein soll. Die Nennung Davids impliziert eine
messianische Deutung dieser Gestalt. Diesem Vorschlag widerspricht R. Jose
ha-Gelili energisch. Wenn er Aqiva vorwirft, die Schechina zu entweihen, dann
befürchtet er, daß diese Lösung das Theologumenon von der Einheit Gottes
verletzen könnte. Der Menschensohn an der Seite Gottes könnte so als Hinweis auf
eine weitere Macht, die neben der göttlichen steht, verstanden werden. Daß dieser

Vers in der Auseinandersetzung mit den Minim, den Häretikern, eine gewisse
Rolle spielte, zeigt der unmittelbare Kontext der Parallelüberlieferung,
Babylonischer Talmud, Sanhédrin (bSan 38b). In einer amoräischen Überlieferung

wird Daniel 7,9 als einer der Schriftbeweise angeführt, die den Minim als
Einwand gegen die Einheit Gottes verwenden32. R. Jose schlägt so vor, die Mehrzahl

der hier genannten Throne im Hinblick auf die verschiedenen Aspekte von
Gottes einem Wesen deuten: als middat ha-rachamim, die göttliche Barmherzigkeit,

und als middat ha-din, die göttliche Gerechtigkeit33. Je nach der Art seines
Richtens sitzt Gott auf dem Thron der Gnade oder auf dem Thron des Gerichts;
an der Seite Gottes sitzt der Menschensohn auf jeden Fall nicht.

Dieses Zurückdrängen der Gestalt des Menschensohns erklärt auch den
eigenartigen Ausdruck Bar Nifle, wie er im Babylonischen Talmud, Sanhédrin
(bSan 96b) erscheint:

R. Nachman sagte zu R- Isaak: Hast du gehört, wann der Bar Nifle kommen
wird? Da sprach dieser zu ihm: Wer ist der Bar Nifle? Er antwortete: Der
Messias. - Nennst du den Messias bar Nifle? Er antwortete: Ja, denn es ist
geschrieben: "In jenen Tagen will ich die zerfallene Hütte des Hauses David
wieder aufrichten " (Am 9,11).

Man hat viel um diesen eigenartigen Ausdruck gerätselt: Der Schriftvers,
der diesen Namen begründen soll, scheint nur wenig zu überzeugen. Es vermag
kaum einzuleuchten, warum gerade das Partizip nofelet (heruntergestürzt, zerfallen),

das doch die Hütte Davids in der Zeit der Not und Unterdrückung charakterisieren

soll, mit dem eschatologischen Heilsbringer verbunden wird. Man
kann daher annehmen, daß diese Verknüpfung zwischen dem Namen des
Messias und dem entsprechenden Schriftzitat sekundär ist. Andere Erklärungen
für den Namen des Messias wurden vorgeschlagen: So versuchte man den
Ausdruck Nifle mit dem hebräischen Nafil - Riese - aus Genesis 6,4 in Verbindung
zu bringen; aber auch dieser Bezug scheint nicht weniger konstruiert wie die die
Verbindung mit Arnos 9,11. Auch eine Ableitung von Nefel (Abfall, Aussaat)34
wurde - so der Jerusalemer Gelehrte E. Urbach - vorgeschlagen, wodurch eine

32 Zum Ganzen siehe die Monographie von A. F. Segal, Two Powers in Heaven. Early
Rabbinic Responses about Christianity and Gnosticism, SJLA 25, Leiden 1977.

33 Zu diesem Theologumenon vgl. E. Urbach, The Sages. Their Concepts and Beliefs,
Jerusalem 1979, Bd. 1,457. A. Marmorstein, The Old Rabbinic Doctrine of God, Bd.
I: The Names and Attributes of God, London 1927, 43-49.181-208.

34 Im Sinne des griechischen ektrôma - Fehlgeburt, Mißgeburt.

30



Kritik an der Messiasvorstellung überhaupt zum Ausdruck gebracht werden soll.
Die größte Wahrscheinlichkeit aber - und damit komme ich zur Auslegung

des Danielbuches zurück - enthält ein Vorschlag, den bereits J. Levy35 in
seinem Wörterbuch unterbreitete: Hinter dem Ausdruck nifle verbirgt sich das

griech. nefelê - Wolke; der Bar Nifle ist der Wolkensohn, also jene Gestalt, die in
Daniel 7,13 erscheint und der Macht und Herrlichkeit verliehen wird. Diese
Deutung wird durch den gängigen rabbinischen Sprachgebrauch gestützt: Der
aramäische Ausdruck bar nasch oder bar enosch meint ganz allgemein
"Mensch" und hat keine spezifisch eschatologische Komponente36. Zur Bezeichnung

des Messias fungiert im rabbinischen Sprachgebrauch vielmehr der
Ausdruck: der Wolkige oder der Wolkensohn17. Allerdings sind es erst die
amoräischen Lehrer, die diesen Begriff wieder unbefangen in ihren Auslegungen
verwenden - in den tannaitischen Texten spielt er keine Rolle.

Neben den theologisch-dogmatischen Bedenken, die gegen die Vorstellung

vom messianischen Menschensohn erhoben werden können, lassen sich für
die Zurückweisung dieser Gestalt sowie für die "Umdeutung" der "Endzeittermine"

sowohl historische als auch anthropologische Gründe anführen. Nach der
Katastrophe des Jahres 70 war man im Hinblick auf apokalyptische Traditionen
sehr vorsichtig und zurückhaltend geworden - zu groß waren die Enttäuschungen

35 So auch G. Dalman, Aramäisch-Hebräisches Handwörterbuch zu Targum, Talmud
und Midrasch, Hildesheim 1927 (Nachdruck der Ausgabe Göttingen 1938), 274.

36 Vgl. hierzu M. Black, An Aramaic Approach to the Gospel and Acts, Oxford 1967;
bzw. die deutsche Übersetzung dieses Werkes: Die Muttersprache Jesu: das
Aramäische der Evangelien und der Apostelgeschichte (Beiträge zur Wissenschaft
des Alten und des Neuen Testaments) Anhang; Der Gebrauch von bar nasch/bar
nascha im Jüdisch-Aramäischen, von G. Vermes.

37 Vgl. TanB toledot §20 (70b): "Es ist geschrieben: 'Ein Wallfahrtslied. Ich hebe mei¬
ne Augen auf zu den Bergen; woher wird mir Hilfe kommen?' (Ps 121,1) Und es ist
geschrieben: 'Wer bist du, großer Berg? Vor Serubbabel' (Sach 4,7). Was [bedeutet:]
'Wer bist du, großer Berg'? Das ist der König Messias. Und warum nennt man ihn
'großer Berg'? Weil er größer ist als die Väter [Abraham, Mose und die Dienstengel]

Von wem stammt er ab? Von Serubbabel, und Serubbabel von David, wie es heißt:
[Es folgt das Zitat 1 Chr 3,10-24], Und bis hier hebt es dir die Schrift besonders hervor.

Wer ist Ananil Das ist der König Messias, wie es heißt: 'Ich schaute mit den
Nachtgesichten, und siehe mit den Wolken des Himmels usw.' (Dan 7,13)." Entsprechend

formuliert auch Targum zu 1 Chr 3,24: "Anani - das ist der König, der
Messias, der sich offenbaren wird." Beide Auslegungen implizieren eine Verbindung

von Dan 7,13 mit der Davidsweissagung. Mit Anani, von dem man im übrigen
ansonsten in der Schrift nichts mehr hört, schließt der Davidische Stammbaum;
somit ist er der letzte Sproß aus dem Geschlechte Davids. Sein Name, wörtlich: "der
Wolkige", abgeleitet von 'anan - die Wolke, wird als eine Anspielung auf die in Dan
7,13 genannten 'ananej schemajja - die Himmelswolken verstanden; der letzte aus
Davids Geschlecht kann gar niemand anders sein als Israels Erlöser. Zur
messianischen Rezeption von Dan 7,13 s.a. MTeh 21,5 (90a); BamR 13 (170b);
AgBer 14 (14a); AgBer 23 (20a).

31



und Verluste, die mit diesen Weissagungen verbunden waren.38 Das rabbinische
Judentum stellte im Gegenzug zu dieser historischen Erfahrung die konstitutive
Bedeutung der Buße für die Erlösung des Volkes in den Vordergrund. Damit
richtet es sich zum einen gegen zelotische Tendenzen, die das Ende blutig und
mit Gewalt herbeizwingen wollten; zum anderen unterstreicht diese Position die
Bedeutung der göttlichen Gebote und ihrer Erfüllung. Ein Ausspruch des
Amoräers Rav faßt diese verschiedenen Aspekte ganz pointiert zusammen: "Alle
[Angaben über das] Ende sind bereits vorüber; die Sache ist nur von der Buße
und den guten Werken abhängig" (bSan 97b).

Die rabbinische Zurückweisung des Menschensohnmotivs und der
Endzeitberechnungen, für die das Danielbuch die exegetische Grundlage bildet,
können als Hinweise darauf verstanden werden, daß die Position dieser Schrift
im rabbinisch-masoretischen Kanon auch inhaltlich bedingt ist und in gewisser
Weise der rabbinischen Rezeption dieses Werkes entspricht. Da die Rabbinen
bestimmte von der frühjüdischen Tradition vorgegebene Auslegungen des
Danielbuches als problematisch empfanden und diesen widersprachen, wiesen
sie das Danielbuch in einen Rahmen, der andere Aspekte dieses Werkes hervorhebt:

Steht das Buch nämlich bei den Schriften, so erfolgt bereits auf Grund dieses

Kontexts eine ganz andere Schwerpunktsetzung; der Akzent wird auf den
Daniel der Diasporageschichten und damit auf die lehrhaften, didaktischen
Elemente dieses Werkes gelegt39: Daniel ist der fromme, vorbildliche gesetzestreue
Judäer, der am Hofe Nebukadnezars Wunder vollbringt und Zeugnis für seinen
Gott ablegt. Als Zentrum des Danielbuches erscheinen so nicht die Prophétie und
deren Erfüllung, sondern die Erzählungen, die zu einem gottgefälligen Leben
anleiten wollen.

38 Zu den Messiasprätendenden vgl. M. Hengel, Die Zeloten. Untersuchungen zur jüdi¬
schen Freiheitsbewegung in der Zeit von Herodes I. bis 70 n. Chr. (AGJU 1 Leiden/
Köln 21976, 296ff; s. a. 243ff.

39 Vgl. K. Koch, Is Daniel Also Among the Prophets, 130: "Removing Daniel from the
prophetic corpus and placing it among the narratives of late exilic and early post-
exilic times shifted the accent from eschatology to pedagogics."

32


	Daniel und die Rabbinen : ein Beitrag zur Geschichte des alttestamentlichen Kanons

