
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Frauen und Rabbinat in Amerika

Autor: Shekel, Michal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frauen und Rabbinat in Amerika
Michal Shekel*

Die Ordination von Frauen als Rabbinerinnen findet in den Vereinigten
Staaten erst seit den siebziger Jahren statt, doch die Frage um weibliche Rabbiner
und die Rolle der Frau im modernen Judentum überhaupt reicht viel weiter
zurück. Um dies zu verstehen, ist es zunächst notwendig, amerikanisches Judentum
zu verstehen. Das Judentum in den Vereinigten Staaten setzt sich aus vier
Hauptzweigen zusammen: Orthodoxie, konservatives Judentum, Reform-Judentum
und Rekonstruktionismus. Auch wenn die historische Entwicklung jedes dieser
Zweige interessant ist, ist für die Frage der Ordination von Frauen nur deren
derzeitige Einstellung sachdienlich.

Die vier Hauptzweige des amerikanischen Judentums

Wie die anderen Zweige des zeitgenössischen Judentums, beinhaltet die
Orthodoxie ein breites Spektrum, das vom Chassidismus bis zur modernen
Orthodoxie reicht. Das entscheidende Merkmal der Orthodoxie ist der Glaube an
die göttliche Natur der Torah, sowohl der mündlichen als auch der schriftlichen.
Göttliche Offenbarung ist das Fundament, aus dem sich das Judentum entwickelt
hat. Am Sinai wurde den Juden nicht nur die schriftliche, sondern auch die
mündliche Torah übergeben. Dementsprechend ist auch die Halachah göttlichen
Ursprungs und in allen ihren Aspekten für Juden verbindlich. Gottes Willen
entsprechend wird die Halachah durch inspirierte rabbinische Autorität festgelegt.

In der Orthodoxie unterscheiden sich die Rollen von Männern und Frauen,

und eine Veränderung dieser Rollen steht ausser Frage. Frauen sind mit dem
Privatbereich des Lebens beschäftigt, unter anderem damit, eine jüdische Familie

grosszuziehen. Das Haus ist der Mittelpunkt der Aufgaben einer jüdischen
Frau, was der Grund für ihre Befreiung von allen zeitgebundenen Mitzvot
(Geboten) ist. Männer, die diesen Mitzvot verpflichtet sind, beherrschen einen anderen

Bereich: Er umfasst Lernen und Studieren und - bei einigen Erfolgreichen -

das Treffen von Entscheidungen über das jüdische Leben, in anderen Worten:
der Empfang der rabbinischen Smicha (Ordination).

Das Reform-Judentum hat einen gänzlich anderen Zugang. Es sieht den
Bund mit Gott als einen fortschreitenden Prozess. Der einzelne Jude ist an der
Gestaltung dieses Bundes ebenso beteiligt wie Gott selbst. Der zentrale Punkt ist
für das Reform-Judentum der persönliche Bund jedes einzelnen mit Gott. Dieser
Perspektive entsprechend treten wir in den Bund ein sowohl als Individuen als
auch durch die Gemeinschaft. Jeder nimmt von ihm, was Judentum für ihn
bedeutungsvoll macht und stärkt so sein individuelles Judentum. Dies kann nur
durch Studium und Erfahrung erreicht werden, durch das Experimentieren mit

* Rabbinerin Michal Shekel, 22 Madison Str., Newton, N.J., U.S.A.

238



verschiedenen Ritualen. Daher umfasst das Reform-Judentum eine grosse Bandbreite

von Glaubensüberzeugungen und -ausübungen. Mit den Worten der „San
Francisco Platform" von 1976: „...wir gründen unser Leben persönlich und
gemeinschaftlich auf die Realität Gottes und bleiben offen für neue Erfahrungen
und Auffassungen des Göttlichen." Ein Anhänger des Reform-Judentums kann
an Gott als ein übernatürliches Wesen glauben, eine Idee, eine Kraft oder irgendetwas

dazwischen. Die Torah kann göttlich offenbart sein, inspiriert oder eine
gänzlich menschliche Antwort an Gott. Israel ist persönlich und gemeinschaftlich

mit Gott in einer Bundesbeziehung. Die Grundlage dieses Bundes ist die
Torah, und die Offenbarung ist fortschreitend. Die Rolle der Halachah ist es, eine
Orientierungshilfe zu geben: Sie wird bei Entscheidungen in Betracht gezogen,
erhält aber nicht notwendigerweise grösseres Gewicht als andere Faktoren, die
am Prozess der Entscheidung beteiligt sind. Da es hier ein Fortschreiten gibt, ein
persönliches Empfinden in der Bundesbeziehung und ein Verständnis für
gemeinschaftliche Veränderungen, ist es nicht überraschend, dass die
Reformbewegung die erste in den Vereinigten Staaten war, die Frauen ordinierte.

In seiner ursprünglichen, europäischen Form ist das konservative Judentum
ein Ableger des frühen Reform-Judentums. Einer der Glaubensgrundsätze des
frühen konservativen Judentums ist, dass die Gemeinde1 eine Quelle religiöser
Autorität sei. Während das Reform-Judentum noch zu einem grossen Teil dieser
Ansicht ist, gibt das moderne konservative Judentum der Rolle des Klal
(Gemeinschaft) Israel weniger Gewicht. Auch wenn die Gemeinde die Vollmacht zu
Veränderungen hat, müssen Veränderungen im konservativen Judentum im
Rahmen der Halachah stattfinden. Im konservativen Judentum kann Gott
übernatürlich oder eine „Kraft" in der Menschheit sein. Die Torah kann göttlich
inspiriert oder offenbart sein, und Israels Beziehung zu Gott ist durch die
Halachah definiert. Göttliche Inspiration kann also die moderne Welt definieren
und durch sie definiert werden. Das konservative Judentum erkennt an, dass im
Laufe der Geschichte Veränderungen innerhalb des Judentums stattgefunden
haben - Veränderungen, die heute gemacht werden, müssen innerhalb des
halachischen Kontextes sein. Die Definition des halachischen Rahmens und der
annehmbaren Veränderungen innerhalb des Kontextes der Halachah haben die
Herausforderung der Ordination von Frauen im konservativen Judentum
bestimmt.

Der jüngste der amerikanischen Zweige ist der Rekonstruktionismus. Es
ist der einzige Zweig, der in den Vereinigten Staaten entstanden ist und auch der
einzige Zweig, der zu seinem Gründer zurückverfolgt werden kann: Rabbi
Mordechai Kaplan (1881-1983). Er wurde 19022 am Jewish Theological
Seminary ordiniert, daher wird der Rekonstruktionismus als ein Ableger der
konservativen Bewegung angesehen. Kaplan definierte Judentum als eine sich

1 Nach den Worten Solomon Schechters „Catholic Israel".

2 Dies geschah noch vor der Ankunft Schechters und dem Aufkommen der konserva¬
tiven Bewegung. Dennoch kam Kaplan, nachdem er Rabbiner einer orthodoxen
Gemeinde gewesen war, an das Jewish Theological Seminary zurück, um dort länger als
ein halbes Jahrhundert zu unterrichten.

239



entwickelnde religiöse Zivilisation. Sein Anliegen war die Bewahrung einer
jüdischen Identität, Einheit und Kreativität trotz der Bedrohung durch
Rationalismus und Naturalismus. Als eine religiöse Zivilisation ist das Judentum
nicht in erster Linie eine Religion, wie die anderen Zweige meinen könnten, und
auch nicht in erster Linie eine Nation, wie Zionisten es vielleicht definieren würden.

Judentum ist ein lebendiger Organismus, der die kollektive Essenz aller
Juden und jüdischen Dinge darstellt. Der Rekonstruktionismus hat einen anderen
Ausgangspunkt als die anderen Bewegungen: die jüdische Gemeinschaft. Der
religiöse Charakter des Judentums wird durch die eigene spirituelle Persönlichkeit

ausgedrückt, es gibt aber eine gegenseitige Abhängigkeit von Kultur, Religion
und Gemeinschaft. Religion ist ein natürliches, soziales Produkt

gemeinschaftlichen Lebens, und ihre Seele ist die Zivilisation. Gott wird nur als
korrelativer Begriff gebraucht wie Eltern/Kind oder Lehrer/Schüler. Die Idee
Gottes wird davon befreit, in der menschlichen Selbsterfüllung eine entscheidende

Bedeutung einzunehmen. Für den einzelnen Anhänger des Rekonstruktionismus

ist Gemeinschaft die Quelle der Erlösung. Das Vermächtnis existiert zum
Wohl der jüdischen Gemeinschaft und nicht vice versa. Im Rekonstruktionismus
sind Veränderungen möglich, weil es bedeutungsvoll ist, sie zu machen3. Daher
ist es nicht überraschend, dass der Rekonstruktionismus die zweite amerikanische

Bewegung war, die Rabbinerinnen ordinierte.
In jeder Bewegung gibt es ein harmonisches Verhältnis zwischen dem

halachischen Status der Frauen und dem sozialen, sowohl innerhalb des
Judentums als auch innerhalb der säkularen Welt. Das in diesen Bereichen
erzielte Verhältnis bestimmt nicht nur die Rolle der Frauen, sondern auch, ob sie
ordiniert werden.

Die Geschichte der Frauenordination

Auch wenn sie als eine Innovation des späten zwanzigsten Jahrhunderts
angesehen wird, hat sich die Idee der Ordination von Frauen doch schon viel früher

entwickelt. Es überrascht nicht, dass es die amerikanische
Reformgemeinschaft war, die als erste die Rolle der jüdischen Frau innerhalb eines
sozialen Kontextes untersuchte. Die Frage nach der Rolle der Frau erhob sich
zuerst 1892 und wurde 1922 wieder aufgegriffen. Sie wurde vom „Law-
Committee" der Reformbewegung diskutiert und eine Gruppe von Ehefrauen
von Rabbinern wurde aufgefordert, an der Diskussion teilzunehmen.

3 Kaplan machte 1922 eigenmächtig eine Veränderung, indem er die Bat-Mitzvah
Zeremonie - eine Parallele der Bar-Mitzvah - für seine älteste Tochter schuf. Heute
ist die Bat-Mitzvah ein Standardritual in allen drei liberalen Bewegungen und in
abgewandelter Form in zahlreichen orthodoxen Synagogen.

240



Die Untersuchung der Streitfrage wurde vom hochgeachteten Rabbiner
Jacob Z. Lauterbach geleitet4. Die Punkte, die er aufwarf, sollten dieselben sein,
die später von jeder der Bewegungen, die die Möglichkeit der Frauenordination
untersuchte, aufgeworfen wurden. Die rabbinische Sicht stellt Männer und Frauen

in verschiedene Aktivitätssphären. Da Frauen vom Ausüben der
zeitgebundenen Mitzvoth, wie zum Beispiel Tefillinlegen (Gebetsriemen),
ausgenommen sind, war es ihnen von vornherein nicht gestattet, als Schaliach Zibbur
(Vorbeter) zu fungieren. Sie waren auch vom Studium ausgenommen, weil es
Frauen nicht erlaubt war, aus der Torah vorzulesen. Nach Lauterbachs Lesart
setzten sowohl der palästinische Talmud im Traktat Sanhédrin als auch mittelalterliche

Autoritäten deutlich fest, dass Frauen zwar nicht als Richter fungieren,
wohl aber Gelehrte und Lehrer sein könnten. Lauterbach schliesst daraus, dass
die Rolle der Frau die einer Gehilfin sei. Frauen könnten nicht am Rabbinat
teilnehmen, da dies nicht nur ein Beruf, sondern eine Lebensaufgabe sei. Da Frauen
ihre Zeit dieser Lebensaufgabe nicht widmen und Männer nicht Gehilfen sein
könnten, neigt Lauterbach dazu, den status quo beizubehalten.

Trotz Lauterbachs Einstellung führte die weitere Diskussion zu einem
anderen Schluss. Das Komitee war der Meinung, dass sich bis 1922 die Rolle des
Rabbiners in der Reformbewegung von der eines Richters zu der eines Lehrers
verändert hätte. Ausserdem veränderte sich die Rolle der Frau in der Gesellschaft.

Eine der Grundaussagen des Reform-Judentums war und ist es, sich um
Gleichheit für alle zu bemühen und jedem die gleichen Verpflichtungen abzuverlangen.

Schliesslich gelangte das „Law-Committee" 1922 zu der folgenden,
mehr auf sozialen als legalen Gründen basierenden Entscheidung: „Frauen kann
gerechterweise das Privileg der Ordination nicht verweigert werden." Diese
Entscheidung wurde 1956 von der „Central Conference of American Rabbis" erneut
aufgegriffen und aufrechterhalten. Trotzdem ordinierte die Reformbewegung
erst 1972 Sally Priesand als die erste Rabbinerin der Vereinigten Staaten5.

Die Entscheidung innerhalb des Rekonstruktionismus, Frauen zu
ordinieren, verlief ähnlich wie in der Reform-Bewegung. Auch der Rekonstruktionismus

ist gekennzeichnet durch seine Bemühung um Gleichheit und eine
Sensibilität für das Judentum innerhalb eines grösseren sozialen Kontextes. Die
Rolle des Rabbiners wird eher als die eines versierten Lehrers angesehen, als die
eines Richters oder Auslegers der Halachah. Es überrascht nicht, dass im sozia-

4 Die Response über die Ordination von Frauen und die anschliessende Diskussion,
auf die hier Bezug genommen wird, ist abgedruckt in „American Reform Responsa,
Central Conference of American Rabbis", 1983, No.8 „Ordination of Women", pp.
25-43.

5 Hier muss erwähnt werden, dass die erste Ordination einer Frau in den 1930er Jah¬

ren in Deutschland stattfand. Regina Jonas wurde als Studentin der Hochschule für
die Wissenschaft des Judentums in Berlin zugelassen. Obwohl sie ihr Studium
erfolgreich abschloss, weigerte sich die Fakultät, ihr die Ordination zu gewähren. Sie
erhielt eine private Simcha in Offenbach. Rabbinerin Jonas arbeitete in verschiedenen

Sozialeinrichtungen. Später wurde sie von den Nazis festgenommen und nach
Theresienstadt geschickt, von wo aus sie nach Auschwitz deportiert wurde.

241



len Klima Amerikas der 60er und 70er Jahre der Rekonstruktionismus der
Reform-Bewegung folgte und 1974 Sandy Eisenberg Sasso als seine erste
Rabbinerin ordinierte.

Die konservative Bewegung hatte viel mehr Schwierigkeiten, eine
Entscheidung über die Ordinierung von Frauen zu treffen. Das ist nicht
überraschend, da das konservative Judentum danach strebt, innerhalb der Halachah zu
leben. Auch im konservativen Judentum erhob sich diese Streitfrage als ein
Resultat der sozialen Veränderungen der 60er und 70er Jahre. Frauen, die sich selber

als konservativ sahen, aber als Rabbinerinnen fungieren wollten, begannen
Seminare der Reformer und Rekonstruktionisten zu besuchen6. Eine
Absolventin des „Hebrew Union College" (Reform) bemühte sich dabei um die
Zulassung zur „Rabbinical Assembly", der konservativen Rabbiner-Organisation.

Das war an sich nicht ungewöhnlich. Es hatte andere Fälle gegeben, bei
denen die Absolventen einer Bewegung entschieden, dass sie in der rabbinischen
Körperschaft einer anderen Bewegung besser aufgehoben wären. Ein Absolvent
eines Seminars einer Bewegung ist automatisch zur rabbinischen Körperschaft
dieser Bewegung zugelassen, wohingegen über einen Absolventen, der an einer
anderen Hochschule ordiniert wurde, abgestimmt werden muss. Nun kam das
Problem auf, dass eine ordinierte Frau sich um die Mitgliedschaft der „Rabbinic
Assembly" bewarb. Ihr Antrag wurde abgelehnt, doch die Frage war aufgeworfen

und wurde 1977 einer Kommission zur intensiveren Behandlung übergeben.
Bis 1984 wurde keine Entscheidung getroffen7.

6 Viele Frauen, die diesen Weg wählten, darunter viele Töchter konservativer
Rabbiner, verstanden sich selber immer noch als konservative Jüdinnen. Andere
Frauen beschlossen, innerhalb der Grenzen ihrer Bewegung zu bleiben und strebten
nach akademischen Abschlüssen am konservativen Rabbiner-Seminar, dem Jewish
Theological Seminary of America, zumal das akademische Programm der
Erziehungswissenschaft dem rabbinischen glich. Ihre Hoffnungen auf Ordination waren

vielleicht durch die Annahme einer Frau, Dr. Judith Hauptmann, am Talmud
Department im Jahr 1974 geweckt worden. Die Fakultät für Talmud missbilligte am
stärksten die Ordination von Frauen. Der Kanzler der Hochschule, Dr. Gerson
Cohen, schlug ein „para-rabbinisches" Programm für diese Frauen vor. Dieser
Vorschlag wurde abgelehnt, weil das Gewicht der Ausbildung eher auf praktischen
rabbinischen Themen als auf klassischen gelegen hätte. Während sie auf eine
Entscheidung innerhalb der Bewegung warteten, waren diese Frauen mit der Veränderung

der Rolle der Frau im konservativen Judentum beschäftigt. Einige von ihnen
waren 1970 an der Gründung von Ezrat Nashim beteiligt, einer speziell für Frauen
bestimmte Chavura (Zirkel), die sich auf Gebet und Studium konzentrierte. Später
traten viele in das rabbinische Programm der ersten Klasse von Frauen über, die von
der konservativen Bewegung für die Ordination zugelassen wurden (1984).

7 Die Kommission machte ihre Empfehlung, die auf die Ordination von Frauen dräng¬
te, 1979 bekannt. Siehe „Conservative Judaism", Vol.32, No.3, Sommer 1979, über
den Kommissions-Report. Die Argumente in diesem Artikel sind eine Zusammenfassung

von zwei allgemein bekannten Positionen aus der Zeit, als die Ordination
durchgesetzt wurde. Die Responsen von Mayer Rabinowitz und Joel Roth erschienen

beide in „Judaism, Vol.33, No.l, Winter 1984.

242



Die Streitfrage reduzierte sich schliesslich auf die Frage: Was ist ein
Rabbiner? Zu den verschiedenen Rollen eines Rabbiners gehört die persönliche
Verpflichtung des täglichen Gebets mit Tallit und Tefillin, genauso wie andere

zeitgebundene Verpflichtungen (Mitzvot), die Fähigkeit als Vorbeter zu fungieren

(Schaliach Zibbur), als Heiratsbeamter („wedding official", Mesadder
Kidduschin) und als Zeuge im Sinne der Halachah (Edut). Die Frage, ob Frauen
alle diese Funktionen erfüllen könnten, wurde von der konservativen Bewegung
sorgfältig untersucht.

Die Rolle des Heiratsbeamten war aus drei Gründen nicht problematisch:
Erstens ist die Braut in der Zeremonie genauso wichtig wie der Bräutigam; zweitens

werden die sieben Segnungen als Gebet und Lobpreis gleichzeitig angesehen,

und es war Frauen stets erlaubt, Segensspriiche zu sprechen; drittens gibt es

keinen aus der Bibel resultierenden Vorbehalt, da die Hochzeitszeremonie
nachbiblischen Ursprungs ist.

Probleme entstanden hinsichtlich der Verpflichtungen der Frauen und
ihrer Teilnahme an einem Minyan (Gebetsquorum). Traditionellerweise sind
Frauen von den zeitgebundenen Verpflichtungen ausgenommen. Dies wirft die
Frage auf: Können sie diese Verpflichtungen freiwillig auf sich nehmen, auch

wenn sie nicht dazu verpflichtet sind, und also Teil eines Minyans sein?8 Laut
Rabbi Mayer Rabinowitz, einem Fakultätsmitglied des Jewish Theological
Seminary, wurde das Minyan niemals so definiert, dass speziell Frauen
ausgeschlossen sind, sondern es werden in den traditionellen Quellen nur Minderjährige

und Unzurechnungsfähige erwähnt. Ein Minyan sollte aus freien Erwachsenen

bestehen. Im Gegensatz dazu legte der damalige Dekan der Rabbinic School,
Rabbi Joel Roth, fest, dass Frauen freiwillig Verpflichtungen wie Tallit und
Tefillin auf sich nehmen könnten. Wenn sie diese zeitgebundenen Mitzvot einmal

auf sich genommen hätten, wären sie ihnen genauso verpflichtet wie ein
Mann.9 Rabbi Roths Auffassung wurde angenommen, sobald sich das Seminar
weiblichen Ordinationskandidaten geöffnet hatte.

Die Annahme der zeitgebundenen Verpflichtungen führt zu der Streitfrage

über die Frau als Vorbeterin (Schaliach Zibbur). Historisch gesehen war
der Vorbeter derjenige, der die anderen im Gebet anführte und dessen individuell
gesprochenes Gebet mitzählte für die, die selbst nicht beten konnten. Die Rolle
des Vorbeters entwickelte sich dahin, sicherzustellen, dass die Mitglieder der
Gemeinde in etwa derselben Geschwindigkeit beteten. Da der Vorbeter heute
nicht mehr die Gebetsverpflichtung für andere erfüllt, gibt es keinen Grund,
Frauen diese Rolle zu verweigern. Es kann eingewandt werden, dass der
Vorbeter diese Verpflichtung sehr wohl erfülle, aber nach Rabbi Roths Meinung,
ist es zulässig, dass eine Frau, die die zeitgebundenen Verpflichtungen auf sich

genommen hat, diese Funktion erfüllt.

8 Heute werden Frauen in allen drei liberalen Bewegungen zum Minyan gezählt. Dies
galt sogar für die meisten konservativen Synagogen, noch bevor die Frage nach der
freiwilligen Verpflichtung zu den zeitgebundenen Mitzvot aufkam.

9 Um einen Präzedenzfall für ein solches Verhalten einer Frau aufzuzeigen, bezogen
sich Diskussionsrunden des Seminars stets auf das Beispiel von Raschis Enkelinnen,
die diese Verpflichtungen auf sich genommen hatten.

243



Das grösste Hindernis für die Ordination von Frauen in der konservativen
Bewegung war die Rolle des Zeugen (Edut) im Sinne der Halachah. Nach der
Tradtion konnten Frauen nicht als Zeuginnen dienen. Es kam die Frage auf: Ist
der Grund für diesen Ausschluss legaler oder sozialer Natur? Wiederum gab es
die zwei verschiedenen Meinungen der Fakultätsmitglieder Rabinowitz und
Roth. Rabinowitz meinte, dass der legale Status der jüdischen Frau historisch
gesehen auf ihrem sozialen Milieu basierte. Da der Status der Frau innerhalb der
jüdischen Gesetzeswelt nicht als eigenständig definiert war, wurde sie als freie
Erwachsene angesehen. Roth meinte, dass die Frage lediglich legaler Natur und
als solche zu behandeln sei. Beide stimmten darin überein, dass dies die schwierigste

Frage bezüglich der Frauenordination sei und Veränderungen notwendig
seien. Bis heute ist in der konservativen Bewegung keine Entscheidung über die
Rolle der Frau als Zeugin gefallen.

Diese Unklarheit führte zu der grössten Schwierigkeit, die die Rolle der
Rabbinerinnen in der konservativen Bewegung untergräbt: Wenn eine Frau nicht
Zeugin sein kann, ist ihre Rolle als Rabbinerin eingeschränkt, wenn sie eine
Hochzeit, eine Scheidung oder einen Übertritt leitet. Sie muss sich versichern,
dass halachisch akzeptable Zeugen anwesend sind - eine Frage, die für einen
männlichen konservativen Rabbiner nicht entsteht.

Die grösste Auseinandersetzung über die Ordination von Frauen entstand
ebenfalls innerhalb der konservativen Bewegung. Die Aufnahme von Frauen in
das Seminar 1984 und die nachfolgende Ordination von Amy Eilberg 1985 wurden

von der Entstehung einer neuen „traditionalistischen" Gruppierung innerhalb

der Bewegung begleitet, der „Union for Traditional Judaism"10 und es kam
zu Drohungen, die Bewegung zu verlassen wie auch zu Rücktritten aus dem
Talmud Department. Um der Verschiedenheit seiner Mitglieder genüge zu tun,
muss das konservative Seminar - im Gegensatz zu Reform und
Rekonstruktionismus - täglich zwei Minyanim halten: einen traditionellen und
einen gleichberechtigten.

Rabbinerinnen am Arbeitsplatz

Seit zweiundzwanzig Jahren arbeiten Frauen in Amerika als
Rabbinerinnen. Seit 1972 hat das zur Reformbewegung gehörende „Hebrew
Union College - Jewish Institut of Religion" 205 Frauen ordiniert. Frauen stellen
mehr als zehn Prozent der 1650 Mitglieder der „Central Conference of American
Rabbis" der Reformbewegung. Die konservative „Rabbinical Assembly" hat 63
weibliche Mitglieder. Die Zahlen der Seminare der drei liberalen Bewegungen
zeigen, dass hier 25 bis 50 Prozent der Studierenden weiblich sind. Seit 1974 hat

10 Ursprünglich die „Union for Traditional Conservative Judaism". Als die Leiter der
Union feststellten, dass die konservative Bewegung wegen der Frauenordination
nicht die Uhr zurückdrehen würde, strichen sie das Wort „Conservative" aus ihrem
Namen und versuchten eine Verbindung mit der liberal-orthodoxen Bewegung zu
erfinden.

244



das „Reconstructionist Rabbinic College" 53 Frauen ordiniert, was 36 Prozent
der Gesamtzahl der Absolventen sind. Bei den Absolventen des konservativen
„Jewish Theological Seminary" bestanden die ersten Klassen fast zur Hälfte aus
Frauen. Dies ist darauf zurückzuführen, dass es bei den ersten Klassen, die weibliche

Studierende zuliessen, einen grossen Nachholbedarf der weiblichen
Bewerber gab.

Zu den theologischen Begründungen für die Akzeptanz von Frauen als
Rabbinerinnen kamen aber auch drängende praktische Gründe, mit denen sich
alle Bewegungen konfrontiert sahen. Der Hauptgrund war die Abnahme der Zahl
männlicher Bewerber an den rabbinischen Hochschulen. Es gab und gibt in den

Vereinigten Staaten viele Gemeinden, die keinen Rabbiner haben oder nur einen
Teilzeit-Rabbiner. Während die Anhänger der Frauenordination meinten, dass
Frauen eine entscheidende Rolle beim Ausgleich der Rabbinerknappheit spielen
könnten, meinten ihre Gegner, dass die Ordination von Frauen den
Rabbinerberuf für Männer weniger attraktiv machen könnte. Diese Befürchtung
hat sich nicht bewahrheitet: Die Mehrheit der sich an rabbinischen Hochschulen
Einschreibenden ist immer noch männlich.

Auch nach der Ordination treffen Frauen auf Schwierigkeiten, die denen
ähneln, die sie überwinden mussten, um in die Seminare zu gelangen. Jeder
Rabbiner fängt in einer kleineren Gemeinde an und arbeitet sich hoch zu
grösseren und bedeutenderen „Haupt"-Gemeinden. Für die Bewerbung bei diesen

Gemeinden ist das Dienstalter ausschlaggebend. Die Rabbinerinnen in der
Reformbewegung sind inzwischen ausreichend lange im Dienst, um das entsprechende

Alter erreicht zu haben, und doch arbeiten sie zum grössten Teil in
kleineren Gemeinden. Dies ist teilweise auf eine andere Definition von Erfolg
zurückzuführen, die Rabbinerinnen haben. Die meisten Frauen definieren ihren
Erfolg über ihre Leistungen in der Gemeinde, wohingegen für einen Mann der
Hauptfaktor seiner Erfolgsdefinition die Grösse der Gemeinde ist, in der er arbeitet.

Abgesehen davon steigen Frauen nicht so schnell auf wie Männer, verdienen
in Gemeinden vergleichbarer Grösse weniger und sind häufiger als Männer
gezwungen, in Gemeinden Teilzeitarbeit zu übernehmen.

Aber Frauen sind in verschiedener Hinsicht vorangekommen. Innerhalb
der Reformbewegung ist Mutterschaftsurlaub ein fester Teil des
Arbeitsvertrages.1

1 Frauen verändern die Erfolgskriterien innerhalb des Rabbinats, und
viele kleinere Gemeinden, die in der Vergangenheit lediglich Sprungbrett zum
Aufstieg gewesen wären, gedeihen heute, weil ein Rabbiner bereit ist zu bleiben
und sich der Gemeinde zu widmen. Frauen, die ein Teilzeitrabbinat angenommen

hatten, haben die Tätigkeit in ihrer jeweiligen Gemeinde in eine
Vollzeitbeschäftigung umgewandelt.

Frauen haben auch ein eigenes rabbinisches Netz geschaffen, und innerhalb
der Reformbewegung dient dieses rabbinische Netz dazu, spezielle Probleme,
die Frauen betreffen, wie Diskriminierung auf dem Arbeitsmarkt oder ethische
Erwägungen, vor die gesamte rabbinische Organisation zu bringen. Als Beam-

11 Im Gegensatz zu Europa ist die Gewährung von Mutterschaftsurlaub in Amerika im¬

mer noch ein Hauptproblem in Verhandlungen über Arbeitsverträge.

245



tinnen und Komiteemitglieder beginnen Frauen inzwischen, auch in den jeweiligen
rabbinischen Organisationen der verschiedenen Bewegungen Fortschritte zu

erzielen.

Das Judentum aus der Sicht der Frauen

Die dramatischsten Veränderungen werden im praktizierten Judentum in
den Vereinigten Staaten sichtbar. Hier gibt es zwei verschiedene Einflüsse: den
jüdischen Feminismus und die Arbeit der Rabbinerinnen. Die Veränderungen
sind theologischer und ritueller Art und haben sich auf alle vier religiösen
Bewegungen in den Vereinigten Staaten ausgewirkt.

Noch vor der Ordination von Rabbinerinnen sahen sich in den 1970er
Jahren vom Feminismus beeinflusste jüdische Frauen nach einer grösseren Rolle
im Judentum um. Für viele war Bildung der erste Schritt. Obwohl die Bat-
Mitzvah seit den 60er Jahren weit verbreitet war12, erhielten Frauen auch in den
70er Jahren immer noch eine Erziehung, die im Vergleich zu der ihrer Brüder
bescheiden war. Die 70er Jahre waren für das Judentum eine Zeit der Erkundung,
die parallel lief zu den Veränderungen innerhalb der Gesamtheit der amerikanischen

Gesellschaft. Ausgangspunkt war für viele Juden die Chavurah (Zirkel),
eine Gruppe, die sich zum Studieren und Beten traf, in der jeder gleichberechtigt
war und es keine Anführer gab. Dies bedeutete, dass jeder einzelne eine
Vorbereitungszeit durchlaufen musste, um teilnehmen zu können. Mit der Zeit
entwickelten die einzelnen Chavuroth ihren eigenen Charakter, unter ihnen waren

auch feministische Gruppen.
Zur selben Zeit nahm jüdische Bildung auch in einer anderen Weise zu,

nämlich durch das Anwachsen jüdischer Studien-Programme an den Universitäten.

Die eher wissenschaftliche Beschäftigung mit Judaistik an den Colleges
wurde oft durch Professoren aus verschiedenen anderen Fachgebieten bereichert.

Judaistik wurde mit den Augen des Historikers, des Literaturprofessors,
des Sozialwissenschaftlers und anderer untersucht. Judaistik bestand nicht länger

nur aus rabbinischer Literatur. Für viele Studenten war dies ein Zugang, der
ihr eigenes Judentum stärkte. Dies galt besonders für Frauen, die
Studienprogramme für Frauen entwarfen. Während Frauen im Hauptstrom der
rabbinischen Literatur nicht zu Wort kamen, waren sie durch Literatur, Tagebü-

12 Erstaunlicherweise war es die konservative Bewegung, die die Bat-Mitzvah in den
60er Jahren populär machte, wobei einige Gemeinden diese Zeremonie bereits in den
50er Jahren veranstalteten. Während der 50er und 60er Jahre konzentrierte sich die
Reformbewegung auf die Confirmation, eine Feier für Studenten beiden Geschlechts
im High-School Alter, die einem intensiven Studium folgte. So gelang es, jüdische
Teenager auch nach ihrem dreizehnten Lebensjahr mit der Synagoge in Kontakt zu
halten. Die frühere Form der konservativen Bat-Mitzvah fand im Freitagabend-Gottesdienst

statt, in dem nicht Torah gelesen wird. Erst in den 70er Jahren begann die
liberale Bewegung, die Bat-Mitzvah-Zeremonie der Bar-Mitzvah gleichzusetzen,
die am Schabbatmorgen stattfindet und eine Aliyah (Aufruf) zur Torah als Teil des
Rituales beinhaltet.

246



cher und Briefe gut vertreten. Die Stimmen dieser Frauen wurden für viele zu
einer Quelle der Inspiration, und die Kombination von Judaistik und „Women's
Studies" belegt heute einen anerkannten Platz an den Universitäten. Untersuchungen

in diesen Themenbereichen bringen nicht nur akademisches Material
hervor, sondern sind auch Quellen für Textstudium und Gebet.

Die Kombination von Feminismus und Theologie ist ein Versuch, Frauen
eine aktive Rolle im Judentum zu geben. Die Resultate sind heute im ganzen
Spektrum des amerikanischen Judentums sichtbar. Der Einfluss der Frauen wird
in den Siddurim (Gebetbüchern) von Reform, Rekonstruktionismus und konservativer

Bewegung sichtbar, die innerhalb ihrer Auswahl zusätzlicher Lesungen
bei Gottesdiensten auch moderne Schriften von Frauen enthalten. Die täglichen
Segenssprüche wurden verändert13, indem der Segen „der du mich nicht als
Weib erschaffen" durch „der mich nach seinem Willen erschaffen" ersetzt wurde.

Die Siddurim von Reform und rekonstruktionistischer Bewegung enthalten
auch die Erzmütter Sarah, Rebecca, Rachel und Leah, wo die drei Erzväter Abraham,

Isaak und Jacob genannt werden. Dies wird besonders deutlich im ersten
Segensspruch der Amidah (18 Bitten-Gebet), der sogar eine neue Segnung Gottes

als „Schild Abrahams und Helfer Sarahs" enthält.
Die auffälligste Veränderung liegt in der Sprache, die verwendet wird,

um Gott zu beschreiben. Ältere und traditionellere Gebetbücher beziehen sich
auf Gott als „Er". Für viele Leute ist das mit dem - vom Christentum ausgeliehenen

- Bild eines altertümlichen Patriarchen mit einem langen, weissen Bart
verbunden. Verschiedene Versuche wurden gemacht, sich an Gott in nicht-
sexistischen Ausdrücken zu wenden, zum Beispiel ersetzte man „king" durch
„ruler". Manche Leute lassen die Pronomen einfach weg und wenden sich an die
Gottheit als „Gott" oder „Adonai". Andere gehen noch einen Schritt weiter und
verändern auch die hebräischen Bezeichnungen für Gott, indem sie feminine
Aspekte hizufügten wie die Schechinah, oder indem sie neue hebräische
Ausdrücke schufen wie „Quelle des Lebens" (Meqor Chayim).

Beim Studium der Bibel wird die Aufmerksamkeit besonders auf Frauen
gerichtet und darauf, was aus den weiblichen Figuren zu lernen ist. Oft wird der
Midrasch benutzt, um den Text zu bereichern, und viele neue Midraschim sind
geschrieben worden, um Frauen in der Bibel eine Stimme zu verleihen. Ein
Beispiel hierfür ist die Wiedererzählung der Bindung Isaaks aus Sarahs Perspektive,
die auf dem traditionellen Midrasch basiert, der erzählt, dass Sarah vor Schreck
starb, als sie von dem Ereignis hörte. Sarahs Unfruchtbarkeit hat zahlreiche
Diskussionen über die Unfähigkeit zu empfangen ausgelöst und was dies für jüdische

Frauen bedeutet. Ihr Lachen darüber, dass sie doch noch ein Kind bekommen

sollte, nährte viele Diskussionen in Studiengruppen über das Für und Wider
spätgeborener Kinder; ein Thema, das die Situation einer steigenden Zahl
amerikanischer Jüdinnen wiederspiegelt.

13 Damit einher gingen andere Veränderungen in den Siddurim, wie die Bitte um Got¬
tes Segen für die ganze Menschheit zusätzlich zum Volk Israel, Bezugnahmen auf
das „ewige Leben" im Gegensatz zur „Auferstehung der Toten" und einer symbolischen

Interpretation oder kompletten Abschaffung des Mussaf-Gebetes.

247



Moderne Denkweisen haben zu Neuinterpretationen des Textmaterials
geführt. Die geistige Entwicklung der Erzmütter Rachel und Leah kann anhand
des Studiums von Genesis, Kapitel 30 untersucht werden, in dem die zwölf Kinder

Jakobs geboren und benannt werden, wobei Rachel und Leah die Namen
geben. Wenn man sich auf das vorhandene Material stützt, kann man die geistige
Reife der beiden Frauen untersuchen und vergleichen. Am einfachsten lässt sich
diese feststellen, wenn man die früheren, die Rivalität der beiden Schwestern
bezeugenden Namen mit den späteren vergleicht, die eine Bezugnahme auf Gott
enthalten und damit ein grösseres Bewusstsein Gottes und der Beziehung zu ihm.
Ein weiteres Beispiel ist der Vergleich des Führungsstils, der auf der einen Seite
von Moses und Aron und auf der anderen Seite von ihrer Schwester Miriam
repräsentiert wird. Obwohl der Text sehr wenig über Miriam aussagt, ist er doch in
der Darstellung ihrer Aktionen und der Reaktion anderer auf sie hinreichend, um
als Ausgangspunkt für die Diskussion männlicher und weiblicher Rollenmodelle
verwendet zu werden, wobei die ersteren transaktional sind, die letzteren
transformational.14

Überall in den Synagogen der Vereinigten Staaten gibt es Studien- und
Gebetsgruppen für Frauen, die von Frauen geleitet werden. Rosch Chodesch, die
Feier des Neumonds, wurde von Frauen als Feiertag wiederentdeckt. Einige
Gruppen treffen sich an Rosch Chodesch, um jüdische Texte sowohl in der
traditionellen als auch einer innovativen Methode zu studieren und den neuen Monat
mit einem speziellen Gottesdienst zu feiern, der häufig individuell von der Gruppe

gestaltet wird. Frauen-Minyanim im Stil der Chavura sind Teil des Gemeindelebens

oder kommen informell im privaten Bereich zusammen. Interessant ist,
dass sogar die Orthodoxen hiervon beeinflusst werden und solche
Frauengruppen akzeptieren. In diesen Gruppen leiten Frauen den Gottesdienst, lesen
aus der Torah und tragen eine D'var Torah (Torahauslegung) vor. Da keine Männer

anwesend sind, ist dies in einigen orthodoxen Kreisen zulässig, weil so das
Problem der Kol Ischa (das Hören einer weiblichen Stimme) nicht auftritt. Bar/
Bat-Mitzvah Programme für Erwachsene sind eine Hauptattraktion des
Gemeindelebens amerikanischer Synagogen. Die Mehrzahl der Teilnehmer sind Frauen,
die aufwuchsen, bevor die Bat-Mitzvah Zeremonie üblich wurde. Auch hier
folgen zahlreiche (modern-) orthodoxe Synagogen der liberalen Bewegung, indem
sie die Zeremonie aufnehmen. In der modern-orthodoxen Version werden Frauen

aufgerufen, die Haftarah zu lesen und eine D'var Torah vorzutragen. Hala-
chisch gesehen können sie aber noch immer keine Aliyah zur Torah bekommen.

Das dritte Hauptgebiet der Entwicklung waren die das Leben begleitenden

Zeremonien: das jüdische Ritual umfasst die Ereignisse von der Geburt bis

14 Dies bezieht sich auf Schirat Hayam, das Lied am Meer (Exodus 15): Moses führt
Israel im Lied an (as yaschir), während Miriam antwortet (va'ta'an), laut der Analyse
Dr. Norman Cohens vom HUC. Dies wird bekräftigt in Numeri 20: Nach dem Tod
Miriams wird Moses befohlen, zu einem Stein zu sprechen, damit dieser Wasser
hervorbringe. Stattdessen schlägt er ihn, womit er Gott verärgert. Eine midraschische
Interpretation wäre, dass dies eine Lektion Gottes für Moses sei, damit er sich
Miriams Art der Anführerschaft aneigne: die Überlegenheit ermutigender Worte
über dramatische Aktionen.

248



zum Tod. Einige dieser Zeremonien sind aus dem feministischen Judentum
entstanden oder aus der Chavurah-Bewegung. So verbreitet sich die Zeremonie der
Brit Bat oder Simchat Bat, die ein neugeborenes Mädchen in der Gemeinde
willkommen heisst. Die Segenssprüche während der Zeremonie sind denen der Brit
Milah (Beschneidung) gleich, wobei natürlich die, die sich auf die Beschneidung
beziehen, ausgelassen werden. Diese Zeremonie hat sich in der Reform-Bewegung

bereits soweit gefestigt, dass im Rabbiner-Handbuch eine Version
abgedruckt ist. Es wurden Heiratszeremonien geschaffen, die den Frauen ermöglichen,

sich ihren Ehemann anzutrauen „entsprechend dem Gesetz von Moses und
Israel". Manchmal wurde auch die Ketubah (Ehevertrag) verändert, um den
gleichen Status der beiden Ehepartner wiederzugeben. Auch etwas so traditionell
Weibliches wie die Mikvah (das rituelle Bad) ist von vielen liberalen Jüdinnen
wiederaufgegriffen und neuinterpretiert worden.

Die dramatischsten Veränderungen im rituellen Bereich entstehen heute
als Reflex auf Ereignisse im Leben einer Frau. Vielfach liegen ihnen die

spirituellen Bedürfnisse von Rabbinerinnen zugrunde, auf welche das traditionelle

Judentum keine Antworten hat. Ein Beispiel dafür ist das einer Frau, die
eine Fehlgeburt gehabt hat. Heute gibt es Gebete und mit der Mikvah verbundene
Rituale, die einer Frau, die dieses Trauma durchlebt hat, spirituelle Unterstützung

gewähren. Die meisten dieser Rituale sind von Rabbinerinnen geschaffen
worden, die selber diese schmerzlichen Erfahrungen machten. Ein anderes
Beispiel ist der Schock einer Vergewaltigung: Hier dient die Mikvah als ein
Versuch, dem Opfer der Vergewaltigung spirituelle Zuwendung zukommen zu
lassen.

Diese Aktivitäten, Zeremonien und Rituale, die freudiger und tragischer
Ereignisse gedenken und vor wenigen Jahren noch neu waren, sind heute Standard.

Sie haben zu einem neuen Niveau von Verpflichtung, Verständnis und
Anteilnahme unter den amerikanischen Jüdinnen beigetragen. Sie haben auch zu
einer gestiegenen Sensibilität in allen Bereichen des Lebens beigetragen, nicht
nur bei Frauen, sondern bei allen Juden.

Rabbinerinnen, die von manchen immer noch als Novität angesehen werden,

erregen manchmal auch wenig Aufsehen. Frauen leiten Gemeinden in
England, Frankreich, Belgien, Australien und Russland. In Israel wurde die erste
Frau vor einigen Jahren ordiniert, die erste israelische Frau im vergangenen Jahr
(1993).15

Ein Vorfall, der sich in einer Gemeinde ereignete, die von einer
Rabbinerin geleitet wird, ist vielleicht das beste Beispiel dafür, wie normal die
Rolle der Frau in der Synagoge geworden ist. Als die Rabbinerin einmal am
Schabbat abwesend war, vertrat sie ein männlicher Kollege. Ein vierjähriger Junge,

der die Synagoge betrat und den Stellvertreter sah, rief im Ton freudiger
Überraschung: „Das heisst, das auch Männer Rabbiner werden können?!"

15 Die erstere ist die in Amerika geborene Na'amah Kelman, Tochter eines verstorbe¬

nen, führenden konservativen Rabbiners. Sie wurde vom Hebrew Union College
ordiniert. Die erste Israelin ist die 46 Jahre alte Maya Lebovich, Lehrerin und Mutter
von vier Kindern, die auch von der Reform-Bewegung ordiniert wurde.

249



Bibliographie

1. Baskin, Judith, ed.; Jewish Women in Historical Perspective; Wayne
State University Press, Detroit, MI, 1991.

2. Broner, E. M. with Naomi Nimrod; The Telling: The Story of a Group of
Jewish Women Who Journey to Spirituality Through Community and
Ceremony; Harper, San Francisco, CA, 1993.

3. Cardin, Nina Beth; Out of the Depths I Call You: A Book of Prayers for
the Married Jewish Woman; J. Aronson, Northvale, NJ, 1993.

4. Fishman, Sylvia Barack; A Breath of Life: Feminism in the American
Jewish Community; Free Press, New York, NY, 1993.

5. Greenberg, Blu; On Women and Judaism: A View from Tradition; Jewish
Publishing Society, Philadelphia, PA, 1981.

6. Grossman, Susan and Rivka Haut, ed.; Daughters of the King: Women
and the Synagogue; Jewish Publication Society, Philadelphia, PA, 1992.

7. Heschel, Sussanah, ed.; On Being a Jewish Feminist; Schocken, New
York, 1983.

8. Ochs, Vanessa L.; Words on Fire: One Woman's Journey into the Sacred;
Harcourt, Brace, Jovanovich, New York, NY, 1990.

9. Plaskow, Judith; Standing Again at Sinai: Judaism From a Feminist
Perspective; Harper and Row, San Francisco, CA, 1990.

10. Pogrebin, Letty Cottin; Deborah, Golda an Me: Being Female and
Jewish in America; Crown Publishing, New York, NY, 1991.

11. Umansky, Ellen and Dianne Ashton; Four Centuries of Jewish Women's
Spirituality: A Sourcebook, Beacon Press, MA, 1992.

250


	Frauen und Rabbinat in Amerika

