Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Frauen und Rabbinat in Amerika
Autor: Shekel, Michal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frauen und Rabbinat in Amerika
Michal Shekel*

Die Ordination von Frauen als Rabbinerinnen findet in den Vereinigten
Staaten erst seit den siebziger Jahren statt, doch die Frage um weibliche Rabbiner
und die Rolle der Frau im modernen Judentum iiberhaupt reicht viel weiter zu-
riick. Um dies zu verstehen, ist es zundchst notwendig, amerikanisches Judentum
zu verstehen. Das Judentum in den Vereinigten Staaten setzt sich aus vier Haupt-
zweigen zusammen: Orthodoxie, konservatives Judentum, Reform-Judentum
und Rekonstruktionismus. Auch wenn die historische Entwicklung jedes dieser
Zweige interessant ist, ist fiir die Frage der Ordination von Frauen nur deren der-
zeitige Einstellung sachdienlich.

Die vier Hauptzweige des amerikanischen Judentums

Wie die anderen Zweige des zeitgendssischen Judentums, beinhaltet die
Orthodoxie ein breites Spektrum, das vom Chassidismus bis zur modernen
Orthodoxie reicht. Das entscheidende Merkmal der Orthodoxie ist der Glaube an
die gottliche Natur der Torah, sowohl der miindlichen als auch der schriftlichen.
Gottliche Offenbarung ist das Fundament, aus dem sich das Judentum entwickelt
hat. Am Sinai wurde den Juden nicht nur die schriftliche, sondern auch die
miindliche Torah iibergeben. Dementsprechend ist auch die Halachah gottlichen
Ursprungs und in allen ihren Aspekten fiir Juden verbindlich. Gottes Willen ent-
sprechend wird die Halachah durch inspirierte rabbinische Autoritit festgelegt.

In der Orthodoxie unterscheiden sich die Rollen von Minnern und Frau-
en, und eine Verdnderung dieser Rollen steht ausser Frage. Frauen sind mit dem
Privatbereich des Lebens beschiftigt, unter anderem damit, eine jlidische Fami-
lie grosszuziehen. Das Haus ist der Mittelpunkt der Aufgaben einer jiidischen
Frau, was der Grund fiir ihre Befreiung von allen zeitgebundenen Mitzvot (Ge-
boten) ist. Miénner, die diesen Mitzvot verpflichtet sind, beherrschen einen ande-
ren Bereich: Er umfasst Lernen und Studieren und - bei einigen Erfolgreichen -
das Treffen von Entscheidungen iiber das jiidische Leben, in anderen Worten:
der Empfang der rabbinischen Smicha (Ordination).

Das Reform-Judentum hat einen ginzlich anderen Zugang. Es sieht den
Bund mit Gott als einen fortschreitenden Prozess. Der einzelne Jude ist an der
Gestaltung dieses Bundes ebenso beteiligt wie Gott selbst. Der zentrale Punkt ist
fiir das Reform-Judentum der personliche Bund jedes einzelnen mit Gott. Dieser
Perspektive entsprechend treten wir in den Bund ein sowohl als Individuen als
auch durch die Gemeinschaft. Jeder nimmt von ihm, was Judentum fiir ihn be-
deutungsvoll macht und stédrkt so sein individuelles Judentum. Dies kann nur
durch Studium und Erfahrung erreicht werden, durch das Experimentieren mit

*  Rabbinerin Michal Shekel, 22 Madison Str., Newton, N.J., U.S.A.

238



verschiedenen Ritualen. Daher umfasst das Reform-Judentum eine grosse Band-
breite von Glaubensiiberzeugungen und -ausiibungen. Mit den Worten der ,,San
Francisco Platform* von 1976: ,,...wir griinden unser Leben persénlich und ge-
meinschaftlich auf die Realitit Gottes und bleiben offen fiir neue Erfahrungen
und Auffassungen des Gottlichen.” Ein Anhinger des Reform-Judentums kann
an Gott als ein libernatiirliches Wesen glauben, eine Idee, eine Kraft oder irgend-
etwas dazwischen. Die Torah kann gottlich offenbart sein, inspiriert oder eine
ginzlich menschliche Antwort an Gott. Israel ist personlich und gemeinschaft-
lich mit Gott in einer Bundesbeziehung. Die Grundlage dieses Bundes ist die
Torah, und die Offenbarung ist fortschreitend. Die Rolle der Halachah ist es, eine
Orientierungshilfe zu geben: Sie wird bei Entscheidungen in Betracht gezogen,
erhilt aber nicht notwendigerweise grosseres Gewicht als andere Faktoren, die
am Prozess der Entscheidung beteiligt sind. Da es hier ein Fortschreiten gibt, ein
personliches Empfinden in der Bundesbeziehung und ein Verstindnis fiir ge-
meinschaftliche Veridnderungen, ist es nicht iiberraschend, dass die Reform-
bewegung die erste in den Vereinigten Staaten war, die Frauen ordinierte.

In seiner urspriinglichen, europdischen Form ist das konservative Judentum
ein Ableger des frithen Reform-Judentums. Einer der Glaubensgrundsitze des
friihen konservativen Judentums ist, dass die Gemeinde! eine Quelle religiser
Autoritét sei. Wihrend das Reform-Judentum noch zu einem grossen Teil dieser
Ansicht ist, gibt das moderne konservative Judentum der Rolle des Klal (Ge-
meinschaft) Israel weniger Gewicht. Auch wenn die Gemeinde die Vollmacht zu
Veridnderungen hat, miissen Veridnderungen im konservativen Judentum im
Rahmen der Halachah stattfinden. Im konservativen Judentum kann Gott iiber-
natiirlich oder eine ,Kraft“ in der Menschheit sein. Die Torah kann gottlich
inspiriert oder offenbart sein, und Israels Beziehung zu Gott ist durch die
Halachah definiert. Gottliche Inspiration kann also die moderne Welt definieren
und durch sie definiert werden. Das konservative Judentum erkennt an, dass im
Laufe der Geschichte Veridnderungen innerhalb des Judentums stattgefunden
haben - Verdnderungen, die heute gemacht werden, miissen innerhalb des
halachischen Kontextes sein. Die Definition des halachischen Rahmens und der
annehmbaren Verdnderungen innerhalb des Kontextes der Halachah haben die
Herausforderung der Ordination von Frauen im konservativen Judentum be-
stimmt.

Der jiingste der amerikanischen Zweige ist der Rekonstruktionismus. Es
ist der einzige Zweig, der in den Vereinigten Staaten entstanden ist und auch der
einzige Zweig, der zu seinem Griinder zuriickverfolgt werden kann: Rabbi
Mordechai Kaplan (1881-1983). Er wurde 19022 am Jewish Theological
Seminary ordiniert, daher wird der Rekonstruktionismus als ein Ableger der
konservativen Bewegung angesehen. Kaplan definierte Judentum als eine sich

1 Nach den Worten Solomon Schechters ,,Catholic Israel*.

2 Dies geschah noch vor der Ankunft Schechters und dem Aufkommen der konserva-
tiven Bewegung. Dennoch kam Kaplan, nachdem er Rabbiner einer orthodoxen Ge-
meinde gewesen war, an das Jewish Theological Seminary zuriick, um dort linger als
ein halbes Jahrhundert zu unterrichten.

239



entwickelnde religiose Zivilisation. Sein Anliegen war die Bewahrung einer jii-
dischen Identitdt, Einheit und Kreativitit trotz der Bedrohung durch
Rationalismus und Naturalismus. Als eine religitse Zivilisation ist das Judentum
nicht in erster Linie eine Religion, wie die anderen Zweige meinen konnten, und
auch nicht in erster Linie eine Nation, wie Zionisten es vielleicht definieren wiir-
den. Judentum ist ein lebendiger Organismus, der die kollektive Essenz aller Ju-
den und jiidischen Dinge darstellt. Der Rekonstruktionismus hat einen anderen
Ausgangspunkt als die anderen Bewegungen: die jiidische Gemeinschaft. Der
religiose Charakter des Judentums wird durch die eigene spirituelle Personlich-
keit ausgedriickt, es gibt aber eine gegenseitige Abhiingigkeit von Kultur, Religi-
on und Gemeinschaft. Religion ist ein natiirliches, soziales Produkt gemein-
schaftlichen Lebens, und ihre Seele ist die Zivilisation. Gott wird nur als
korrelativer Begriff gebraucht wie Eltern/Kind oder Lehrer/Schiiler. Die Idee
Gottes wird davon befreit, in der menschlichen Selbsterfiillung eine entscheiden-
de Bedeutung einzunehmen. Fiir den einzelnen Anhédnger des Rekonstruktio-
nismus ist Gemeinschaft die Quelle der Erlosung. Das Vermichtnis existiert zum
Wohl der jiidischen Gemeinschaft und nicht vice versa. Im Rekonstruktionismus
sind Verinderungen moglich, weil es bedeutungsvoll ist, sie zu machen? . Daher
ist es nicht iiberraschend, dass der Rekonstruktionismus die zweite amerikani-
sche Bewegung war, die Rabbinerinnen ordinierte.

In jeder Bewegung gibt es ein harmonisches Verhiltnis zwischen dem
halachischen Status der Frauen und dem sozialen, sowohl innerhalb des
Judentums als auch innerhalb der sékularen Welt. Das in diesen Bereichen er-
zielte Verhaltnis bestimmt nicht nur die Rolle der Frauen, sondern auch, ob sie
ordiniert werden.

Die Geschichte der Frauenordination

Auch wenn sie als eine Innovation des spéten zwanzigsten Jahrhunderts
angesehen wird, hat sich die Idee der Ordination von Frauen doch schon viel frii-
her entwickelt. Es iiberrascht nicht, dass es die amerikanische Reform-
gemeinschaft war, die als erste die Rolle der jiidischen Frau innerhalb eines so-
zialen Kontextes untersuchte. Die Frage nach der Rolle der Frau erhob sich zu-
erst 1892 und wurde 1922 wieder aufgegriffen. Sie wurde vom ,Law-
Committee* der Reformbewegung diskutiert und eine Gruppe von Ehefrauen
von Rabbinern wurde aufgefordert, an der Diskussion teilzunehmen.

3 Kaplan machte 1922 eigenmichtig eine Verdnderung, indem er die Bat-Mitzvah
Zeremonie - eine Parallele der Bar-Mitzvah - fiir seine élteste Tochter schuf. Heute
ist die Bat-Mitzvah ein Standardritual in allen drei liberalen Bewegungen und in ab-
gewandelter Form in zahlreichen orthodoxen Synagogen.

240



Die Untersuchung der Streitfrage wurde vom hochgeachteten Rabbiner
Jacob Z. Lauterbach geleitet4. Die Punkte, die er aufwarf, sollten dieselben sein,
die spiter von jeder der Bewegungen, die die Méglichkeit der Frauenordination
untersuchte, aufgeworfen wurden. Die rabbinische Sicht stellt Ménner und Frau-
en in verschiedene Aktivititssphiren. Da Frauen vom Ausiiben der zeit-
gebundenen Mitzvoth, wie zum Beispiel Tefillinlegen (Gebetsriemen), ausge-
nommen sind, war es ihnen von vornherein nicht gestattet, als Schaliach Zibbur
(Vorbeter) zu fungieren. Sie waren auch vom Studium ausgenommen, weil es
Frauen nicht erlaubt war, aus der Torah vorzulesen. Nach Lauterbachs Lesart
setzten sowohl der paléstinische Talmud im Traktat Sanhedrin als auch mittelal-
terliche Autorititen deutlich fest, dass Frauen zwar nicht als Richter fungieren,
wohl aber Gelehrte und Lehrer sein konnten. Lauterbach schliesst daraus, dass
die Rolle der Frau die einer Gehilfin sei. Frauen konnten nicht am Rabbinat teil-
nehmen, da dies nicht nur ein Beruf, sondern eine Lebensaufgabe sei. Da Frauen
ihre Zeit dieser Lebensaufgabe nicht widmen und Minner nicht Gehilfen sein
konnten, neigt Lauterbach dazu, den status quo beizubehalten.

Trotz Lauterbachs Einstellung fiihrte die weitere Diskussion zu einem
anderen Schluss. Das Komitee war der Meinung, dass sich bis 1922 die Rolle des
Rabbiners in der Reformbewegung von der eines Richters zu der eines Lehrers
verandert hitte. Ausserdem veridnderte sich die Rolle der Frau in der Gesell-
schaft. Eine der Grundaussagen des Reform-Judentums war und ist es, sich um
Gleichheit fiir alle zu bemiihen und jedem die gleichen Verpflichtungen abzuver-
langen. Schliesslich gelangte das ,.Law-Committee” 1922 zu der folgenden,
mehr auf sozialen als legalen Griinden basierenden Entscheidung: ,,Frauen kann
gerechterweise das Privileg der Ordination nicht verweigert werden.* Diese Ent-
scheidung wurde 1956 von der ,,Central Conference of American Rabbis* erneut
aufgegriffen und aufrechterhalten. Trotzdem ordinierte die Reformbewegung
erst 1972 Sally Priesand als die erste Rabbinerin der Vereinigten Staaten®.

Die Entscheidung innerhalb des Rekonstruktionismus, Frauen zu
ordinieren, verlief dhnlich wie in der Reform-Bewegung. Auch der Rekonstruk-
tionismus ist gekennzeichnet durch seine Bemiihung um Gleichheit und eine
Sensibilitit fiir das Judentum innerhalb eines grosseren sozialen Kontextes. Die
Rolle des Rabbiners wird eher als die eines versierten Lehrers angesehen, als die
eines Richters oder Auslegers der Halachah. Es tiberrascht nicht, dass im sozia-

4 Die Response iiber die Ordination von Frauen und die anschliessende Diskussion,
auf die hier Bezug genommen wird, ist abgedruckt in ,,American Reform Responsa,
Central Conference of American Rabbis®“, 1983, No.8 ,,Ordination of Women*, pp.
25-43.

5  Hier muss erwiihnt werden, dass die erste Ordination einer Frau in den 1930er Jah-
ren in Deutschland stattfand. Regina Jonas wurde als Studentin der Hochschule fiir
die Wissenschaft des Judentums in Berlin zugelassen. Obwohl sie ihr Studium er-
folgreich abschloss, weigerte sich die Fakultit, ihr die Ordination zu gewihren. Sie
erhielt eine private Simcha in Offenbach. Rabbinerin Jonas arbeitete in verschiede-
nen Sozialeinrichtungen. Spiter wurde sie von den Nazis festgenommen und nach
Theresienstadt geschickt, von wo aus sie nach Auschwitz deportiert wurde.

241



len Klima Amerikas der 60er und 70er Jahre der Rekonstruktionismus der Re-
form-Bewegung folgte und 1974 Sandy Eisenberg Sasso als seine erste
Rabbinerin ordinierte.

Die konservative Bewegung hatte viel mehr Schwierigkeiten, eine Ent-
scheidung iiber die Ordinierung von Frauen zu treffen. Das ist nicht liberra-
schend, da das konservative Judentum danach strebt, innerhalb der Halachah zu
leben. Auch im konservativen Judentum erhob sich diese Streitfrage als ein Re-
sultat der sozialen Verdnderungen der 60er und 70er Jahre. Frauen, die sich sel-
ber als konservativ sahen, aber als Rabbinerinnen fungieren wollten, begannen
Seminare der Reformer und Rekonstruktionisten zu besuchen®. Eine
Absolventin des ,,Hebrew Union College* (Reform) bemiihte sich dabei um die
Zulassung zur ,,Rabbinical Assembly*, der konservativen Rabbiner-Organisati-
on. Das war an sich nicht ungewohnlich. Es hatte andere Fille gegeben, bei de-
nen die Absolventen einer Bewegung entschieden, dass sie in der rabbinischen
Korperschaft einer anderen Bewegung besser aufgehoben wiren. Ein Absolvent
eines Seminars einer Bewegung ist automatisch zur rabbinischen Korperschaft
dieser Bewegung zugelassen, wohingegen iiber einen Absolventen, der an einer
anderen Hochschule ordiniert wurde, abgestimmt werden muss. Nun kam das
Problem auf, dass eine ordinierte Frau sich um die Mitgliedschaft der ,,Rabbinic
Assembly* bewarb. Ihr Antrag wurde abgelehnt, doch die Frage war aufgewor-
fen und wurde 1977 einer Kommission zur intensiveren Behandlung iibergeben.
Bis 1984 wurde keine Entscheidung getroffen’.

6 Viele Frauen, die diesen Weg wihlten, darunter viele Tochter konservativer
Rabbiner, verstanden sich selber immer noch als konservative Jiidinnen. Andere
Frauen beschlossen, innerhalb der Grenzen ihrer Bewegung zu bleiben und strebten
nach akademischen Abschliissen am konservativen Rabbiner-Seminar, dem Jewish
Theological Seminary of America, zumal das akademische Programm der Er-
ziehungswissenschaft dem rabbinischen glich. IThre Hoffnungen auf Ordination wa-
ren vielleicht durch die Annahme einer Frau, Dr. Judith Hauptmann, am Talmud
Department im Jahr 1974 geweckt worden. Die Fakultit fiir Talmud missbilligte am
stirksten die Ordination von Frauen. Der Kanzler der Hochschule, Dr. Gerson
Cohen, schlug ein ,,para-rabbinisches* Programm fiir diese Frauen vor. Dieser Vor-
schlag wurde abgelehnt, weil das Gewicht der Ausbildung eher auf praktischen
rabbinischen Themen als auf klassischen gelegen hitte. Wihrend sie auf eine Ent-
scheidung innerhalb der Bewegung warteten, waren diese Frauen mit der Verinde-
rung der Rolle der Frau im konservativen Judentum beschiftigt. Einige von ihnen
waren 1970 an der Griindung von Ezrat Nashim beteiligt, einer speziell fiir Frauen
bestimmte Chavura (Zirkel), die sich auf Gebet und Studium konzentrierte. Spiter
traten viele in das rabbinische Programm der ersten Klasse von Frauen iiber, die von
der konservativen Bewegung fiir die Ordination zugelassen wurden (1984).

7 Die Kommission machte ihre Empfehlung, die auf die Ordination von Frauen driing-
te, 1979 bekannt. Siehe ,,Conservative Judaism*, Vol.32, No.3, Sommer 1979, iiber
den Kommissions-Report. Die Argumente in diesem Artikel sind eine Zusammen-
fassung von zwei allgemein bekannten Positionen aus der Zeit, als die Ordination
durchgesetzt wurde. Die Responsen von Mayer Rabinowitz und Joel Roth erschie-
nen beide in ,,Judaism, Vol.33, No.1, Winter 1984.

242



Die Streitfrage reduzierte sich schliesslich auf die Frage: Was ist ein
Rabbiner? Zu den verschiedenen Rollen eines Rabbiners gehort die personliche
Verpflichtung des tiglichen Gebets mit Tallit und Tefillin, genauso wie andere
zeitgebundene Verpflichtungen (Mitzvot), die Fahigkeit als Vorbeter zu fungie-
ren (Schaliach Zibbur), als Heiratsbeamter (,,wedding official®, Mesadder
Kidduschin) und als Zeuge im Sinne der Halachah (Edut). Die Frage, ob Frauen
alle diese Funktionen erfiillen konnten, wurde von der konservativen Bewegung
sorgféltig untersucht.

Die Rolle des Heiratsbeamten war aus drei Griinden nicht problematisch:
Erstens ist die Braut in der Zeremonie genauso wichtig wie der Brautigam; zwei-
tens werden die sieben Segnungen als Gebet und Lobpreis gleichzeitig angese-
hen, und es war Frauen stets erlaubt, Segensspriiche zu sprechen; drittens gibt es
keinen aus der Bibel resultierenden Vorbehalt, da die Hochzeitszeremonie
nachbiblischen Ursprungs ist.

Probleme entstanden hinsichtlich der Verpflichtungen der Frauen und
ihrer Teilnahme an einem Minyan (Gebetsquorum). Traditionellerweise sind
Frauen von den zeitgebundenen Verpflichtungen ausgenommen. Dies wirft die
Frage auf: Konnen sie diese Verpflichtungen freiwillig auf sich nehmen, auch
wenn sie nicht dazu verpflichtet sind, und also Teil eines Minyans sein?® Laut
Rabbi Mayer Rabinowitz, einem Fakultdtsmitglied des Jewish Theological
Seminary, wurde das Minyan niemals so definiert, dass speziell Frauen ausge-
schlossen sind, sondern es werden in den traditionellen Quellen nur Minderjéhri-
ge und Unzurechnungsfihige erwihnt. Ein Minyan sollte aus freien Erwachse-
nen bestehen. Im Gegensatz dazu legte der damalige Dekan der Rabbinic School,
Rabbi Joel Roth, fest, dass Frauen freiwillig Verpflichtungen wie Tallit und
Tefillin auf sich nehmen konnten. Wenn sie diese zeitgebundenen Mitzvot ein-
mal auf sich genommen hétten, wiren sie ihnen genauso verpflichtet wie ein
Mann.? Rabbi Roths Auffassung wurde angenommen, sobald sich das Seminar
weiblichen Ordinationskandidaten gedffnet hatte.

Die Annahme der zeitgebundenen Verpflichtungen fiihrt zu der Streit-
frage tiber die Frau als Vorbeterin (Schaliach Zibbur). Historisch gesehen war
der Vorbeter derjenige, der die anderen im Gebet anfiihrte und dessen individuell
gesprochenes Gebet mitzihlte fiir die, die selbst nicht beten konnten. Die Rolle
des Vorbeters entwickelte sich dahin, sicherzustellen, dass die Mitglieder der
Gemeinde in etwa derselben Geschwindigkeit beteten. Da der Vorbeter heute
nicht mehr die Gebetsverpflichtung fiir andere erfiillt, gibt es keinen Grund,
Frauen diese Rolle zu verweigern. Es kann eingewandt werden, dass der
Vorbeter diese Verpflichtung sehr wohl erfiille, aber nach Rabbi Roths Meinung,
ist es zuldssig, dass eine Frau, die die zeitgebundenen Verpflichtungen auf sich
genommen hat, diese Funktion erfiillt.

8 Heute werden Frauen in allen drei liberalen Bewegungen zum Minyan gezihlt. Dies
galt sogar fiir die meisten konservativen Synagogen, noch bevor die Frage nach der
freiwilligen Verpflichtung zu den zeitgebundenen Mitzvot aufkam.

9 Um einen Prizedenzfall fiir ein solches Verhalten einer Frau aufzuzeigen, bezogen
sich Diskussionsrunden des Seminars stets auf das Beispiel von Raschis Enkelinnen,
die diese Verpflichtungen auf sich genommen hatten.

243



Das grosste Hindernis fiir die Ordination von Frauen in der konservativen
Bewegung war die Rolle des Zeugen (Edut) im Sinne der Halachah. Nach der
Tradtion konnten Frauen nicht als Zeuginnen dienen. Es kam die Frage auf: Ist
der Grund fiir diesen Ausschluss legaler oder sozialer Natur? Wiederum gab es
die zwei verschiedenen Meinungen der Fakultitsmitglieder Rabinowitz und
Roth. Rabinowitz meinte, dass der legale Status der jiidischen Frau historisch
gesehen auf ihrem sozialen Milieu basierte. Da der Status der Frau innerhalb der
jidischen Gesetzeswelt nicht als eigenstandig definiert war, wurde sie als freie
Erwachsene angesehen. Roth meinte, dass die Frage lediglich legaler Natur und
als solche zu behandeln sei. Beide stimmten darin {iberein, dass dies die schwie-
rigste Frage beziiglich der Frauenordination sei und Verinderungen notwendig
seien. Bis heute ist in der konservativen Bewegung keine Entscheidung iiber die
Rolle der Frau als Zeugin gefallen.

Diese Unklarheit fiihrte zu der grossten Schwierigkeit, die die Rolle der
Rabbinerinnen in der konservativen Bewegung untergribt: Wenn eine Frau nicht
Zeugin sein kann, ist ihre Rolle als Rabbinerin eingeschrinkt, wenn sie eine
Hochzeit, eine Scheidung oder einen Ubertritt leitet. Sie muss sich versichern,
dass halachisch akzeptable Zeugen anwesend sind - eine Frage, die fiir einen
méannlichen konservativen Rabbiner nicht entsteht.

Die grosste Auseinandersetzung iiber die Ordination von Frauen entstand
ebenfalls innerhalb der konservativen Bewegung. Die Aufnahme von Frauen in
das Seminar 1984 und die nachfolgende Ordination von Amy Eilberg 1985 wur-
den von der Entstehung einer neuen ,.traditionalistischen* Gruppierung inner-
halb der Bewegung begleitet, der ,,Union for Traditional Judaism* 10 und es kam
zu Drohungen, die Bewegung zu verlassen wie auch zu Riicktritten aus dem
Talmud Department. Um der Verschiedenheit seiner Mitglieder geniige zu tun,
muss das konservative Seminar - im Gegensatz zu Reform und
Rekonstruktionismus - tidglich zwei Minyanim halten: einen traditionellen und
einen gleichberechtigten.

Rabbinerinnen am Arbeitsplatz

Seit zweiundzwanzig Jahren arbeiten Frauen in Amerika als
Rabbinerinnen. Seit 1972 hat das zur Reformbewegung gehorende ,,Hebrew
Union College - Jewish Institut of Religion* 205 Frauen ordiniert. Frauen stellen
mehr als zehn Prozent der 1650 Mitglieder der ,,Central Conference of American
Rabbis* der Reformbewegung. Die konservative ,,Rabbinical Assembly* hat 63
weibliche Mitglieder. Die Zahlen der Seminare der drei liberalen Bewegungen
zeigen, dass hier 25 bis 50 Prozent der Studierenden weiblich sind. Seit 1974 hat

10 Urspriinglich die ,,Union for Traditional Conservative Judaism®. Als die Leiter der
Union feststellten, dass die konservative Bewegung wegen der Frauenordination
nicht die Uhr zuriickdrehen wiirde, strichen sie das Wort ,,Conservative* aus ihrem
Namen und versuchten eine Verbindung mit der liberal-orthodoxen Bewegung zu er-
finden.

244



das ,,Reconstructionist Rabbinic College* 53 Frauen ordiniert, was 36 Prozent
der Gesamtzahl der Absolventen sind. Bei den Absolventen des konservativen
,Jewish Theological Seminary* bestanden die ersten Klassen fast zur Hilfte aus
Frauen. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass es bei den ersten Klassen, die weib-
liche Studierende zuliessen, einen grossen Nachholbedarf der weiblichen Be-
werber gab.

Zu den theologischen Begriindungen fiir die Akzeptanz von Frauen als
Rabbinerinnen kamen aber auch drédngende praktische Griinde, mit denen sich
alle Bewegungen konfrontiert sahen. Der Hauptgrund war die Abnahme der Zahl
mannlicher Bewerber an den rabbinischen Hochschulen. Es gab und gibt in den
Vereinigten Staaten viele Gemeinden, die keinen Rabbiner haben oder nur einen
Teilzeit-Rabbiner. Wihrend die Anhidnger der Frauenordination meinten, dass
Frauen eine entscheidende Rolle beim Ausgleich der Rabbinerknappheit spielen
konnten, meinten ihre Gegner, dass die Ordination von Frauen den
Rabbinerberuf fiir Mdnner weniger attraktiv machen konnte. Diese Befiirchtung
hat sich nicht bewahrheitet: Die Mehrheit der sich an rabbinischen Hochschulen
Einschreibenden ist immer noch ménnlich.

Auch nach der Ordination treffen Frauen auf Schwierigkeiten, die denen
dhneln, die sie liberwinden mussten, um in die Seminare zu gelangen. Jeder
Rabbiner fingt in einer kleineren Gemeinde an und arbeitet sich hoch zu
grosseren und bedeutenderen ,,Haupt“-Gemeinden. Fiir die Bewerbung bei die-
sen Gemeinden ist das Dienstalter ausschlaggebend. Die Rabbinerinnen in der
Reformbewegung sind inzwischen ausreichend lange im Dienst, um das entspre-
chende Alter erreicht zu haben, und doch arbeiten sie zum grossten Teil in klei-
neren Gemeinden. Dies ist teilweise auf eine andere Definition von Erfolg zu-
riickzufiihren, die Rabbinerinnen haben. Die meisten Frauen definieren ihren
Erfolg iiber ihre Leistungen in der Gemeinde, wohingegen fiir einen Mann der
Hauptfaktor seiner Erfolgsdefinition die Griésse der Gemeinde ist, in der er arbei-
tet. Abgesehen davon steigen Frauen nicht so schnell auf wie Ménner, verdienen
in Gemeinden vergleichbarer Grosse weniger und sind hiufiger als Minner ge-
zwungen, in Gemeinden Teilzeitarbeit zu iibernehmen.

Aber Frauen sind in verschiedener Hinsicht vorangekommen. Innerhalb
der Reformbewegung ist Mutterschaftsurlaub ein fester Teil des Arbeits-
vertrages.!! Frauen veridndern die Erfolgskriterien innerhalb des Rabbinats, und
viele kleinere Gemeinden, die in der Vergangenheit lediglich Sprungbrett zum
Aufstieg gewesen wiren, gedeihen heute, weil ein Rabbiner bereit ist zu bleiben
und sich der Gemeinde zu widmen. Frauen, die ein Teilzeitrabbinat angenom-
men hatten, haben die Titigkeit in ihrer jeweiligen Gemeinde in eine Vollzeit-
beschiftigung umgewandelt.

Frauen haben auch ein eigenes rabbinisches Netz geschaffen, und innerhalb
der Reformbewegung dient dieses rabbinische Netz dazu, spezielle Probleme,
die Frauen betreffen, wie Diskriminierung auf dem Arbeitsmarkt oder ethische
Erwigungen, vor die gesamte rabbinische Organisation zu bringen. Als Beam-

11 Im Gegensatz zu Europa ist die Gewédhrung von Mutterschaftsurlaub in Amerika im-
mer noch ein Hauptproblem in Verhandlungen iiber Arbeitsvertrige.

245



tinnen und Komiteemitglieder beginnen Frauen inzwischen, auch in den jeweili-
gen rabbinischen Organisationen der verschiedenen Bewegungen Fortschritte zu
erzielen.

Das Judentum aus der Sicht der Frauen

Die dramatischsten Veridnderungen werden im praktizierten Judentum in
den Vereinigten Staaten sichtbar. Hier gibt es zwei verschiedene Einfliisse: den
jiidischen Feminismus und die Arbeit der Rabbinerinnen. Die Veridnderungen
sind theologischer und ritueller Art und haben sich auf alle vier religiésen Bewe-
gungen in den Vereinigten Staaten ausgewirkt.

Noch vor der Ordination von Rabbinerinnen sahen sich in den 1970er
Jahren vom Feminismus beeinflusste jiidische Frauen nach einer grésseren Rolle
im Judentum um. Fiir viele war Bildung der erste Schritt. Obwohl die Bat-
Mitzvah seit den 60er Jahren weit verbreitet war!2, erhielten Frauen auch in den
70er Jahren immer noch eine Erziehung, die im Vergleich zu der ihrer Briider
bescheiden war. Die 70er Jahre waren fiir das Judentum eine Zeit der Erkundung,
die parallel lief zu den Verdnderungen innerhalb der Gesamtheit der amerikani-
schen Gesellschaft. Ausgangspunkt war fiir viele Juden die Chavurah (Zirkel),
eine Gruppe, die sich zum Studieren und Beten traf, in der jeder gleichberechtigt
war und es keine Anfiihrer gab. Dies bedeutete, dass jeder einzelne eine
Vorbereitungszeit durchlaufen musste, um teilnehmen zu konnen. Mit der Zeit
entwickelten die einzelnen Chavuroth ihren eigenen Charakter, unter ihnen wa-
ren auch feministische Gruppen.

Zur selben Zeit nahm jiidische Bildung auch in einer anderen Weise zu,
ndmlich durch das Anwachsen jiidischer Studien-Programme an den Universiti-
ten. Die eher wissenschaftliche Beschiftigung mit Judaistik an den Colleges
wurde oft durch Professoren aus verschiedenen anderen Fachgebieten berei-
chert. Judaistik wurde mit den Augen des Historikers, des Literaturprofessors,
des Sozialwissenschaftlers und anderer untersucht. Judaistik bestand nicht ldn-
ger nur aus rabbinischer Literatur. Fiir viele Studenten war dies ein Zugang, der
ihr eigenes Judentum stirkte. Dies galt besonders fiir Frauen, die Studien-
programme fiir Frauen entwarfen. Wihrend Frauen im Hauptstrom der
rabbinischen Literatur nicht zu Wort kamen, waren sie durch Literatur, Tagebii-

12 Erstaunlicherweise war es die konservative Bewegung, die die Bat-Mitzvah in den
60er Jahren populédr machte, wobei einige Gemeinden diese Zeremonie bereits in den
50er Jahren veranstalteten. Wahrend der 50er und 60er Jahre konzentrierte sich die
Reformbewegung auf die Confirmation, eine Feier fiir Studenten beiden Geschlechts
im High-School Alter, die einem intensiven Studium folgte. So gelang es, jiidische
Teenager auch nach ihrem dreizehnten Lebensjahr mit der Synagoge in Kontakt zu
halten. Die frithere Form der konservativen Bat-Mitzvah fand im Freitagabend-Got-
tesdienst statt, in dem nicht Torah gelesen wird. Erst in den 70er Jahren begann die
liberale Bewegung, die Bat-Mitzvah-Zeremonie der Bar-Mitzvah gleichzusetzen,
die am Schabbatmorgen stattfindet und eine Aliyah (Aufruf) zur Torah als Teil des
Rituales beinhaltet.

246



cher und Briefe gut vertreten. Die Stimmen dieser Frauen wurden fiir viele zu
einer Quelle der Inspiration, und die Kombination von Judaistik und ,,Women’s
Studies* belegt heute einen anerkannten Platz an den Universititen. Untersu-
chungen in diesen Themenbereichen bringen nicht nur akademisches Material
hervor, sondern sind auch Quellen fiir Textstudium und Gebet.

Die Kombination von Feminismus und Theologie ist ein Versuch, Frauen
eine aktive Rolle im Judentum zu geben. Die Resultate sind heute im ganzen
Spektrum des amerikanischen Judentums sichtbar. Der Einfluss der Frauen wird
in den Siddurim (Gebetbiichern) von Reform, Rekonstruktionismus und konser-
vativer Bewegung sichtbar, die innerhalb ihrer Auswahl zusitzlicher Lesungen
bei Gottesdiensten auch moderne Schriften von Frauen enthalten. Die tédglichen
Segensspriiche wurden veriindert'3, indem der Segen ,,der du mich nicht als
Weib erschaffen‘ durch ,,der mich nach seinem Willen erschaffen‘ ersetzt wur-
de. Die Siddurim von Reform und rekonstruktionistischer Bewegung enthalten
auch die Erzmiitter Sarah, Rebecca, Rachel und Leah, wo die drei Erzviter Abra-
ham, Isaak und Jacob genannt werden. Dies wird besonders deutlich im ersten
Segensspruch der Amidah (18 Bitten-Gebet), der sogar eine neue Segnung Got-
tes als ,,Schild Abrahams und Helfer Sarahs* enthilt.

Die auffilligste Verdnderung liegt in der Sprache, die verwendet wird,
um Gott zu beschreiben. Altere und traditionellere Gebetbiicher beziehen sich
auf Gott als ,,Er*. Fiir viele Leute ist das mit dem - vom Christentum ausgeliehe-
nen - Bild eines altertiimlichen Patriarchen mit einem langen, weissen Bart ver-
bunden. Verschiedene Versuche wurden gemacht, sich an Gott in nicht-
sexistischen Ausdriicken zu wenden, zum Beispiel ersetzte man ,,king™ durch
,ruler”. Manche Leute lassen die Pronomen einfach weg und wenden sich an die
Gottheit als ,,Gott* oder ,,Adonai““. Andere gehen noch einen Schritt weiter und
verdndern auch die hebridischen Bezeichnungen fiir Gott, indem sie feminine
Aspekte hizufiigten wie die Schechinah, oder indem sie neue hebrédische Aus-
driicke schufen wie ,,Quelle des Lebens* (Meqor Chayim).

Beim Studium der Bibel wird die Aufmerksamkeit besonders auf Frauen
gerichtet und darauf, was aus den weiblichen Figuren zu lernen ist. Oft wird der
Midrasch benutzt, um den Text zu bereichern, und viele neue Midraschim sind
geschrieben worden, um Frauen in der Bibel eine Stimme zu verleihen. Ein Bei-
spiel hierfiir ist die Wiedererzidhlung der Bindung Isaaks aus Sarahs Perspektive,
die auf dem traditionellen Midrasch basiert, der erzihlt, dass Sarah vor Schreck
starb, als sie von dem Ereignis horte. Sarahs Unfruchtbarkeit hat zahlreiche Dis-
kussionen Uber die Unfahigkeit zu empfangen ausgelost und was dies fiir jidi-
sche Frauen bedeutet. Ihr Lachen dariiber, dass sie doch noch ein Kind bekom-
men sollte, ndhrte viele Diskussionen in Studiengruppen tiber das Fiir und Wider
spitgeborener Kinder; ein Thema, das die Situation einer steigenden Zahl ameri-
kanischer Jiidinnen wiederspiegelt.

13 Damit einher gingen andere Veridnderungen in den Siddurim, wie die Bitte um Got-
tes Segen fiir die ganze Menschheit zusiitzlich zum Volk Israel, Bezugnahmen auf
das ,,ewige Leben* im Gegensatz zur ,,Auferstehung der Toten” und einer symboli-
schen Interpretation oder kompletten Abschaffung des Mussaf-Gebetes.

247



Moderne Denkweisen haben zu Neuinterpretationen des Textmaterials
gefiihrt. Die geistige Entwicklung der Erzmiitter Rachel und Leah kann anhand
des Studiums von Genesis, Kapitel 30 untersucht werden, in dem die zwolf Kin-
der Jakobs geboren und benannt werden, wobei Rachel und Leah die Namen
geben. Wenn man sich auf das vorhandene Material stiitzt, kann man die geistige
Reife der beiden Frauen untersuchen und vergleichen. Am einfachsten lésst sich
diese feststellen, wenn man die fritheren, die Rivalitidt der beiden Schwestern
bezeugenden Namen mit den spéteren vergleicht, die eine Bezugnahme auf Gott
enthalten und damit ein grosseres Bewusstsein Gottes und der Beziehung zu ihm.
Ein weiteres Beispiel ist der Vergleich des Fiihrungsstils, der auf der einen Seite
von Moses und Aron und auf der anderen Seite von ihrer Schwester Miriam re-
préasentiert wird. Obwohl der Text sehr wenig iiber Miriam aussagt, ist er doch in
der Darstellung ihrer Aktionen und der Reaktion anderer auf sie hinreichend, um
als Ausgangspunkt fiir die Diskussion ménnlicher und weiblicher Rollenmodelle
verwendet zu werden, wobeil die ersteren transaktional sind, die letzteren
transformational. kit

Uberall in den Synagogen der Vereinigten Staaten gibt es Studien- und
Gebetsgruppen fiir Frauen, die von Frauen geleitet werden. Rosch Chodesch, die
Feier des Neumonds, wurde von Frauen als Feiertag wiederentdeckt. Einige
Gruppen treffen sich an Rosch Chodesch, um jiidische Texte sowohl in der tradi-
tionellen als auch einer innovativen Methode zu studieren und den neuen Monat
mit einem speziellen Gottesdienst zu feiern, der hdufig individuell von der Grup-
pe gestaltet wird. Frauen-Minyanim im Stil der Chavura sind Teil des Gemeinde-
lebens oder kommen informell im privaten Bereich zusammen. Interessant ist,
dass sogar die Orthodoxen hiervon beeinflusst werden und solche Frauen-
gruppen akzeptieren. In diesen Gruppen leiten Frauen den Gottesdienst, lesen
aus der Torah und tragen eine D’ var Torah (Torahauslegung) vor. Da keine Min-
ner anwesend sind, ist dies in einigen orthodoxen Kreisen zuldssig, weil so das
Problem der Kol Ischa (das Horen einer weiblichen Stimme) nicht auftritt. Bar/
Bat-Mitzvah Programme fiir Erwachsene sind eine Hauptattraktion des Gemein-
delebens amerikanischer Synagogen. Die Mehrzahl der Teilnehmer sind Frauen,
die aufwuchsen, bevor die Bat-Mitzvah Zeremonie iiblich wurde. Auch hier fol-
gen zahlreiche (modern-) orthodoxe Synagogen der liberalen Bewegung, indem
sie die Zeremonie aufnehmen. In der modern-orthodoxen Version werden Frau-
en aufgerufen, die Haftarah zu lesen und eine D’var Torah vorzutragen. Hala-
chisch gesehen konnen sie aber noch immer keine Aliyah zur Torah bekommen.

Das dritte Hauptgebiet der Entwicklung waren die das Leben begleiten-
den Zeremonien: das jiidische Ritual umfasst die Ereignisse von der Geburt bis

14 Dies bezieht sich auf Schirat Hayam, das Lied am Meer (Exodus 15): Moses fiihrt
Israel im Lied an (as yaschir), wihrend Miriam antwortet (va’ta’an), laut der Analyse
Dr. Norman Cohens vom HUC. Dies wird bekriftigt in Numeri 20: Nach dem Tod
Miriams wird Moses befohlen, zu einem Stein zu sprechen, damit dieser Wasser her-
vorbringe. Stattdessen schldgt er ihn, womit er Gott verirgert. Eine midraschische
Interpretation wiire, dass dies eine Lektion Gottes fiir Moses sei, damit er sich
Miriams Art der Anfiihrerschaft aneigne: die Uberlegenheit ermutigender Worte
tiber dramatische Aktionen.

248



zum Tod. Einige dieser Zeremonien sind aus dem feministischen Judentum ent-
standen oder aus der Chavurah-Bewegung. So verbreitet sich die Zeremonie der
Brit Bat oder Simchat Bat, die ein neugeborenes Middchen in der Gemeinde will-
kommen heisst. Die Segensspriiche wihrend der Zeremonie sind denen der Brit
Milah (Beschneidung) gleich, wobei natiirlich die, die sich auf die Beschneidung
beziehen, ausgelassen werden. Diese Zeremonie hat sich in der Reform-Bewe-
gung bereits soweit gefestigt, dass im Rabbiner-Handbuch eine Version abge-
druckt ist. Es wurden Heiratszeremonien geschaffen, die den Frauen ermogli-
chen, sich ihren Ehemann anzutraven ,,entsprechend dem Gesetz von Moses und
[srael“. Manchmal wurde auch die Ketubah (Ehevertrag) verindert, um den glei-
chen Status der beiden Ehepartner wiederzugeben. Auch etwas so traditionell
Weibliches wie die Mikvah (das rituelle Bad) ist von vielen liberalen Jiidinnen
wiederaufgegriffen und neuinterpretiert worden.

Die dramatischsten Verdanderungen im rituellen Bereich entstehen heute
als Reflex auf Ereignisse im Leben einer Frau. Vielfach liegen ihnen die
spirituellen Bediirfnisse von Rabbinerinnen zugrunde, auf welche das traditio-
nelle Judentum keine Antworten hat. Ein Beispiel dafiir ist das einer Frau, die
eine Fehlgeburt gehabt hat. Heute gibt es Gebete und mit der Mikvah verbundene
Rituale, die einer Frau, die dieses Trauma durchlebt hat, spirituelle Unterstiit-
zung gewihren. Die meisten dieser Rituale sind von Rabbinerinnen geschaffen
worden, die selber diese schmerzlichen Erfahrungen machten. Ein anderes Bei-
spiel ist der Schock einer Vergewaltigung: Hier dient die Mikvah als ein Ver-
such, dem Opfer der Vergewaltigung spirituelle Zuwendung zukommen zu las-
sen.

Diese Aktivititen, Zeremonien und Rituale, die freudiger und tragischer
Ereignisse gedenken und vor wenigen Jahren noch neu waren, sind heute Stan-
dard. Sie haben zu einem neuen Niveau von Verpflichtung, Verstindnis und
Anteilnahme unter den amerikanischen Jiidinnen beigetragen. Sie haben auch zu
einer gestiegenen Sensibilitédt in allen Bereichen des Lebens beigetragen, nicht
nur bei Frauen, sondern bei allen Juden.

Rabbinerinnen, die von manchen immer noch als Novitét angesehen wer-
den, erregen manchmal auch wenig Aufsehen. Frauen leiten Gemeinden in Eng-
land, Frankreich, Belgien, Australien und Russland. In Israel wurde die erste
Frau vor einigen Jahren ordiniert, die erste israelische Frau im vergangenen Jahr
(1993).15

Ein Vorfall, der sich in einer Gemeinde ereignete, die von einer
Rabbinerin geleitet wird, ist vielleicht das beste Beispiel dafiir, wie normal die
Rolle der Frau in der Synagoge geworden ist. Als die Rabbinerin einmal am
Schabbat abwesend war, vertrat sie ein méinnlicher Kollege. Ein vierjdhriger Jun-
ge, der die Synagoge betrat und den Stellvertreter sah, rief im Ton freudiger
Uberraschung: ,,.Das heisst, das auch Minner Rabbiner werden kénnen?!*

15 Die erstere ist die in Amerika geborene Na’amah Kelman, Tochter eines verstorbe-
nen, filhrenden konservativen Rabbiners. Sie wurde vom Hebrew Union College
ordiniert. Die erste Israelin ist die 46 Jahre alte Maya Lebovich, Lehrerin und Mutter
von vier Kindern, die auch von der Reform-Bewegung ordiniert wurde.

249



Bibliographie

1. Baskin, Judith, ed.; Jewish Women in Historical Perspective; Wayne
State University Press, Detroit, MI, 1991.

2. Broner, E. M. with Naomi Nimrod; The Telling: The Story of a Group of
Jewish Women Who Journey to Spirituality Through Community and
Ceremony; Harper, San Francisco, CA, 1993.

3. Cardin, Nina Beth; Out of the Depths I Call You: A Book of Prayers for
the Married Jewish Woman; J. Aronson, Northvale, NJ, 1993,

4. Fishman, Sylvia Barack; A Breath of Life: Feminism in the American
Jewish Community; Free Press, New York, NY, 1993.

5. Greenberg, Blu; On Women and Judaism: A View from Tradition; Jewish
Publishing Society, Philadelphia, PA, 1981.

6. Grossman, Susan and Rivka Haut, ed.; Daughters of the King: Women
and the Synagogue; Jewish Publication Society, Philadelphia, PA, 1992.

7. Heschel, Sussanah, ed.; On Being a Jewish Feminist; Schocken, New
York, 1983.

8. Ochs, Vanessa L.; Words on Fire: One Woman'’s Journey into the Sacred;
Harcourt, Brace, Jovanovich, New York, NY, 1990.

9. Plaskow, Judith; Standing Again at Sinai: Judaism From a Feminist
Perspective; Harper and Row, San Francisco, CA, 1990.

10. Pogrebin, Letty Cottin; Deborah, Golda an Me: Being Female and
Jewish in America; Crown Publishing, New York, NY, 1991.

11. Umansky, Ellen and Dianne Ashton; Four Centuries of Jewish Women’s
Spirituality: A Sourcebook, Beacon Press, MA, 1992.

250



	Frauen und Rabbinat in Amerika

