
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Amerikanisches Judentum in der Gegenwart

Autor: Wertheimer, Jack

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amerikanisches Judentum in der Gegenwart
Jack Wertheimer *I

Das amerikanische Judentum in der Gegenwart bietet eine beispiellose
Auswahl an religiösen Optionen und eine verwirrende Anzahl innerer Widersprüche.

1. Vor 50 Jahren waren viele Juden in den Vereinigten Staaten bestrebt, ihre
charakteristische Identität herunterzuspielen, indem sie ihre Namen anglisierten
und äusserliche Zeichen ihrer jüdischen Identität beseitigten. Ein führender
moderner orthodoxer Rabbiner pflegte seiner Gemeinde sogar zu raten, "eine
Jarmulke2 sei ein //uwskleidungsstück."3 Heute tragen jüdische Männer in allen
Lebenslagen - das Militär eingeschlossen - stolz eine Kippa, und jüdische Frauen
zeigen ihre Identifikation öffentlich durch Schmuck mit jüdischen Symbolen.
Trotzdem verschwinden gleichzeitig unzählige Juden in der Anonymität der
amerikanischen Gesellschaft, einschliesslich ungefähr 200'000 Juden, die zum
Christentum übergetreten sind.4

2. Religiöse Gegensätze zwischen Anhängern von verschiedenen Zweigen
des Judentums haben eine neue Dimension erreicht. In den letzten Jahren haben
einige militante Orthodoxe die jüdische Gemeinde angeklagt, sie hegten
antisemitische Einstellungen gegenüber orthodoxen Juden. Umfragen zeigen
auch, dass sich nicht-orthodoxe Juden zutiefst darüber ärgern, was sie als orthodoxe

Intoleranz gegenüber ihren religiösen Praktiken empfinden. Diese
vehemente religiöse Polarisierung übertrifft sogar die wachsende Indifferenz
gegenüber der Religion unter amerikanischen Juden.

3. Eine 1990 durchgeführte nationale Studie, die sich mit amerikanischen
Juden befasst, zeigt, dass ein kleinerer Prozentsatz von Juden Synagogenmitglieder

sind als noch vor 20 Jahren. Es bilden sich aber vollkommen neue
Arten religiöser Gemeinden heraus, die Leuten mit speziellen Interessen dienen.
Sie richten sich an Feministinnen, Homosexuelle und spezifische Altersgruppen.
Kürzlich konstituierte sich eine Gemeinde ausschliesslich für Paare mit
unterschiedlichem Glauben.

4. Die Nationalstudie von 1990 stellte zudem eine dramatische Zunahme
von Mischehen fest, wie auch eine geringer werdende Identifizierung mit Israel
unter den jungen Juden. Gleichzeitig stossen sowohl Retraiten-Programme für
Familien als auch jüdische Sommerlager und eine Auswahl an informellen
Bildungsveranstaltungen auf reges Interesse. Diese Angebote finden ein grosses
Echo bei den Juden, die sich danach sehnen, mit dem Judentum wieder in Ver-

* Prof. Dr. Jack Wertheimer, The Jewish Theological Seminary, 3o8o Broadway,
10027 New York, N.Y., USA

1 Aus dem Amerikanischen übertragen von Marianne Albrecht-Roth, Basel.

2 Jarmulke: Käppchen, Kippah (die Redaktion).

3 Jenna Weissman Joselit, New York's Jewish Jews (Bloomington: Indiana Univer¬
sity Press, 1991)

4 Barry A. Kosmin, et al., Highlights of the National Jewish Population Survey (New
York: Council of Jewish Federations, 1991)

187



bindung zu treten und ihr Engagement zu verstärken. Mehr Kinder denn je besuchen

Tagesschulen; darunter sind über die Hälfte der Kinder in New York zu
zählen, die irgendeine Form von jüdischer Erziehung geniessen.

Für diejenigen, die eine eindeutige "Diagnose über den Gesundheitszustand"

des amerikanischen Judentums suchen, muss das widersprüchliche
Ergebnis schrecklich verwirrend erscheinen. Kein Schwarz-Weiss-Urteil kann
dem farbenreichen Kaleidoskop, das das amerikanische Judentum heute ist,
gerecht werden. Zum einen weist das erstaunliche Ausmass an Mischehen auf das
Verschwinden eines bedeutenden Segments der amerikanischen jüdischen
Gemeinde hin. Zum andern kann die Suche nach einer erneuten religiösen Bindung
bei einer wichtigen jüdischen Minderheit festgestellt werden. Dies zeigt sich in
Synagogenbesuchen und daran, dass Eltern ihre Kinder für ein intensives
jüdisches Bildungsprogramm einschreiben; dazu kommen eine aktive Verbundenheit

mit Israel und ein Engagement für jüdische Kultur. Der vorliegende Aufsatz
versucht nicht so sehr, eine Diagnose zu geben, als vielmehr die wichtigsten
Tendenzen im heutigen amerikanischen Judentum zu interpretieren.

I. Was wissen wir über die Religion der amerikanischen Juden?

Die Hauptquellen für quantitative Daten über das religiöse Verhalten von
amerikanischen Juden sind Bevölkerungsstudien und Umfragen, die von lokalen
Verbänden jüdischer Philanthropie durchgeführt wurden. Die Trennung von
Kirche und Staat in den USA hindert staatliche Volkszählungsbeauftragte daran,
Fragen über die Religion zu stellen. Deshalb sind wir vollständig angewiesen auf
von Juden finanzierte Umfragen. Diese Erhebungen werden möglicherweise den
beiden jüdischen Extrempositionen von Ultraorthodoxie und Assimilierung
nicht vollständig gerecht. Die bestehenden Untersuchungen sind zu oberflächlich,

als dass sie Informationen über den Kontext oder den Inhalt religiösen
Verhaltens liefern könnten. Daher wissen wir etwas über die Häufigkeit von
Synagogenbesuchen, aber wir haben keine Informationen über private Gebete
oder über die Teilnahme am Sprechen eines Kaddish für die Toten. Wir haben
Angaben über den Prozentsatz von Juden, die am Jom Kippur5 fasten, aber wir
wissen buchstäblich nichts darüber, warum sie dies für wichtig halten. Am
offenkundigsten ist das fast gänzliche Fehlen von Forschungen über die Qualität
religiösen Verhaltens. Wenn wir erfahren, dass ein grosser Prozentsatz von Juden an
einem Pessach-Seder6 teilnimmt, ist es uns daher kaum möglich, folgendes zu
beurteilen: Dient eine solche Handlung einem religiösen Zweck, beinhaltet sie
eine Reflexion über die Knechtschaft der alten Israeliten in Ägypten, lesen die
Teilnehmer im religiösen Text der Pessach Haggadah, oder halten sie die speziellen

Speisevorschriften für die Pessach-F'eiertage ein? Mit diesen Einschränkungen

vor Augen beginnen wir unsere Untersuchung über die verbreitetste
Form der amerikanischen jüdischen Volksreligion anhand bestehender quantitativer

Erhebungen über religiöses Verhalten.

5 Jom Kippur: Versöhnungstag (die Redaktion).
6 Pessach-Seder: Festessen am Vorabend des Pessachfestes (die Redaktion).

188



a) Synagogenzugehörigkeit und Synagogenbesuch
Die Synagogenzugehörigkeit kann als greifbares, obwohl relativ passives

Mass für religiöses Engagement verwendet werden. Eine Untersuchung der
Zugehörigkeitsraten im ganzen Land zeigt erhebliche Unterschiede. In einigen
Gemeinden behaupten beinahe 80% der Juden, zur Zeit Mitglied einer Synagoge
zu sein. Im Gegensatz dazu ist die Synagogenzugehörigkeit in Los Angeles und
in Phoenix auf einen Viertel beziehungsweise auf einen Drittel der jüdischen
Bevölkerung beschränkt. In so verschiedenen Städten wie Washington D.C.,
Philadelphia, New York, Denver und Boston pendelte die Synagogenzugehörigkeit

Mitte der Achtzigerjahre ungefähr um 40% herum.
Eine kürzlich erstellte Studie stellte vier Variablen fest, welche die Raten

der Synagogenzugehörigkeit innerhalb der Gemeinden zu bestimmen helfen.7
1 Anzahl der Ehen: Gemeinden mit einem hohen Anteil an verheirateten

Familienoberhäuptern haben eine höhere Synagogenzugehörigkeitsrate; umgekehrt,

je grösser der Bevölkerungsanteil an geschiedenen oder ledigen Erwachsenen,

desto niedriger die Zugehörigkeitsrate.
Dies entspricht einer vieldiskutierten Entdeckung, dass amerikanische

Juden gewöhnlich den Synagogen beitreten, wenn sie Eltern werden, und dass eine
Scheidung oft zu einem Austritt führt.

(2) Altersstruktur: Je höher der Prozentsatz von Juden zwischen 20 und 30
und zwischen 30 und 40 Jahren, desto niedriger die Zugehörigkeitsrate. Es ist
weniger wahrscheinlich, dass jüngere Juden Eltern werden, und so treten sie
nicht in nennenswerten Zahlen den Synagogen bei.

(3) Geburtsort: Es ist weniger wahrscheinlich, dass Durchreisende in eine
Synagogenzugehörigkeit investieren als Juden, die in einer Gemeinde
verwurzelt sind. Die Synagogenzugehörigkeitsraten sind dort hoch, wo die meisten
Gemeindeglieder am Ort selbst geboren wurden. So ist es kein Zufall, dass in den
Städten des Nordens eine Synagogenmitgliedschaft üblich ist, während sie sich
in Orten wie Phoenix als relativ selten erweist.

(4) Identifikation mit einer Konfession: In Gemeinden, wo eine der religiösen

Bewegungen dominant ist, wird es sozial wichtig, einer Synagoge beizutreten.

In Minneapolis-St. Paul beispielsweise steht die hohe Zugehörigkeitsrate im
Zusammenhang mit der grossen Stärke der lokalen konservativen Synagogen.

Allerneueste Untersuchungen meinen, dass die Synagogenzugehörigkeit
überall im Land abnimmt. Verglichen mit den 48% amerikanischer Juden, die in
einer nationalen Untersuchung von 1971 als Synagogenmitglieder ermittelt wurden,

zeigt eine Gallup-Umfrage, dass 1987 nur noch 44% der befragten Juden
angegeben haben, einer Synagoge anzugehören.8

Niedrige Mitgliederzahlen, wie man sie in den grössten jüdischen
Bevölkerungszentren findet, deuten auch auf ein weiteres Sinken der
Synagogenzugehörigkeitsraten in den Achtzigerjahren hin. In der Tat fand eine nationale

7 Peter Friedman und Mark Zober, "Factors Influencing Synagogue Affiliation: A
Multi Community Analysis," North American Jewish Data Bank, Occasional Papers
No. 3, May 1987, 11-23

8 George Gallup, Jr. und Jim Castelli, The People's Religion: American Faith in the
90's (N.Y. Macmillan Publishers, 1989), 116

189



Umfrage von 1990 heraus, dass nur 41% aller ganzjüdischen Haushalte zur Zeit
Synagogenmitglieder sind. Zudem zeigt die Erhebung, dass andere Arten von
jüdischen Familien sogar noch tiefere Mitgliederzahlen aufweisen.

Was sagt die Synagogenzugehörigkeit über das eigentliche Teilnehmen am
Gottesdienst aus? Gemäss einer nationalen Umfrage über das religiöse Verhalten
der Amerikaner geben 24% der amerikanischen Juden an, im vergangenen Monat

die Synagoge besucht zu haben. (Diese Zahl liegt weit unter der Zahl der
Kirchenbesuche der christlichen Bevölkerung, wie wir noch sehen werden.)9 Im
Gegensatz dazu zeigt eine in den Achtzigerjahren unter jüdischer
Schirmherrschaft durchgeführte Umfrage, dass in kaum einer Gemeinde ein annähernd
hoher Prozentsatz von "häufigen" Synagogenbesuchen zu verzeichnen ist. Der
Begriff "häufig" wird von den befragten Juden unterschiedlich verstanden: einmal

als wöchentlicher Besuch, ein andermal als ein Besuch mindestens einmal
im Monat. Ausserdem besuchen in allen Gemeinden zwischen einem Drittel und
der Hälfte aller Juden den Gottesdienst entweder nie oder nur an den hohen
Feiertagen. Während es umfassende Beweise dafür gibt, dass früher in unserem
Jahrhundert der Synagogenbesuch ziemlich schwach war, so scheint es, dass die
Juden in den letzten Jahrzehnten sogar noch seltener zum Gottesdienst in die
Synagoge gehen.

b) Religiöse Observanz
Da das Judentum so sehr auf rituellen Vollzug ausgerichtet ist, hat die

Umfragenforschung versucht, die Struktur des Beachtens religiöser Pflichten zu
erfassen. Anstatt über die unzähligen Riten Fragen zu stellen, haben
Sozialwissenschaftler ihre Untersuchungen darauf beschränkt, eine Anzahl von Bräuchen

auszuwählen, die charakteristisch sind für weitergefasste Verhaltensmuster.

Ihre Aufgabe wurde dadurch erschwert, dass innerhalb der Konfessionen
Uneinigkeit darüber herrschte, welche spezifischen Bräuche im modernen
Kontext noch immer verbindlich seien. So ist die Einhaltung der Speisevorschriften

in der Reformbewegung freiwillig, im orthodoxen und konservativen
Judentum dagegen obligatorisch. Der Verzicht auf Transportmittel am Schabbat
wird von den orthodoxen Rabbinern als obligatorisch angesehen, während
konservative Rabbiner solche Reisen erlauben, wenn sie für den Synagogenbesuch
notwendig sind. Ausserdem sagen quantitative Daten wenig aus über die Qualität

und die Bedeutung von religiösen Erfahrungen, wie wir schon bemerkt haben.
Trotz ihrer Mängel ermöglichen Umfragen über das religiöse Verhalteri wichtige
Einblicke in das religiöse Leben.

Sowohl die Nationalstudie von 1990 über amerikanische Juden wie auch
Untersuchungen von lokalen Gemeinden, die sich in ihrer Grösse, der geographischen

Lage und der sozialen Beschaffenheit erheblich unterscheiden, zeigen
übereinstimmend die gleichen Muster religiöser Bräuche. In jeder Gemeinde ist
das meistbefolgte Ritual die Teilnahme an einem Pessach-Seder, danach kommen

das Anzünden der Chanukkah-Kerzen, das Vorhandensein einer Mesusah10

9 Yearbook of American and Canadian Churches, vol. 52, 1985, 283-84

10 Mesusah: Kästchen am Türpfosten (wörtl. bedeutet Mesusah "Türpfosten"), die
Pergamentröllchen mit 5. Mose 6,4-9 und 11,13-21 enthalten (die Redaktion).

190



am Rahmen der Eingangstür und das Fasten am Jom Kippur. Es ist in der Tat
bemerkenswert, dass über zwei Drittel aller Juden in den Gemeindeumfragen
angeben, diese Rituale zu befolgen. Ausserdem scheint sich in den letzten
Jahrzehnten das Einhalten dieser vier Rituale weiter verbreitet zu haben, als es Mitte
des Jahrhunderts der Fall war.11

Wie erklären wir die Popularität dieser vier Rituale im Verhältnis zu der
relativ geringen Quote, andere Rituale einzuhalten, wie z.B. das Koscher-Halten12

des Hauses und das Anzünden der Kerzen am Freitagabend? Der Soziologe
Marshall Skiare bestimmte fünf Kriterien, die zu erklären helfen, warum
amerikanische Juden bestimmte Rituale beibehalten, während andere ignoriert werden.

Nach Skiare machen es folgende Punkte am wahrscheinlichsten, dass ein
Ritual beibehalten wird: wenn es a) die Möglichkeit einer Neudefinition im
modernen Kontext hat; wenn es b) nicht soziale Isolation oder die Aneignung eines
ungewöhnlichen Lebensstils erfordert; wenn es c) mit der religiösen Kultur des

soziologischen Umfeldes harmoniert und trotzdem eine jüdische Alternative bietet,

falls eine solche als notwendig empfunden wird; wenn es d) aufs Kind
konzentriert ist; wenn es e) nur einmal jährlich oder selten abgehalten wird.13 Das
weitverbreitete Feiern des Seder-Abends oder von Chanukkah14 stimmt gut mit
allen fünf Kriterien überein, während das Fasten am Jom Kippur zum ersten und
zum letzten Punkt passt. Eine Mesusah am Türrahmen anzubringen entspricht
sicherlich dem letzten Punkt; zudem spiegelt es vielleicht auch das gegenwärtige
Bemühen von Juden wieder, ihre religiöse und ethnische Identität öffentlich zu
zeigen.

Skiares Kriterien helfen auch zu erklären, warum die Speisevorschriften
und die Schabbatverbote relativ selten eingehalten werden. Beide Rituale isolieren

die Juden von ihren Nachbarn; zudem verlangen sie nicht nur ein
sporadisches sondern ein regelmässiges Befolgen. Das Einhalten der Speisevorschriften

und des Schabbats war bereits früher in unserem Jahrhundert rückläufig;

in den letzten Jahrzehnten deutet sich sogar ein noch stärkerer Rückgang an.

c) Die Bevorzugung einer bestimmten Konfession
Die Selbstidentifikation mit einer der Konfessionen des amerikanischen

Judentums gibt uns weitere Informationen über das religiöse Leben der amerikanischen

Juden. Es lässt sich jetzt zeigen, dass das Sich-Identifizieren mit einer

11 Siehe Marshall Skiare und Joseph Greenblum, Jewish Identity on the Suburban
Frontier, 52

12 Koscher: rein gemäss den biblischen und talmudischen Vorschriften (die Redak¬

tion).
13 Marshall Skiare, America's Jews, (N.Y.: Random house, 1971), 114

14 Über die Geschichte, wie amerikanische Juden Chanukkah zu einem der höchsten
Feiertage machten, siehe Jenna Weissman Joselit, '"Merry Chanuka' : The Changing
Holiday Practices of American Jews, 1880-1950," in Jack Wertheimer, ed., The Uses
of Tradition: Jewish Continuity in the Modem Era (N.Y. und Cambridge, MA: The
Jewish Theological Seminary of America und Harvard University Press, 1993),
303-329

191



Konfession insgesamt etwas darüber aussagt, wie intensiv sich Juden engagieren
und wie ihr religiöses Verhalten ist. Die Behauptungen des Soziologen Paul
Ritterband über die jüdische Bevölkerung von New York bewahrheiten sich auch in
bezug auf die ganze Nation: "Die Orthodoxen bekunden das am meisten pro-jü-
dische Verhalten, gefolgt zuerst von den Konservativen, dann von der
Reformbewegung. Dies lässt sich an den folgenden Punkten messen: 1) Anteil der
Freunde, die Juden sind; 2) Mischehen; 3) Übertritte im Fall von Mischehen;
4) Leben in einer jüdischen Nachbarschaft; 5) Spenden von mehr Geld an jüdische

als an nicht-jiidische Flilfswerke und 6) Anzahl von Besuchen nach Israel.
Orthodoxe Juden verwenden mehr von ihren zeitlichen und materiellen Mitteln
darauf, ihr Leben als Juden zu leben, als es die Konservativen tun; diese ihrerseits

überflügeln die Reformer."15 Wir müssen deshalb die Bevorzugung einer
Konfession analysieren und uns dann überlegen, welche Konsequenzen dies für
die Zukunft des amerikanischen Judentums hat.

Kürzlich durchgeführte Bevölkerungsstudien zeigen, dass sich die überwiegende

Mehrheit der amerikanischen Juden weiterhin mit einer der grössten
Konfessionen identifizieren, obgleich in unterschiedlichem Ausmass. In der nationalen

Umfrage von 1990 identifizierten sich ungefähr vier Fünftel der erwachsenen
jüdischen Kernbevölkerung16 mit einer der religiösen Konfessionen: Unter
denjenigen, die sich über die jüdische Religion definieren, lehnten nur 9% ein
konfessionelles Etikett ab. Alle ausser 8% der Wahljuden (Konvertierte) identifizierten

sich ausserdem mit einer bestimmten Konfession. (Drei Viertel der
säkularen Juden identifizierten sich mit keiner Konfession, was nicht weiter
überrascht.) Die Selbstidentifikation mit dem orthodoxen Judentum, dem
konservativen, dem Reform-Judentum oder dem rekonstruktionistischen Judentum
wirkt sich nicht unbedingt direkt auf die Synagogenzugehörigkeit oder die religiöse

Observanz aus. Trotzdem zeigt sie, dass die Mehrheit der amerikanischen
Juden noch immer ein religiöses Etikett in irgendeiner Form akzeptiert. Wenn
man dies allerdings mit der Nationalstudie von 1971 vergleicht, bei der nur 11%
der amerikanischen Juden keine Konfession bevorzugten, so identifiziert sich
scheinbar heute ein steigender Prozentsatz von Juden mit keiner der religiösen
Bewegungen.

Die allerneueste nationale Umfrage unter amerikanischen Juden liefert den
Beweis einer massiven Verschiebung in der konfessionellen Identifizierung
während der letzten Generation. Gemäss einer 1990 durchgeführten nationalen

15 Paul Ritterband, "The Social Basis of American Jewish Religious Organisation,"
Studies in Jewish Demography, 1989 (Jerusalem: Institute for Contemporary Jewry,
erscheinend), Maschinenabschrift, vom Autor bereitgestellt, 5

16 Die Nationalstudie von 1991 unterschied zwischen den folgenden Kategorien von
Juden: 1. Juden durch Geburt, die das Judentum als ihre Religion angeben: 2. Wahljuden

(zum Judentum Konvertierte); 3. Juden durch Geburt ohne Religion - d.h.
säkulare Juden sowie Nichtjuden, die von Juden aufgezogen wurden oder mit Juden
leben.
Die jüdische Kernbevölkerung wurde auf 5'515'000 geschätzt. Die restliche
Bevölkerung zählte etwas über 3 Mio. Falls nichts anderes angegeben wird, untersucht dieser

Aufsatz nur die jüdische Kernbevölkerung.

192



Umfrage gibt die erwachsene Kernbevölkerung der Juden ihre Identifikation wie
folgt an: Reformjudentum 38%, gefolgt von den Konservativen mit 35%, Orthodoxe

6%, Rekonstruktionisten etwas über 1%. Das zeigt eine erhebliche Abweichung

von den Ergebnissen der vorherigen Nationalstudie, die 20 Jahre früher
durchgeführt wurde: Die Mehrheit der amerikanischen Juden (56%) waren in
ihrem Selbstverständnis Konservative, 24% Reformer und 9% Orthodoxe. Diese
gegenwärtige konfessionelle Rückläufigkeit ist auch deshalb von Bedeutung,
weil sie dem Modell der christlichen Konfessionen entgegenzulaufen scheint:
Bei den Christen haben die liberalen Gruppen von Protestanten erhebliche
Verluste erlitten, während die konservativen christlichen Gruppen grösser geworden
sind. Bei den Juden hingegen gewinnen die zwei liberalsten Fraktionen -
Rekonstruktionisten und Reformer - im Vergleich mit den anderen
Gruppierungen, während die traditionelleren Bewegungen - Konservative und Orthodoxe

- einen relativen Verlust erleiden. Schliesslich zeigt diese Rückläufigkeit
auch, dass trotz der triumphalistischen Rhetorik der führenden Köpfe der Orthodoxen

der Prozentsatz der amerikanischen Juden, die sich mit der Bezeichnung
"orthodox" identifizieren, weiterhin zurückgeht.

Bei genauerer Prüfung enthüllen diese Daten einen komplexeren Sachverhalt.

Es besteht kein direkter Zusammenhang zwischen der Selbstidentifikation
der Juden und der eigentlichen Mitgliedschaft. Wenn wir die faktischen Beitritte
betrachten, so finden wir 43%, die den konservativen Gemeinden beitreten, 35%,
die sich Reformtempeln anschliessen, 16%, die den orthodoxen und 2%, die den
rekonstruktionistischen Synagogen beitreten.17 Bei Juden, die das "Reform-Etikett"

wählen, ist es weniger wahrscheinlich als bei Juden der anderen Bewegungen,

dass sie ihr Geld in einer Synagogenmitgliedschaft investieren. Die deutlich
tiefere Mitgliedschaftsrate von Juden, die sich als Reformer bezeichnen, ist eine
von vielen Beweisen, dass die Bezeichnung "Reformer" heute von vielen Juden
verwendet wird, die sich nicht notwendigerweise der Bewegung verpflichtet
haben.

Sich wandelnde Tendenzen in der Bevorzugung einer Konfession sind
äusserst wichtig, denn die Bezeichnung, die ein Jude wählt, ist in der Regel ein
wesentliches Indiz für das Mass der inneren Bindung an das Judentum. Bei einer
Anzahl von Erhebungen über jüdisches Verhalten behält folgende Volksweisheit
erstaunlicherweise recht: Juden, die sich als Orthodoxe, Konservative und
Reformer bezeichnen, markieren die Bandbreite der inneren Beteiligung am
jüdischen Glauben: die Orthodoxen sind am intensivsten, die Reformer am wenigsten

jüdisch. Die Gruppe der Konservativen steht in der Mitte dazwischen.
Manchmal sind sie den Orthodoxen näher, ein andermal den Reformern.18 Es
sollen nur zwei Beispiele angeführt werden: Bei Juden, die sich als Orthodoxe

17 Kosmin, et al., Tabelle 29, 37

18 Für die Regel gibt es Ausnahmen, da wir ja das Verhalten einer Gesamtmenge be¬

schreiben. Ausserdem entspricht das tatsächliche Verhalten von Juden, die sich zu
einer Bewegung zählen, nicht unbedingt der Ideologie dieser Bewegung. Die meisten

Juden wählen scheinbar ein konfessionelles Etikett, nicht weil ihnen die Ideologie

der Konfession entspricht - falls sie diese überhaupt kennen -, sondern weil es mit
dem Grad ihres Engagements übereinstimmt.

193



bezeichnen, ist die Wahrscheinlichkeit, dass sie einer Synagoge beitreten, zweimal

so hoch wie bei Reformern. Ausserdem ist die Wahrscheinlichkeit, dass sie
mindestens einmal pro Woche einem Gottesdienst beiwohnen, sechsmal so hoch
wie bei den Konservativen. Eine Reise nach Israel ist bei den Orthodoxen
wahrscheinlicher als bei Konservativen und viel wahrscheinlicher als bei Reformern;
mit grösserer Wahrscheinlichkeit haben Orthodoxe, im Gegensatz zu Konservativen

und Reformern, jüdische Freunde und bestimmen die meisten ihrer Spenden

für jüdische Zwecke. Deshalb sagt uns die konfessionelle Bezeichnung, die
ein Jude wählt, viel über seine innere Verpflichtung dem Judentum gegenüber
aus. Wir müssen betonen, dass die Konfessionen viele der erwähnten
Verhaltensmuster nicht gutheissen und dass sie oft bestürzt darüber sind, was
selbsterklärte Anhänger im Namen ihrer Konfession tun.

Um aber den Zustand des religiösen Lebens der Juden in Amerika zu
beurteilen, ist es wichtig zu sehen, dass die Bezeichnung "Reformer" die populärste
geworden ist und dass die Bezeichnungen "orthodox" und "konservativ" im
Verhältnis Einbussen erlitten haben. Es hat eine fortlaufende Verschiebung bei
der konfessionellen Selbstidentifizierung der Juden gegeben. In den frühen
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts genoss die Bezeichnung "orthodox" grosse Popularität.

Um die Mitte des Jahrhunderts erfreute sich das Etikett "konservativ"
grosser Beliebtheit, und gegenwärtig erlebt die Reformbewegung einen grossen
Aufschwung. Für viele Juden heute zeugt die Bezeichnung "Reformer" von
einem Abdriften in einen religiösen Minimalismus.

Wie amerikanisch ist das religiöse Verhalten der Juden?

Wenn Juden das Nachlassen der religiösen und kommunalen Verpflichtungen
diskutieren, die für die moderne jüdische Erfahrung charakteristisch ist, so

führen sie ausnahmslos den Begriff "Assimilierung" an.19

Gemäss der herkömmlichen Vorstellung assimilieren sich Juden und suchen
Zugang zur amerikanischen Gesellschaft, indem sie sich vom Gottesdienst fern-

19 Ein anderer Ausdruck, der in einem solchen Kontext oft angewandt wird und der hier
absichtlich fehlt, ist "Säkularisierung". Vor allem vor dem Hintergrund des neu
erwachten religiösen Interesses seit den Siebzigerjahren haben Religionssoziologen
die sogenannte "Säkularisierungsthese" debattiert. Diese These äussert die Vermutung.

dass moderne Gesellschaften sich unausweichlich der Säkularisierung zuwenden.

Für eine knappe Diskussion der These, siehe Thomas Robbins und Dick
Anthony, In God's We Trust: New Patterns of Religious Pluralism in America (zweite

Ausgabe, New Brunswick, N.J.: Transaction Books, 1990), 7-8; und für einen
guten Überblick darüber, inwiefern sich diese Debatte auf das amerikanische
Judentum anwenden lässt, siehe Stephen Sharot, "Judaism and the Secularization
Debate", Sociological Analysis Herbst 1991, 255-73. Sharot unterstützt eine
modifizierte Version der Säkularisierungsthese das Judentum betreffend und
schreibt über "die säkularisierte Mehrheit und die traditionalistische Minderheit."
Ich vermeide den Ausdruck "säkular", weil er eine "Entweder-Oder-Analyse" erfordert.

Eine solche vermag der Komplexität des religiösen Suchens der Menschen
nicht gerecht zu werden.

194



halten, indem sie sich mit Nichtjuden verheiraten und indem sie die religiösen
Riten aufgeben. Wenn man dies jedoch genauer betrachtet, ist es nicht so
offensichtlich, dass das Abdriften eines grossen Prozentsatzes der amerikanischen
Juden in einen religiösen Minimalismus die Juden ihren christlichen Nachbarn
gleichmache. Irgendwie bleiben sie trotz ihrer religiösen Indifferenz
unterscheidbar, auch wenn sie möglicherweise in der amerikanischen Gesellschaft

aufgehen.
Beim Vergleich von Juden mit christlichen Gruppen zog George Gallup Jr.

düster den Schluss, dass "Religion für amerikanische Juden von untergeordneter
Bedeutung ist". Um diese These zu unterstützen, zitieren Gallup und andere eine
Anzahl von offenkundigen Divergenzen zwischen Juden und Christen: Mitte der
Achtzigerjahre gaben 40% der allgemeinen amerikanischen Bevölkerung an, sie
besuchten wöchentlich den Gottesdienst. Unter den Juden machen weniger als
die Hälfte dieses Prozentsatzes dieselbe Aussage. 35% der Juden sagten, dass in
ihrem Leben "Religion nicht sehr wichtig ist". Dasselbe sagen nur 14% der
allgemeinen Bevölkerung.20 Wir können noch weitere Divergenzen anführen: Der
Prozentsatz der Juden, die nie eine Synagoge besuchen, ist grösser als derjenige
der Christen, die angeben, nie zur Kirche zu gehen.21 Während sich in den
Siebzigerjahren ungefähr sechs von zehn Amerikanern zu einer Kirche zählten,
waren im Judentum nur vier von zehn Juden Synagogenmitglieder.22

Der Vergleich zwischen jüdischen und christlichen Modellen wird schwieriger,

wenn andere Masse angewandt werden. Wir brauchen nur zu erwähnen,
dass sich die Umfragenforschung über die amerikanische Religion stark auf das
Erfassen des religiösen Glaubens stützt. Umfragen unter Juden versäumen es in
der Regel, über solche Dinge Fragen zu stellen. Weil im Judentum jedoch das

Hauptgewicht auf dem rituellen Handlungsvollzug liegt, fragen die Studien über
Juden nach religiösen Praktiken, die im Christentum keine Entsprechung finden.
Sie erkundigen sich zum Beispiel danach, ob zwei Geschirrgarnituren gebraucht
werden oder ob am Schabbat kein Geld berührt wird. Trotz allem gibt es ein paar
aufschlussreiche Studien, die eine Basis für einen Vergleich liefern.

In seiner Studie von 1989 befragte der Soziologe Steven M. Cohen
ausgewählte Juden und Jüdinnen über ihren Glauben an Gott. Er erhielt beinahe von
einem von fünf Befragten skeptische Antworten. Im Gegensatz dazu beteuern in
der allgemeinen amerikanischen Bevölkerung über neun von zehn Personen,
dass sie an Gott glauben.23 Cohen fand auch heraus, dass 30% der Juden Religion

als nicht sehr wichtig in ihrem Leben betrachten. In der Gallup-Umfrage ga-

20 Gallup und Castelli, 116.

21 Gallup und Castelli, 33-35.

22 Theodore Caplow, et al., All Faithful People: Change and Continuity in
Middletown's Religion (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1983), 29.

23 Steven M. Cohen, Content or Continuity? Alternative Bases for Commitment: The
1989 National Survey of American Jews (N.Y.: American Jewish Committee, 1991,
67. Über den amerikanischen religiösen Glauben, siehe Andew W. Greeley,
Religious Change in America (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989),
13-14.

195



ben nur 14% der befragten Amerikaner dieselbe Antwort. Einige Erhebungen
über den Glauben an einen persönlichen Gott zeigen deutlich niedrigere Zahlen
bei Juden als bei Christen. Einige dieser Divergenzen lassen sich vielleicht der
Tatsache zuschreiben, dass es bei Juden, anders als bei Christen, zum Glauben
gehört, dass er gewisse religiöse Verpflichtungen beinhaltet: Traditionell ist im
Judentum die Tat viel wichtiger als ein reines Glaubensbekenntnis. Aber wir
haben gesehen, dass der rituelle Handlungsvollzug in der jüdischen Gemeinde
stark abgenommen hat. Für schätzungsweise die Hälfte der jüdischen Bevölkerung

spielt die Religion als Glaubensbekenntnis und die Religion in ihrer
rituellen Form eine minimale Rolle.

Dies ist bei der amerikanischen Gesellschaft als ganze nicht der Fall. Viele
Umfragen haben gezeigt, dass die amerikanische Gesellschaft auf eine überwältigende

Weise religiös ist und dass das religiöse Verhalten der Amerikaner eine
bemerkenswerte Stabilität aufweist. Der Glaube an "grundlegende Lehren,
Kirchgang, organisatorische Zugehörigkeit und Aktivität, (und an) religiöse
Erfahrung hat sich nicht verändert,"24 sagen Andrew Greeley und andere, die das

religiöse Leben der Amerikaner studiert haben. Anders als in anderen Ländern
besucht die grosse Mehrheit der Amerikaner weiterhin Gottesdienste und akzeptiert

den religiösen Glauben.
Die Frage bleibt bestehen, warum Juden weniger religiös sind als der Rest

der amerikanischen Bevölkerung. In der Tat gelingt es vielen Juden nicht einmal,
die Intensität der amerikanischen Religiosität und deren Allgegenwart in der
amerikanischen Geschichte zu verstehen.25 Vielleicht ist es das, was der Démographe

Barry Kosmin meinte, als er davor warnte, dass sich die amerikanischen
Juden "an ein mythisches Amerika angleichen, das nur von ein paar Mitgliedern
der Episkopalkirche und von ein paar Unitariern bewohnt wird."

Obwohl sie keine rechtsgerichteten Gruppierungen fürchten, die Amerika
christianisieren wollen, so scheinen viele Juden ihre eigene religiöse Indifferenz
auf die amerikanische Gesellschaft zu projizieren. Im Gegensatz dazu waren
aussenstehende Betrachter von Alexis de Tocqueville und Max Weber bis hin zu
zeitgenössischen Soziologen erstaunt über die Allgegenwart der Religiosität in
der amerikanischen Gesellschaft. Im Abdriften in einen religiösen
Minimalismus, was einen bedeutenden Teil der jüdischen Bevölkerung
charakterisiert, liegt eine bemerkenswerte Ironie. Diese Ironie ist vom Soziologen Paul
Ritterband geschickt eingefangen worden: "Als die Juden in ihrem Lebensstil
mehr amerikanisch (und weniger jüdisch) wurden, wurden sie auf einer anderen
Ebene, auf der religiösen Ebene, weniger amerikanisch."26

24 Andrew Greeley, Religious Change in America (Cambridge, MA: Harvard Univer¬
sity Press, 1989), 115-116.

25 Zitiert von Raanan Gerberer, "Its Time to Market Judaism," Long Island Jewish
World 20. Dezember 1991, 21.

26 "The Determinants of Jewish Charitable Giving", in Kosmin und Ritterband, ed.,
Contemporary Jewish Philanthropy in America (Savage, MD: Rowman und
Littlefield, 1991), 59-60.

196



II. Die organisierten Bewegungen - die Implikationen der Kontroverse

Veränderungen der Observanz und eine neue religiöse Sensibilität, die in
den letzten Jahrzehnten die amerikanische jüdische Gemeinde erfasst hat, haben
das organisierte religiöse Leben von Grund auf neu gestaltet. Alle Bewegungen
des amerikanischen Judentums antworteten auf neue soziale und innergemeindliche

Herausforderungen. Jede Bewegung ihrerseits war gezwungen, auf die
neuen Richtungen zu reagieren, die von den anderen Gruppierungen auf der
religiösen Skala eingeschlagen wurden. Als Folge davon haben sich die drei
grössten Gruppierungen - das amerikanische Reformjudentum, die Konservativen

und die Orthodoxen27 - neu eingerichtet auf eine Weise, die die religiöse
Polarisierung innerhalb und zwischen jeder Bewegung noch verstärkt hat.

Die treibende Kraft hinter einem grossen Teil dieses Wandels ist eine neue
Perspektive, die das amerikanische jüdische Denken seit den Sechzigerjahren
beeinflusst hat: der Geist des Individualismus. Obwohl der Individualismus in
der amerikanischen Gesellschaft schon lange gepriesen wurde, hat er seit den

Sechzigerjahren auf das religiöse Leben auf eine neue Weise eingewirkt. Erstens
hat er die Frage nach Ungezwungenheit und Engagement im kirchlichen und
synagogalen Leben geweckt. Junge Juden verwarfen in den Sechzigerjahren auf
eine vernichtende Weise die kalten, formellen, "kathedralen-ähnlichen" Synagogen

der amerikanischen Vororte. Sie ersetzten diese durch Studier- und Gebetskreise,

an denen sich jeder beteiligen konnte (Chavurot). Mit der Zeit schlössen
sich auch kleine Gruppen von Juden mit gemeinsamen Interessen und Bedürfnissen

zusammen; daraus gingen Synagogen für Schwule, Lesben, Feministinnen
etc. hervor.

Der neue Geist des Individualismus veranlasste ausserdem Nonkonfor-
misten dazu, Veränderungen im religiösen Leben zu fordern. Sie verlangten
zum Beispiel liturgische Veränderungen, Revisionen von synagogalen Bräuchen
und neue Interpretationen des jüdischen religiösen Gesetzes. Schliesslich machte

der Individualismus den einzelnen Mut, das Judentum als eine normative
Institution zurückzuweisen. Er gab ihnen zudem die Macht, das Judentum dort, wo es

angebracht war, neu zu erfinden. Um ein Beispiel zu nennen: Jüdische Männer,
die nicht-jüdische Frauen heirateten, begannen jetzt zu verlangen, dass ihre Kinder

zu den Juden gezählt werden.
Der neue Geist des Individualismus stellte alle organisierten Bewegungen

vor neue Herausforderungen. Im folgenden werden die wichtigsten Herausforderungen

dargestellt.

27 Der Rekonstruktionismus definiert sich heute als die "vierte Bewegung". Der
Rekonstruktionismus wurde von Rabbiner Mordechai M. Kaplan gegründet; er war
über sechzig Jahre lang Professor am konservativen Seminar. Die neue Bewegung
brach mit den Konservativen und bildet heute ihre eigenen Rabbiner an einem Seminar

in Philadelphia aus. Da die Anhänger des Rekonstruktionismus weniger als 1%
aller amerikanischen Juden ausmachen, wird der Rekonstruktionismus in der
vorliegenden Diskussion nicht berücksichtigt.

197



1. Die Frauenbewegung

Seit den Sechzigerjahren haben jüdische Frauen versucht, die Perspektiven
des Feminismus in das jüdische religiöse Leben zu integrieren. Schon in den frühen

Siebzigerjahren forderte eine Gruppe mit dem Namen 'Esrat Nashim28 die
Gleichberechtigung der Frauen in den Synagogen. Sie bestanden auf dem Recht
der Frauen, im Minjan29 gezählt zu werden, als Vorbeterinnen (Schelichei Zibur)
und als Rabbinerinnen zu dienen. Jede der religiösen Bewegungen hat sich mit
diesen Forderungen auseinandersetzen müssen. Die Reformbewegung ordinierte
1972 ihre erste Frau zur Rabbinerin. Ausserdem entschied ein Jahr später das
konservative Rabbinat, jeder Gemeinderabbiner könne selbst bestimmen, ob die
Frauen als Teil des Minjan (Gebetsquorum) seiner Synagoge zählend0 In den
Achtzigerjahren machte die Bewegung für die Gleichberechtigung der Frauen in
der Synagoge weitere Fortschritte. Reformgemeinden, wie auch etwa die Hälfte
aller konservativen Synagogen, gewährten Frauen routinemässig die gleichen
Rechte wie Männern. 1 Trotzdem war der Veränderungsprozess oft mit einigen
Widerwärtigkeiten verbunden. In konservativen Synagogen beispielsweise liess
man die "Verlierer" der Kämpfe verbittert zurück. Die "Gewinner" ihrerseits
ärgerten sich über den übermässig langen und qualvollen Prozess.

In der konservativen Bewegung wurde der heftigste Kampf um die religiöse
Beteiligung von Frauen über das Thema "Frauenordination" ausgetragen. Von
1977 bis 1984 setzten konservative Rabbiner ihre rabbinische Schule, das Jewish
Theological Seminary ofAmerica, unter Druck, Frauen zum rabbinischen Studium

und zur Ordination zuzulassen. Kommissionen prüften die Frage, der
Lehrkörper des Seminars debattierte, und schliesslich unterstützte der damalige
Seminarvorsteher, Gerson D. Cohen, die Ordination von Frauen. Strittig war die
Frage, ob das jüdische Gesetz insofern interpretiert werden kann, dass Frauen als

gleichberechtigte, amtierende Lehrerinnen, Entscheidungsträgerinnen des
jüdischen Gesetzes, Vorbeterinnen und religiöse Zeugen legitimiert werden können.
Als eine Konfession, die sich "Tradition und Veränderung" verpflichtet sieht,
wurde die konservative Bewegung besonders hart bedrängt, eine Lösung zu
finden, vor allem weil die Befürworter der Veränderung für ihre Sache im Namen
von Gleichberechtigung, Fairness und Ethik kämpften. Diese Lösung sollte
"Tradition" im Zeichen der Veränderung herausfordern. Nach Jahren intensiver
Auseinandersetzung wurden Frauen zum konservativen Rabbinat zugelassen

28 Esrat Nashim: wörtl.: "Frauenhof' (im Tempel), Frauenabteilung in der Synagoge
(die Redaktion).

29 Minjan: Quorum, mindestens 10 erwachsene jüdische Männer zum gemeinsamen
Gebet (die Redaktion).

30 Jack Wertheimer, A People Divided: Judaism in Contemporary America (N.Y.:
Basic Books, 1993), 22.

31 Edya Artz, "Our Rights to Rites," Women's League Outlook, Herbst 1988, 17-18;
idem "Survey Update: Women's Rights to Rites," Women's League Outlook, Sommer

1990, 20-21.

198



(und später auch zum Kantoren-Amt). Die konservative Bewegung begann, sich
selbst als eine "traditionelle, egalitäre" Form des Judentums zu definieren.32

Eine leisere, aber ebenso harte Debatte quälte auch die moderne orthodoxe
Gemeinde in jener Periode, in welcher die weiblichen Mitglieder der othodoxen
Synagogen der Mitte versuchten, ihre Bindung an die Orthodoxie mit dem neuen
feministischen Bewusstsein der Siebziger- und Achtzigerjahre zu vereinbaren.
Blu Greenberg, die wohl herausragendste Vertreterin dieser Gruppe, erzählte
folgende Anekdote, um ihr eigenes wachsendes Unbehagen mit der Rolle zu
beschreiben, die den Frauen in den orthodoxen Synagogen zugewiesen wird: An
einer Simchat-Torah-Feier53 in den späten Siebzigerjahren bat der Rabbiner die
Gemeinde um Ruhe und fügte hinzu, dass "wir den Gottesdienst nicht abschlies-
sen, bis jede einzelne Person hier eine Hakafah gehabt hat" (d.h. die Torahrolle
in der Synagoge herumgetragen hat).34 Da ja die Frauen in den orthodoxen
Synagogen an den Hakafot nicht teilnehmen, hat der Rabbiner gedankenlos seine
weiblichen Gemeindemitglieder auf den Status einer "Unperson" verwiesen. Die
orthodoxen Frauen, die eine aktive Rolle in Gottesdiensten einzunehmen
wünschten, gründeten ein Netz von Tefillah-Gruppen (Gebetsgruppen) in den
Siebzigerjahren, weil sie die Trennung von Männern und Frauen in ihren eigenen
Synagogen akzeptierten und die Tatsache annahmen, dass es für Frauen unmöglich

ist, aktiv an den Gottesdiensten teilzunehmen. Die neuen Gebetszirkel
unternahmen Schritte, um einen Konflikt mit der grösseren orthodoxen Gemeinde zu
vermeiden: Sie setzten die Gottesdienste nur einmal monatlich an, damit die
Mitglieder weiterhin ihre eigenen Synagogen an drei von vier Schabbat-Tagen
besuchen konnten. Sie Hessen ausserdem diejenigen Teile des Gottesdienstes
aus, die nur von einem Männerquorum vorgetragen werden können. Ebenfalls
vermieden sie den Ausdruck Minjan, der ein offizielles Gebetsquorum bezeichnet.

Sie wollten nicht den Eindruck erwecken, sie führten eine Handlung aus, die
nur für Männer reserviert ist.

Mit nur wenigen Ausnahmen reagierten Rabbiner der orthodoxen Synagogen

der Mitte negativ auf diese Aktivitäten ihrer eigenen weiblichen Mitglieder.35

Deshalb trafen sich die Tefillah-Gruppen meistens in Privathäusern, weil
ihnen nur wenige Synagogen Platz anboten. Die Gebetsgruppen wurden zudem
abgewiesen, wenn sie sich für halachische Leitlinien an Rabbiner wandten. Wie
eine der Wortführerinnen der Bewegung beobachtete, so war dies eines der
wenigen Male in der jüdischen Geschichte, "dass sich Juden für halachischen Rat an
Rabbiner wandten und abgewiesen wurden."

Ein anderer Schwerpunkt der jüdischen Frauenbewegung innerhalb der
religiösen Sphäre will den Frauen eine grössere Rolle im traditionellen Leben
gewähren. Deshalb wurden bei jüdischen Hochzeiten Doppelring-Zeremonien ein-

32 Wertheimer, A People Divided, 138-154.

33 Simchat Torah: Gesetzesfreude, achter Tag des Sukkotfestes (die Redaktion).

34 Blu Greenberg, On Women and Judaism (Philadelphia: Jewish Publication Society,
1981), 76-77.

35 "Orthodox Women's Prayer Groups," Lilith, no. 14 HerbstAVinter 1985, 5-6.

199



geführt, damit die Braut eine aktivere Rolle spielen kann. Die Brit-Millah-Fei-
er36 wurde revidiert, um Müttern die Gelegenheit zu geben, einen Teil der
Liturgie bei der Beschneidung ihres Sohnes vorzutragen. Als diese Hürden
genommen waren, verschoben jüdische Feministinnen den Schwerpunkt ihrer
Aufmerksamkeit auf das Feiern der Ereignisse des weiblichen Lebenszyklus'.37 Am
meisten wurden von diesen Feiern zweifellos Geburtsfeste für neugeborene
Mädchen abgehalten. Es gibt Feiern, wie zum Beispiel die Simchat Sa/38 oder
die Shalom Bat39, die ausser Äusserungen der Eltern des neugeborenen
Mädchens keine neue Liturgie oder Zeremonie beinhalten. Andere, wie zum Beispiel
die Brit Banot40, nehmen sich nicht nur die Liturgie der Brit Millah zum Vorbild,
sondern suchen in einigen Fällen einen Ersatz für den Akt der Beschneidung in
analogen körperlichen Handlungen. So wird das neugeborene Mädchen
beispielsweise in ein rituelles Bad getaucht, oder seine Füsse werden mit Wasser
gewaschen. Wie die Anthropologin Chava Wiessler bemerkt, streben solche Feiern

danach, mehrere Ziele zu erreichen: 1. Sie wollen eine sorgfältig ausgearbeitete

Feier schaffen, die der Brit Millah gleichkommt. 2. Es soll eine Liturgie
entwickelt werden, die das Kind in den Bund einführt, der Israel an seinen Gott bindet.

3. Man will einen Zugang zur Unterscheidung geschlechtsspezifischer Rollen

festlegen.
Eine grosse Auswahl von Feiern wurde entwickelt, um andere Marksteine

im Leben der Frauen zu feiern. Diese umfassen das Auslösen der erstgeborenen
Tochter (Pidyon Ha-Bat), Entwöhnungszeremonien sowie spezielle Gebete, die
es Frauen möglich machen, sowohl der Schwangerschaften als auch der Fehlgeburten

zu gedenken. Ferner wurde eine Reihe von Liturgien für den
Fruchtbarkeitszyklus der Frau geschaffen. Man feiert den Beginn der Menstruation,
statt ihn als Fluch zu empfinden. Er wird als ein "Mündigwerden" bezeichnet,
das an einem öffentlichen Ort von Tochter und Mutter verkündet werden soll.41

Jüdische Feministinnen schufen auch andere Zeremonien, um die monatliche
Feier des rituellen Waschens in der Mikweh42 zu adaptieren. Andere Feste feiern
den Beginn der Menopause. Für Feministinnen sind solche Rituale wertvoll, weil

36 Brit Millah: rituelle Beschneidung (die Redaktion).

37 Texte von solchen Zeremonien sind bei den Akten im Jewish Women's Resource
Center. Für einen Überblick, siehe Susan W. Schneider, Jewish and Female, (N.Y.:
Simon and Schuster, 1984) welcher einen Abschnitt über "Rituals for the Landmarks
of our Lives", 117-48, beinhaltet.

38 Simchat Bat: Tochter-Freudenfest (die Redaktion).

39 Schalom Bat: Tochter-Willkommensfest (die Redaktion).

40 Brit Banot: Töchter-Bundesfest (in wörtl. Analogie zur Beschneidungsfeier der Kna¬
ben) (die Redaktion).

41 Für eine Zeremonie, die das Einsetzen der Menstruation feiert, siehe Penina V.
Adelman, Miriam's Well: Rituals for Jewish Women around the Year (Fresh
Meadows, N.Y: Biblio Press, 1986), Abschnitt über "Sivan". Siehe auch Siddur
Nashim, comp. Maggie Wenig und Tama Janowitz (unveröffentlicht, Providence,
1976), für ein "Prayer On Menstruation."

42 Mikweh: rituelles Bad (die Redaktion).

200



sie den einzigartigen Erfahrungen von Frauen Anerkennung zollen. Ausserdem
feiern diese Feste die Marksteine in ihrem Leben; so werden diese weder ignoriert

noch in private Feiern verbannt. Trotzdem bedeutet es für einige
Feministinnen einen Rückschritt, wenn der Schwerpunkt auf die biologischen
Funktionen der Frau gelegt wird. "Ist das Feiern der Menstruation Feminismus,
oder ist es eine Zeremonie, die die Instrumentalität ehrt?", fragt Cynthia Ozick in
einem bekannten Aufsatz. Feminismus, sagt sie, muss es den Frauen ermöglichen,

die Biologie zu übersteigen. Folglich sollte der jüdische Feminismus
versuchen, der Aussonderung der Frau ein Ende zu machen.43

Einige jüdische Feministinnen verwenden auch das Fest des Neumondes
neu. Sie bauten darauf auf, dass dieses Fest traditionell mit der Frau in Verbindung

gebracht wird. Rabbinische Texte untersagen den Frauen, im Gegensatz zu
den Männern, seit langem, am Neumond (Rosch Chodesch) ihren alltäglichen
Arbeiten nachzukommen. In der Tat steht für einige dieser Texte Rosch
Chodesch für eine Belohnung der Frauen, d.h. für eine Zeit, wenn in der zukünftigen

Welt "Frauen erneuert werden wie Neumonde".44 Wegen der starken
historischen Verbindung von Frauen und diesem monatlichen Feiertag bot sich
Rosch Chodesch als Gelegenheit an, die einzigartigen spirituellen Bedürfnisse
von Frauen zu untersuchen. Indem sie auf den traditionellen Techinot (Bittgebete
der Frauen) aufbauten, verfassten feministische Liturginnen neue Texte, um die
Feier des Neumondes zurückzufordern. Seit den frühen Siebzigerjahren, als diese

Feiern populär wurden, treffen sich Rosch Chodesch- Gruppen im ganzen
Land, normalerweise am Abend, wenn der Neumond erscheint. Dieser Anlass
wird gekennzeichnet durch Aktivitäten, die "von einer gelehrten (oder
hagiographischen) Darstellung eines Aspektes der jüdischen Frauengeschichte,
über künstlerische Wiedergaben von Frauenerfahrungen (verbal, musikalisch
oder bildnerisch) und Kochen von symbolischen Speisen, bis hin zu bildlichem
Darstellen unter Anleitung und zum Schreiben von Mythen"45 reichen.

In allen diesen Aktivitäten haben jüdische Feministinnen die Spannung in
Angriff genommen, die zwischen den folgenden zwei Wünschen besteht: dem
Wunsch, den Frauen Gelegenheit zu geben, ihre eigenen religiösen Bedürfnisse
auszudrücken, und dem Wunsch, die Frauen in alle Facetten des jüdischen religiösen

Lebens zu integrieren. Ersteres führt zu Liturgien und Riten, die
ausschliesslich für Frauen sind; letzteres findet für Frauen Ausdruck in religiösen

Gemeindeaktivitäten, die nicht geschlechtsspezifisch sind.
In Diskussionen über liturgische Überarbeitungen ist folgende Frage zentral:

Ist das Ziel der neuen Liturgien, sich an Gott zu wenden mit weiblichen

43 Cynthia Ozick, "Bima: Torah as a Matrix for Feminism", Lilith vol. 13, Winter/Früh¬
ling 1985,48-49

44 Für eine gute Einführung in historische wie auch zeitgenössische Rosch Chodesch-
Feiern von Frauen, siehe Arlene Agus, "This Month is for You: Observing Rosh
Flodesh As A Woman's Holiday", in Elizabeth Koltun, ed., The Jewish Woman:
New Perspectives (N.Y.: Schocken Books, 1976), 84-93.

45 Shulamit Magnus, "Re-inventing Miriam's Well", in: Jack Wertheimer, ed., The
Uses of Tradition, 337.

201



Pronomen oder mit Pronomen, die mit keinem der beiden Geschlechter in
Verbindung gebracht werden? Diese Diskussionen hallen noch immer im amerikanischen

jüdischen religiösen Leben wieder: alle ausser der orthodoxen Bewegung
erwägen, eine "geschlechtsneutrale" Sprache in den Gebeten und Riten
einzuführen, die die Erfahrungen der Frauen berücksichtigt. Wie eine Feministin sagt,
"können wir nicht nur 'Frauen beigeben und umrühren': Wenn die Hälfte des

Judentums, wie viele argumentieren, gefehlt hat, so kann niemand sicher sein,
wie das Judentum aussehen wird, wenn es erst einmal wieder mit seiner anderen
Hälfte vereinigt ist."

2. Der religiöse Status der Homosexuellen

Der Geist des sexuellen Experimentierens, ideologische Protestbewegungen
sowie soziale Befreiung haben Homosexuelle seit den Sechzigerjahren

ermutigt, gleichwertige Behandlung vor dem Gesetz und volle Akzeptanz ihrer
sexuellen Ausrichtung zu verlangen. Dieser grosse Öffnungsdrang wurde noch
verstärkt durch die katastrophale Aids-Epidemie, welche das Bedürfnis für
Homosexuelle steigerte, ihre Notlage bekannt zu machen. Homosexuelle haben
Trost gesucht bei religiösen Institutionen, die ausschliesslich für die spirituellen
Bedürfnisse und die Sehnsucht nach Gemeinschaft von Homosexuellen und
Lesben sorgen. Die erste homosexuelle Synagoge, Beth Chayim Chadaschim46
in Los Angeles, wurde 1972 gegründet. Seit damals wurden ungefähr zwanzig
zusätzliche Gemeinden geschaffen; die grösste davon, die Congregation Beth
Simchat Torah in New York, gibt an, 1100 Mitglieder und an hohen Feiertagen
2000 Gottesdienstbesucher zu haben.47 In Interviews beschreiben die Mitglieder
dieser Gemeinden ihre frühe Erziehung in Jeshivas und hebräischen Schulen
sowie ihre anschliessende Ablehnung des Judentums wegen des Konflikts
zwischen ihrer sexuellen Ausrichtung und den traditionellen jüdischen Normen.48

Synagogen für Homosexuelle bieten diesen Leuten eine Möglichkeit, am
jüdischen Leben teilzunehmen zusammen mit Männern und Frauen, die ihre Lebensweise

teilen.

46 Beth Chaim Chadaschim: Haus des neuen Lebens (die Redaktion)

47 Über die Gemeinde Beth Simchat Torah und ihren neuen Rabbiner, siehe Yoseph I.
Abramowitz, "Rabbi takes on Congregation's Risks, Challenges," LI Jewish World,
10.-16. April 1992, 12.

48 Barry Alan Mehler, "Gay Jews," Moment vol. 2, März 1977, 22; Henry Rabinowitz,
"Talmud Class in a Gay Synagogue", Judaism vol. 32, Herbst 1983,433-43. Janet R.
Marder, "Getting to Know the Gay and Lesbian Shul", The Reconstructionist vol. 51,
Okt.-Nov. 1985, 20-25. An der 12. internationalen Konferenz von homosexuellen
Juden 1991 wurden separate Gottesdienste abgehalten, um die religiösen Sensibilitäten

von Reformern, Konservativen und Orthodoxen zu berücksichtigen. Als ein
Teilnehmer gefragt wurde, wie er es vereinbaren könne, orthodox und homosexuell
zu sein, zuckte er die Achseln und sagte: "Wir halten 612" anstelle der geforderten
613 Gebote ein. Tamar Kaufman, "Gays, Lesbians Show Their Pride", The Jewish
Week 7.-13. Juni 1991,33.

202



Vieles von der traditionellen Liturgie wird bei Gottesdiensten in Synagogen
der Homosexuellen verwendet. Es werden aber auch neue Gebete hinzugefügt,
um "geschlechtsspezifische Bezeichnungen für Gott zu entfernen, um Beiträge
von Frauen wie von Männern zu berücksichtigen... und um die Erfahrungen von
lesbischen und schwulen Juden widerzuspiegeln." Ein neues Gebet in der
Liturgie von Sha'ar Zahav49 in San Francisco drückt folgende Hoffnung aus:
"Lass den Tag kommen, der ganz zum Schabbat wird, wenn alle Leute, alle
Religionen, alle Menschen mit ihren verschiedenen sexuellen Ausrichtungen als
eine Familie frohlocken, alle Kinder Deiner Schöpfung."50 Homosexuelle
Synagogen bieten auch "rites de passage" (Übergangsriten) an, die es in den meisten
Synagogen nicht gibt: zum Beispiel Einsegnung, Hochzeit und Bestätigungsgottesdienste

für homosexuelle Paare, ausserdem Namensgebungszeremonien
für homosexuelle Paare, die ein Kind adoptieren und "coming out"-Feiern. Da
die Aids-Epidemie in der homosexuellen Gemeinde wütet, bietet die Gemeinde
auch einzigartige Betreuung und Liturgien an, um die Kranken und ihre Angehörigen

zu trösten.
Wie dies in der amerikanischen Gesellschaft allgemein der Fall ist, suchen

jüdische Homosexuelle nicht nur separate Institutionen, sondern wollen auch
gleichberechtigt am ganzen Spektrum des jüdischen Lebens teilnehmen. Die
meisten Segmente der Gemeinde haben öffentliche Beschlüsse verabschiedet,
die die zivile Diskriminierung von Homosexuellen verurteilen. Die Frage nach
der Haltung des Judentums gegenüber der Homosexualität ist noch immer ein
Streitpunkt zwischen den religiösen Bewegungen: Ist die eindeutige biblische
Verurteilung von homosexuellen Handlungen im Amerika des späten 20.
Jahrhunderts noch von Bedeutung? Die spezifischen Fragen, denen sich religiöse
Gruppen ausgesetzt sehen, drehen sich um den Status der Juden, die offen zu
ihrer Homosexualität stehen: Sollen homosexuelle Synagogen als eine
konfessionelle Organisation zugelassen werden? Sollen Juden, die sich öffentlich zu
ihrer Homosexualität bekannt haben, zu Rabbinern und Kantoren ordiniert werden

und in Autoritätspositionen in Synagogen dienen? Und sollen Rabbiner
öffentliche "Bestätigungs"-Feiern für homosexuelle Paare durchführen?

In bezug auf diese Fragen haben die jüdischen religiösen Bewegungen
verschiedene Positionen eingenommen. Orthodoxe Gruppen behalten die Ansicht
bei, dass biblische und rabbinische Gesetze homosexuelle Handlungen verurteilen.

Deshalb verwerfen sie jede Bemühung, die Homosexualität in der jüdischen
Gemeinde zu legitimieren. Im Magazin "Tradition", der Zeitschrift der Orthodoxie

der Mitte, argumentiert Hillel Goldberg, dass das "homosexuelle Gotteshaus

die regressivste aller Institutionen sei, weil es die religiöse Akzeptanz der
Homosexualität und die religiöse Ungleichheit der Homosexuellen betone. Dies
sei genau das Gegenteil dessen, was religiös gefordert werde: das Verwerfen der

49 Scha' ar Zahav: Goldenes Tor (die Redaktion)

50 Michael Rankin und Gary Koenigsberg, "Let the Day Come Which is All Shabbat:
The Liturgy of the 'Gay-Outreach' Synagogue", Journal of Reform Judaism vol. 33,
Frühling 1986, 70.

203



Homosexualität und die Akzeptanz der Homosexuellen." Am entgegengesetzten
Ende des Spektrums ist die rekonstruktionistische Bewegung, eine der wenigen
Konfessionen in Amerika mit einer Glaubenstradition, die auf einem
gleichberechtigten religiösen Status von homosexuellen und heterosexuellen Beziehungen

besteht. Im Juni 1993 forderte die Reconstructionist Rabbinical Association
ihre Mitglieder auf, Bindungs- und Ablösungsfeiern für gleichgeschlechtliche
Paare zu entwickeln. Die rekonstruktionistische Bewegung verwirft explizit die
traditionelle jüdische Lehre über Homosexualität. Jetzt hat eine rekonstruktionistische

Gemeinde sogar eine Diskussion über Sündenböcke an die Stelle der
traditionellen Torahlesung am Nachmittag des Jom Kippur gesetzt. Dieser
Torahtext zählt die sexuellen Verbote - einschliesslich jenem von homosexuellen

Handlungen - einzeln auf.
1990 stimmte die Reformbewegung offiziell dafür, dass die sexuelle

Ausrichtung als ein Kriterium für die Zulassung von rabbinischen Studenten entfällt.
Sie bestätigte aber die Präferenz des Judentums für die Heterosexualität vor der
Homosexualität. Es überrascht nicht, dass dieses Werturteil im Hebrew Union
College, dem Seminar, das Reformrabbiner ausbildet, jetzt heftig debattiert
wird: Denn wie kann man erwarten, dass homosexuelle Rabbiner bei
heterosexuellen Hochzeiten amtieren, während ihnen die Möglichkeit versagt
ist, ihre eigenen homosexuellen Beziehungen einsegnen zu lassen?

Die missliche Lage der jüdischen religiösen Gruppen in der Konfrontation
mit Homosexualität zeigt sich am allerdeutlichsten in den Debatten, die jetzt
drohen, die Einheit der konservativen Bewegung weiter zu untergraben. Konservative

Rabbiner haben sich darauf festgelegt, jeder Form von ziviler Diskriminierung

von Homosexuellen entgegenzutreten. Auch in der jüdischen Gemeinde
haben sich konservative Gruppen für das Einbeziehen von homosexuellen Juden
eingesetzt. Konservative Gruppen sprachen sich also für das Mitmachen der
Gemeinde aus, als das Beth Simchat Torah, die Synagoge der Schwulen und
Lesben in Greenwich Village, sich bewarb, in der New Yorker "Salute to Israel"

-Parade im Frühling 1993 mitzumarschieren. Ungeachtet solcher Offenheit
war die konservative Bewegung vehementen Attacken ausgesetzt. Die
Befürworter einer noch radikaleren Öffnung warfen den Konservativen vor, sie seien
"Fundamentalisten". Die Kritiker der Konservativen waren besonders erzürnt
über den Entscheid des Committee on Law and Standard der konservativen
Bewegung, die traditionelle rabbinische Lehre über Homosexualität beizubehalten
und den Aktivitäten von Juden, die offen zu ihrer Homosexualität stehen, im
religiösen Leben Beschränkungen aufzuerlegen.51

3. Mischehe

Die Fragen, die die Gemüter am tiefsten entzweien und aufwühlen, entstehen

aufgrund der steigenden Zahlen von Mischehen. Ehen zwischen Personen
mit verschiedenem religiösem und ethnischem Hintergrund, ja sogar von ver-

51 Siehe Jack Wertheimer, A People Divided, 105-107.

204



schiedener Hautfarbe sind in den letzten Jahrzehnten in der amerikanischen
Gesellschaft zur Norm geworden. Nur etwa eines von fünf Kindern der kinderreichen

Familien mit italienischen, irischen und polnischen Vorfahren heiraten
jemanden der eigenen ethnischen Gruppe.52 Auch Ehen zwischen Katholiken und
Protestanten, wie auch zwischen den verschiedenen protestantischen Konfessionen

sind steigend. Schon in den Sechzigerjahren heirateten die Hälfte der jungen
Katholiken Protestanten. Und zur selben Zeit heirateten über zwei Drittel von
Methodisten, Lutheranern und Presbytern Christen anderer Konfessionen.

Die Zahl von Mischehen ist unter Juden seit Mitte der Sechzigerjahre explodiert;

sie stieg steil an bis zum Punkt, wo mehr als die Hälfte der Juden, die
zwischen 1985 und 1990 heirateten, die Ehe mit einem nicht-jüdischen Partner
eingingen. Die nationale jüdische Bevölkerungsstudie von 1971 war die erste
Untersuchung, die ihr Augenmerk auf die sich verändernden Dimensionen dieses
Phänomens richtete. Wenn verheiratete Juden in der nationalen Erhebung
gefragt wurden, ob sie mit jemandem verheiratet sind, der nicht als Jude geboren
wurde, so bejahten dies ungefähr zwei bis drei Prozent derjenigen, die zwischen
1900 und 1940 geheiratet hatten. Die Zahl stieg auf 6,7% für diejenigen, die in
den Vierziger- und Fünfzigerjahren geheiratet hatten, sie sprang dann auf 17,4%
für die, die zwischen 1961 und 1965 geheiratet hatten, schliesslich stieg die Zahl
auf 31,7% für jene, die zwischen 1966 und 1970 geheiratet hatten. Kürzlich
durchgeführte Bevölkerungsstudien zeigen klar, dass die Zahl der Mischehen
hoch geblieben ist und dass sie die Zahlen von vor zwanzig Jahren dramatisch
übersteigen. Der Demograph Sidney Goldstein fasst die Resultate der Umfrage
von 1990 zusammen und drückt die Tatsachen nüchtern aus: Seit der Mitte der
Achtzigerjahre "gibt es für jedes neue Paar mit zwei jüdischen Partnern zwei
neue Paare, bei welchen nur einer der beiden jüdisch ist."53

Selbst wenn alle Mischehen zum Übertritt des nicht-jüdischen Partners führen

würden, so würde das Problem der Mischehe trotzdem noch wichtige Fragen
für die amerikanischen Juden aufwerfen. Diese würden sich jedoch um die Frage
drehen, wie die Konvertierten richtig in die jüdische Gesellschaft zu integrieren
sind. In den meisten Gemeinden jedoch ist der Prozentsatz von Haushalten, wo
kein Übertritt zum Judentum stattgefunden hat (Mischehen), bei weitem grösser
als der Prozentsatz von Haushalten mit einem Übertritt. So stellt sich die Frage
nicht nur, wie mit den Konvertierten umgegangen werden soll, sondern auch,
wie man mit dem viel grösseren Bevölkerungsteil von Juden umgehen soll, die
einen Nichtjuden heirateten, sich aber trotzdem als Juden identifizieren und ihre
Kinder als Juden aufziehen.

Die Reformbewegung hat ein aggressives Programm angefangen, um Familien

mit gemischtem Glauben für ihre Synagoge zu gewinnen. Dies versuchte sie

vor allem deswegen, weil die Hälfte der Mitglieder von Reformtempeln heute
aus gemischten Paaren und deren Kindern besteht. Einige Gemeinden verbieten
streng jede Teilnahme des nicht-jüdischen Ehegatten am Ritus, auch wenn sie

52 Richard D. Alba, Ethnic Identity: The Transformation of White America (New
Haven, Yale University Press, 1990), 13.

53 "Profile of American Jewry", AJYB, 1992, 127.

205



dessen Ehepartner im Tempel willkommen heissen. Aber die meisten Reformtempel

sind wesentlich offener. Eine Untersuchung, die von der Commission on
Reform Jewish Outreach durchgeführt wurde, fand folgendes heraus: 88% der
Reformgemeinden akzeptieren die Mitgliedschaft von Nichtjuden als Teil einer
Familienmitgliedschaft. 62% dieser Gemeinden erlauben den Nichtjuden, bei
Synagogenfragen abzustimmen und 87% erlauben ihnen, in einem Synagogen-
ausschuss tätig zu sein. 27% erlauben Nichtjuden, als Amtsträger zu fungieren.
Im rituellen Leben der Gemeinde erlauben mehr als 90% den Nichtjuden, an den
Ereignissen des Lebenszyklus in irgendeiner Weise teilzunehmen. 41% gestatten

es den Nichtjuden, Schabbatkerzen in der Synagoge anzuzünden. Es ist
bemerkenswert, dass 22% den Nichtjuden gestatten, zur Torahlesung aufgerufen
zu werden (Alijah).54

Trotz dieser Offenheit gemischten Paaren gegenüber erhält die
Reformbewegung die Verpflichtung aufrecht, den nicht-jüdischen Ehepartner in Mischehen

zu bekehren. Es war im Zusammenhang der Mischehen, dass der Central
CouncilforAmerican Rabbis (CCAR) an seiner Jahresversammlung 1983 dafür
stimmte, die jüdische Identität neu zu definieren. Das rabbinische Gesetz hat
traditionellerweise einen Juden definiert als eine Person, die von einer jüdischen
Mutter geboren wurde oder sich der Konversion unterzogen hat. In seiner Verfügung

von 1983 hat der CCAR neue Kriterien für die Definition der jüdischen
Identität geschaffen: Ein Kind muss mindestens einen jüdischen Elternteil
haben. Die Anerkennung der jüdischen Identität des Kindes muss "durch angemessene

und zeitgemässe öffentliche und formale Handlungen, durch welche es sich
mit dem jüdischen Glauben und dem jüdischen Volk identifiziert, geschaffen
werden."55 Es ist interessant, dass die jüdische Identität nicht mehr automatisch
da ist, wenn jemand eine jüdische Mutter hat, sondern dass sie auch einen nicht
genauer bestimmten Glaubenstest beinhaltet. In der Debatte über die Resolution
argumentieren die wichtigsten Befürworter, wie z.B. Rabbiner Alexander
Schindler, die Resolution bestätige explizit lediglich Praktiken, die auf einer de

facto-Basis in der Reformbewegung bereits bestanden hätten. Ausserdem
verbessere sie die Position von jüdischen Vätern, die ihre Kinder als Juden aufziehen

möchten. Schliesslich führe sie den Prozess der Gleichberechtigung von
Männern und Frauen fort, da sie verhindert, dass weder jüdische Mütter noch
jüdische Väter bevorteilt werden. Gegner der Resolution fürchteten, die neue
Definition würde die Reformbewegung zu einer Sekte machen mit Nachkommen,

die als Ehepartner für andere Juden inakzeptabel sein würden. Sie
argumentierten ausserdem, es sei ein Fehler, so radikal mit den vom jüdischen Volk
akzeptierten Definitionen von Identität zu brechen. Sie fürchteten zudem weitere
Angriffe gegen die gesellschaftliche Stellung der Reform in Israel. Die Resolution

wurde am 15. März 1983 angenommen. Sie rief wegen ihrer weitreichenden

54 Debra Nussbaum Cohen, "Reform Grapple with Role of Non-Jews in Synagogue",
Jewish Week 15.-21. Nov., 6.

55 Für den kompletten Text des "Report of the Committee on Patrilinear Descent on the
Status of Children of Mixed Marriages", siehe Walter Jakob, American Reform
Responsa (N.Y.: CCAR, 1983), 546-50.

206



Wirkung auf allen Sektoren der jüdischen Gemeinde Proteste in den orthodoxen
und konservativen Gemeinden hervor.56 Die orthodoxe und die konservative
Bewegung lehnen beide weiterhin die patrilineare Definition ab. Sie bleiben den
traditionellen rabbinischen Leitlinien auf die Frage "Wer ist Jude?" treu.

4. Religiöse Polarisierung und religiöser Pluralismus

Die einseitige Neudefinition der jüdischen Identität durch die
Reformbewegung ist charakteristisch für das neue Selbstbewusstsein in den organisierten

religiösen Gruppierungen. Alle Bewegungen haben auf eine Reihe von neuen
Herausforderungen, welchen die amerikanische jüdische Gemeinde ausgesetzt
ist, reagiert. Sie reagierten unter anderem auf die steigenden Zahlen von Mischehen

zwischen Juden und Nichtjuden und die daraus folgende Frage, wie die
Kinder dieser Ehen in die jüdische Gemeinde integriert werden sollen. Sie hatten
es mit der feministischen Revolution und den Forderungen von jüdischen Frauen
nach Gleichberechtigung im religiösen Leben zu tun. Sie beschäftigten sich mit
der sinkenden Zahl von Synagogenmitgliedern und der Frage, wie amerikanische

Juden der dritten und vierten Generation einbezogen werden können. All
dies hat die jüdischen Institutionen gezwungen, in einen Wettbewerb um
Mitglieder zu treten. Die Taktiken der jüdischen Konfessionen wurden auch vom
aggressiven Tenor geprägt, der die religiösen Streitgespräche zwischen Teilen
des amerikanischen Christentums - und offensichtlich zwischen religiösen
Widersachern auf der ganzen Welt - charakterisiert.

Jede religiöse Bewegung hat verschieden auf die neuen Herausforderungen
reagiert und hat sich einseitig Taktiken angeeignet, ohne nennenswerte Absprachen

mit den anderen Gruppierungen zu treffen. Die resultierenden Taktiken
sind geprägt durch gänzlich verschiedene Vorstellungen über die jüdische Identität,

über religiöse Reform und über die Zukunft des amerikanischen Judentums.
Die Position der Reformer über die Patrilinearität ist nicht vereinbar mit den
Definitionen der Konservativen und der Orthodoxen darüber, wer Jude sei. Die
Ordinierung von Frauen zu Rabbinerinnen wird von einigen als die logische
Erweiterung der jüdischen ethischen Werte angesehen, und von andern als eine
inakzeptable Abweichung von der jüdischen Unterscheidung geschlechtsspezifischer

Rollen gewertet. Die Abkapselung der orthodoxen Juden wirft die
Frage auf, ob Juden überhaupt im Einvernehmen handeln können: Viele orthodoxe

Wortführer lehnen es nämlich ab, mit nicht-orthodoxen Rabbinern an
Gemeindeorganisationen teilzunehmen, aus Furcht, eine solche Teilnahme
könnte den unechten Leitern Legitimität verschaffen. Wie Rabbiner Irving
Greenberg meint, handeln beide Extreme des religiösen Spektrums, als ob sie
einander bereits abgeschrieben hätten. Beide Extreme nehmen an, die andern
könnten ignoriert werden, weil diese zunehmend irrelevant für die Zukunft der
Juden sein werden. Die überwiegende Mehrheit von orthodoxen Rabbinern handelt,

als würden sie erwarten, die nicht-orthodoxe Welt würde sich ihnen anpas-

56 CCAR Yearbook vol. 93, 1983, 114-60

207



sen. Ausserdem vermittelt die Einseitigkeit der Reformer bei der Frage der
Patrilinearität die Einstellung, dass die Anhänger der Halachah eine aussterbende

und verkalkte Spezies seien. Nur diejenigen auf der konservativen Rechten
und der orthodoxen Linken scheinen allzu sehr Anteil zu nehmen - vielleicht
weil sie Verbindungen zu allen Teilen der jüdischen Gemeinde haben.57

Vom Blickpunkt der orthodoxen Rabbiner aus stellen die kürzlich getroffenen

Entscheidungen der nicht-orthodoxen Bewegungen eine Aggression gegen
die Orthodoxie dar: "Wir befinden uns im Krieg," bemerkte ein orthodoxer
Wortführer, "nicht in einem, den wir angefangen haben, aber in einem, von dem
wir uns nicht zurückziehen werden. Ein Krieg über solche Fragen wie die
patrilineare Nachkommenschaft, das Amt des amerikanischen Militärgeistlichen
(d.h. ob Rabbinerinnen Dienst tun werden), das Spendewesen für israelische
Institutionen durch die Jewish Agency und über die Einrichtung und Anerkennung
des Reformjudentums und des konservativen Judentums in Israel."58 Orthodoxe
Gruppen reagierten auf diese Entwicklungen mit der Einschränkung ihrer
Teilnahme an Organisationen, die nicht-orthodoxe Leiter einschliessen. In den letzten

Jahren haben vermehrt gemässigtere orthodoxe Rabbiner die 1956 von
Jeshiva-Exponenten publizierte Verfügung unterstützt, die die Zusammenarbeit
mit nicht-orthodoxen Rabbinern verbietet.59

Es gibt auch eine grössere Bereitschaft seitens der orthodoxen Rabbiner,
ihrer Geringschätzung für die religiösen Aktivitäten von Juden ausserhalb ihres
Lagers öffentlich Ausdruck zu geben. Bereits in den Fünfzigerjahren ordneten
orthodoxe Entscheidungsträger an, dass Synagogen ohne Mechiza (die
Abschrankung zwischen Männern und Frauen) unrechtmässig60 seien. Ausserdem
beschlossen sie, dass Ehen, die von konservativen Rabbinern und von
Reformrabbinern durchgeführt werden, religiös ungültig seien, und deshalb keines
jüdischen Scheidungsvertrags (Get) bedürften.61 Erst in den Achtzigerjahren aber

57 Über Greenbergs Ansichten, siehe Gary Rosenblatt, "Judaism's Civil War: How
Deep Is the Rift?" Baltimore Jewish Times, 29. Jan. 1988,56-59. Und seine Aufsätze
"Will There Be One Jewish People in the Year 2000?" Moment vol. 10, Juni 1985
und "The One in 2000 Controversy" Moment vol. 12 März 1987.

58 Pressemitteilung des Rabbinischen Rats der USA: "Die Orthodoxie sollte eine Tak¬
tik des 'kreativen Engagements' mit den Konservativen und den Reformern befolgen,

sagt der Präsident des RCA," 20. Mai 1987.

59 Walter Wurzburger, "Orthodox Cooperation With Non-Orthodoxy", Jewish Life
new series, vol. 5, Sommer/Herbst 1981, 25-27 und ibid.

60 Über die eindeutige Verwerfung von Synagogen ohne Mechiza durch Rabbiner Jo¬

seph b. Soloveitchik, siehe die zitierten Briefe in "A Call to 'Every Jew' and Some
Responses", Jewish Observer, Jan. 1985, 37-39.

61 Die Verfügung von Moses Feinstein war als eine Lockerung gemeint, um die Zahl
der Mamserim - Kinder, deren Eltern ohne eine richtige jüdische Scheidung sind - zu
verringern. Siehe David Ellenson, "Representative Orthodox Responsa on
Conversion and Intermarriage in the Contemporary Era", Jewish Social Studies vol.
47, Sommer/Herbst 1985, 215-18.

208



wurden diese Beschlüsse öffentlich verkündet. So begann die rechtsstehende
rabbinische Organisation "Agudas Harabbonim", Zeitungsannoncen aufzugeben,

die Juden dazu drängten, an hohen Feiertagen besser zuhause zu bleiben, als
eine nicht-orthodoxe Synagoge zu besuchen.62 Darüberhinaus kündigte die gleiche

Organisation im September 1988 eine neue Kampagne an, um Juden darüber
zu unterrichten, dass das Reformjudentum "zu Mischehen führe" und dass das
konservative Judentum "sogar noch schädlicher sei, weil es als 'Sprungbrett' für
Reform diene."63

Obwohl einige Beobachter diese Unstimmigkeiten als unbedeutende
Zänkereien von Rabbinern über Kleinigkeiten abtun, gibt es bereits gewisse
Anzeichen für eine weitverbreitete soziale Folge der religiösen Polarisierung. Es
deutet sich ein Rückzug an seitens grosser Teile der orthodoxen Gemeinde weg
von sozialer Interaktion und Freundschaft mit nicht-orthodoxen Juden.64 Es ist
zwar nicht weit bekannt, aber die implizite, wenn nicht explizite Haltung der
mehr rechtsstehenden orthodoxen Gruppen ist es, solche sozialen Kontakte zu
vermeiden.65 Ein Autor, der Audiokassetten prüfte, die für orthodoxe Kinder
hergestellt wurden, fand "ein Universum von Gesprächen (die) ausschliesslich
orthodox sind. Juden, die anders als orthodox sind, kommen kaum vor, und
falls überhaupt nur als Negativfolien"; ausserdem als Juden, die nicht sehr
gescheit sind, oder als potentielle Konvertiten.66 Weil die überwältigende Mehrheit

von jungen Orthodoxen heute konfessionseigene Tagesschulen und
Sommerlager, sowie in ihren Mittelschul-Jahren konfessionseigene Jugendprogramme

besucht, bewohnen diese Jugendlichen vermehrt eine exklusive soziale Welt.
Diese Welt erlaubt ihnen nicht einmal den Kontakt mit nicht-orthodoxen
Gleichaltrigen. Mit ihrer Tendenz zum Separatismus haben sich die Orthodoxen ihrerseits

die nicht-orthodoxen Juden zu Feinden gemacht: Eine in den späten

62 Joseph Berger, "Split Widens on a Basic Issue: What is a Jew?" New York Times,
28. Feb. 1986, 1. Siehe auch Solomon Freehof, "The Non-Observant Orthodox",
Journal of Reform Judaism vol. 33, Winter 1986, 43.

63 The Jewish Week, 20. Sept. 1988, 12.

64 Samuel Heilman und Steven M. Cohen, Cosmopolitans and Parochials: Modern Or¬
thodox Jews in America (Chicago: University of Chicago Press, 1989), 122-23.

65 Andeutungen für diese soziale Haltung tauchen von Zeit zu Zeit auf. Diese Haltung
ist das Thema eines Editoriais von Gary Rosenblatt, einem Journalisten, der sich mit
der Orthodoxie identifiziert und dennoch viele Kontakte mit dem Rest der Gemeinde
hat. Rosenblatt meint, dass "orthodoxe Rabbiner ihren Gemeindegliedern sagen,
sie sollen sich weder mit nicht-jüdischen noch mit nicht-orthodoxen Familien
zusammentun." Als Folge davon "fühlen (diese Gemeindeglieder), dass sie kaum
Gemeinsamkeiten oder eine Verbindung mit ihren sogenannten Brüdern haben."
"'Frum' Here to Modernity", Baltimore Jewish Times 25. Sept. 1992, 10.

66 Ira Robinson, "The Marvelous Midos Machine: Audio Tapes as an Orthodox
Educational Medium", Essays in the Social Scientific Study of Judaism and Jewish
Society II Simcha Fishbane und Stuart Schoenfeld, ed., (Hoboken, H.J.: Ktav
Publishing, 1992), 165.

209



Achtzigerjahren durchgeführte Umfrage unter amerikanischen Juden besagt,
dass die Mehrheit angibt, "sehr gekränkt" zu sein "durch orthodoxe Juden, die
ihrer Weise, Jude zu sein, keinen Respekt zeigen."67 Soziale Schranken
zwischen den orthodoxen und den nicht-orthodoxen Welten werden in dem Masse
höher, wie sich der religiöse Konflikt verschärft.

Einige Gruppen haben versucht, eine Brücke über die Trennlinie zu schlagen,

weil sie die Gefahr für die Einheit erkannt haben, die in der religiösen
Polarisierung liegt. Dies ist der zentrale Punkt auf der Tagesordnung des CLAL
(National Jewish Center for Learning and Leadership), welches eine spezielle
Abteilung mit dem Namen Am Echad - "ein Volk" - hat. In lokalen Gemeinden
haben Rabbiner des ganzen Spektrums Programme initiiert, die die Kommunikation

offen halten und bei Fragen von gesamtjüdischem Interesse zusammenarbeiten

sollen.68 Rabbiner aller Bewegungen erklären, dass jüdische Anführer in
der Öffentlichkeit Einheit zeigen und nicht andere Juden als unrechtmässig ansehen

sollen. Trotzdem führen genau die gleichen Rabbiner den Streit weiter.69
Aber trotz vieler lobenswerter Bemühungen, eine Brücke über die Trennlinie

zu schlagen, bleiben die Streitigkeiten über den persönlichen Status von
Juden ungelöst. Tiefe Unstimmigkeiten über die religiöse Definition, Legitimität
und Wucherungen der Veränderung bleiben bestehen. Soziale Interaktionen
zwischen verschiedenen Arten von Juden bleiben weiterhin gespannt oder sind

gar nicht existent. Zudem schleudern aus dem Hintergrund israelische politische
Gruppierungen, die sich nicht mit Fragen der religiösen Verschiedenartigkeit
beschäftigen, von Zeit zu Zeit aufwieglerisch Herausforderungen in das
unbeständige Gebräu, das das amerikanische Judentum darstellt.70 Somit, während
das amerikanische Judentum sich mit einer steigenden religiösen Indifferenz
seitens der Mehrheit auseinandersetzt, ist es zugleich in einen Kulturkampf rwik-
kelt, der diejenigen in der Minderheit trennt, denen zutiefst etwas am Judentum
liegt, - eines der vielen Paradoxe des zeitgenössischen amerikanischen Judentums.

67 Steven M. Cohen, Content or Continuity? Alternative Bases for Commitment (N.Y.:
American Jewish committee, 1990), 71.

Wenige Wortführer der Orthodoxie werden sich in ihren Ansichten festlegen, aber es
ist kein Geheimnis, dass viele die nicht-orthodoxen Versionen des Judentums als
eine andere Religion ansehen. Ein rechtsgerichteter Aktivist hat folgendes gesagt:
"Wenn wir sie auf die Probe stellen und irgendeinen Standard anwenden, den ein
noch so ungebildeter, uneingeweihter Nichtjude anerkennt, was jüdische Zugehörigkeit

ausmache (Einhalten des Schabbats, koscher essen, die Stirn runzeln über
Ehebruch und die Zehn Gebote), diese Leute würden sowieso nicht übereinstimmen. Ich
sage deshalb, dass sie eine Religion praktizieren, die nicht das Judentum ist." Zitiert
aus James Davison Hunter, Culture Wars: The Struggle to Define America (N.Y.:
Basic Books, 1991), 15.

68 Siehe zum Beispiel "A Message from our Rabbi", The Community Review vol. 43
15. Dez. 1988, 1, welches den Ruf zur Einheit im Namen aller Rabbiner in
Harrisburg, PA zeigt.

69 Samuel Heilman, Jewish Unity and Diversity, 16-17.

70 Wertheimer, A People Divided, XI-XII.

210


	Amerikanisches Judentum in der Gegenwart

