Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Amerikanisches Judentum in der Gegenwart
Autor: Wertheimer, Jack

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Amerikanisches Judentum in der Gegenwart

Jack Wertheimer™!

Das amerikanische Judentum in der Gegenwart bietet eine beispiellose Aus-
wahl an religidsen Optionen und eine verwirrende Anzahl innerer Widerspriiche.

1. Vor 50 Jahren waren viele Juden in den Vereinigten Staaten bestrebt, ihre
charakteristische Identitdt herunterzuspielen, indem sie ihre Namen anglisierten
und dusserliche Zeichen ihrer jiidischen Identitét beseitigten. Ein fithrender mo-
derner orthodoxer Rabbiner pflegte seiner Gemeinde sogar zu raten, “eine
Jarmulke? sei ein Hauskleidungsstﬁck.”3 Heute tragen jiidische Minner in allen
Lebenslagen - das Militédr eingeschlossen - stolz eine Kippa, und jiidische Frauen
zeigen ihre Identifikation 6ffentlich durch Schmuck mit jiidischen Symbolen.
Trotzdem verschwinden gleichzeitig unzédhlige Juden in der Anonymitét der
amerikanischen Gesellschaft, einschliesslich ungefdahr 200’000 Juden, die zum
Christentum iibergetreten sind.*

2. Religiose Gegensiitze zwischen Anhédngern von verschiedenen Zweigen
des Judentums haben eine neue Dimension erreicht. In den letzten Jahren haben
einige militante Orthodoxe die jiidische Gemeinde angeklagt, sie hegten
antisemitische Einstellungen gegeniiber orthodoxen Juden. Umfragen zeigen
auch, dass sich nicht-orthodoxe Juden zutiefst dariiber drgern, was sie als ortho-
doxe Intoleranz gegeniiber ihren religiosen Praktiken empfinden. Diese
vehemente religiose Polarisierung iibertrifft sogar die wachsende Indifferenz
gegeniiber der Religion unter amerikanischen Juden.

3. Eine 1990 durchgefiihrte nationale Studie, die sich mit amerikanischen
Juden befasst, zeigt, dass ein kleinerer Prozentsatz von Juden Synagogen-
mitglieder sind als noch vor 20 Jahren. Es bilden sich aber vollkommen neue
Arten religioser Gemeinden heraus, die Leuten mit speziellen Interessen dienen.
Sie richten sich an Feministinnen, Homosexuelle und spezifische Altersgruppen.
Kiirzlich konstituierte sich eine Gemeinde ausschliesslich fiir Paare mit unter-
schiedlichem Glauben.

4. Die Nationalstudie von 1990 stellte zudem eine dramatische Zunahme
von Mischehen fest, wie auch eine geringer werdende Identifizierung mit Israel
unter den jungen Juden. Gleichzeitig stossen sowohl Retraiten-Programme fiir
Familien als auch jiidische Sommerlager und eine Auswahl an informellen
Bildungsveranstaltungen auf reges Interesse. Diese Angebote finden ein grosses
Echo bei den Juden, die sich danach sehnen, mit dem Judentum wieder in Ver-

*  Prof. Dr. Jack Wertheimer, The Jewish Theological Seminary, 3080 Broadway,
10027 New York, N.Y., USA

1 Aus dem Amerikanischen iibertragen von Marianne Albrecht-Roth, Basel.
Jarmulke: Kippchen, Kippah (die Redaktion).

3 Jenna Weissman Joselit, New York’s Jewish Jews (Bloomington: Indiana Univer-
sity Press, 1991)

4 Barry A. Kosmin, et al. , Highlights of the National Jewish Population Survey (New
York: Council of Jewish Federations, 1991)

187



bindung zu treten und ihr Engagement zu verstidrken. Mehr Kinder denn je besu-
chen Tagesschulen; darunter sind iiber die Hilfte der Kinder in New York zu
zihlen, die irgendeine Form von jlidischer Erziehung geniessen.

Fiir diejenigen, die eine eindeutige “Diagnose iiber den Gesundheitszu-
stand” des amerikanischen Judentums suchen, muss das widerspriichliche Er-
gebnis schrecklich verwirrend erscheinen. Kein Schwarz-Weiss-Urteil kann
dem farbenreichen Kaleidoskop, das das amerikanische Judentum heute ist, ge-
recht werden. Zum einen weist das erstaunliche Ausmass an Mischehen auf das
Verschwinden eines bedeutenden Segments der amerikanischen jiidischen Ge-
meinde hin. Zum andern kann die Suche nach einer erneuten religiosen Bindung
bei einer wichtigen jlidischen Minderheit festgestellt werden. Dies zeigt sich in
Synagogenbesuchen und daran, dass Eltern ihre Kinder fiir ein intensives jiidi-
sches Bildungsprogramm einschreiben; dazu kommen eine aktive Verbunden-
heit mit Israel und ein Engagement fiir jiidische Kultur. Der vorliegende Aufsatz
versucht nicht so sehr, eine Diagnose zu geben, als vielmehr die wichtigsten Ten-
denzen im heutigen amerikanischen Judentum zu interpretieren.

I. Was wissen wir iiber die Religion der amerikanischen Juden?

Die Hauptquellen fiir quantitative Daten tiber das religiose Verhalten von
amerikanischen Juden sind Bevolkerungsstudien und Umfragen, die von lokalen
Verbinden jlidischer Philanthropie durchgefiihrt wurden. Die Trennung von
Kirche und Staat in den USA hindert staatliche Volkszihlungsbeauftragte daran,
Fragen iiber die Religion zu stellen. Deshalb sind wir vollstindig angewiesen auf
von Juden finanzierte Umfragen. Diese Erhebungen werden moglicherweise den
beiden jiidischen Extrempositionen von Ultraorthodoxie und Assimilierung
nicht vollstidndig gerecht. Die bestehenden Untersuchungen sind zu oberfldch-
lich, als dass sie Informationen iiber den Kontext oder den Inhalt religiésen Ver-
haltens liefern konnten. Daher wissen wir etwas iiber die Haufigkeit von
Synagogenbesuchen, aber wir haben keine Informationen iiber private Gebete
oder iiber die Teilnahme am Sprechen eines Kaddish fiir die Toten. Wir haben
Angaben iiber den Prozentsatz von Juden, die am Jom Kippur> fasten, aber wir
wissen buchstiblich nichts dariiber, warum sie dies fiir wichtig halten. Am offen-
kundigsten ist das fast gidnzliche Fehlen von Forschungen iiber die Qualitit reli-
giosen Verhaltens. Wenn wir erfahren, dass ein grosser Prozentsatz von Juden an
einem Pessach-Seder® teilnimmt, ist es uns daher kaum moglich, folgendes zu
beurteilen: Dient eine solche Handlung einem religiosen Zweck, beinhaltet sie
eine Reflexion iiber die Knechtschaft der alten Israeliten in Agypten, lesen die
Teilnehmer im religiosen Text der Pessach Haggadah, oder halten sie die spezi-
ellen Speisevorschriften fiir die Pessach-Feiertage ein? Mit diesen Einschrin-
kungen vor Augen beginnen wir unsere Untersuchung iiber die verbreitetste
Form der amerikanischen jiidischen Volksreligion anhand bestehender quantita-
tiver Erhebungen tiber religioses Verhalten.

5 Jom Kippur: Versohnungstag (die Redaktion).
6 Pessach-Seder: Festessen am Vorabend des Pessachfestes (die Redaktion).

188



a) Synagogenzugehorigkeit und Synagogenbesuch

Die Synagogenzugehorigkeit kann als greifbares, obwohl relativ passives
Mass fiir religioses Engagement verwendet werden. Eine Untersuchung der
Zugehorigkeitsraten im ganzen Land zeigt erhebliche Unterschiede. In einigen
Gemeinden behaupten beinahe 80% der Juden, zur Zeit Mitglied einer Synagoge
zu sein. Im Gegensatz dazu ist die Synagogenzugehorigkeit in Los Angeles und
in Phoenix auf einen Viertel beziehungsweise auf einen Drittel der jiidischen
Bevolkerung beschrinkt. In so verschiedenen Stddten wie Washington D.C.,
Philadelphia, New York, Denver und Boston pendelte die Synagogenzuge-
horigkeit Mitte der Achtzigerjahre ungefihr um 40% herum.

Eine kiirzlich erstellte Studie stellte vier Variablen fest, welche die Raten
der Synagogenzugehorigkeit innerhalb der Gemeinden zu bestimmen helfen.’

(1) Anzahl der Ehen: Gemeinden mit einem hohen Anteil an verheirateten
Familienoberhduptern haben eine hohere Synagogenzugehorigkeitsrate; umge-
kehrt, je grosser der Bevolkerungsanteil an geschiedenen oder ledigen Erwach-
senen, desto niedriger die Zugehdrigkeitsrate.

Dies entspricht einer vieldiskutierten Entdeckung, dass amerikanische Ju-
den gewohnlich den Synagogen beitreten, wenn sie Eltern werden, und dass eine
Scheidung oft zu einem Austritt fiihrt.

(2) Altersstruktur: Je hoher der Prozentsatz von Juden zwischen 20 und 30
und zwischen 30 und 40 Jahren, desto niedriger die Zugehorigkeitsrate. Es ist
weniger wahrscheinlich, dass jlingere Juden Eltern werden, und so treten sie
nicht in nennenswerten Zahlen den Synagogen bei.

(3) Geburtsort: Es ist weniger wahrscheinlich, dass Durchreisende in eine
Synagogenzugehorigkeit investieren als Juden, die in einer Gemeinde ver-
wurzelt sind. Die Synagogenzugehdorigkeitsraten sind dort hoch, wo die meisten
Gemeindeglieder am Ort selbst geboren wurden. So ist es kein Zufall, dass in den
Stadten des Nordens eine Synagogenmitgliedschaft iiblich ist, withrend sie sich
in Orten wie Phoenix als relativ selten erweist.

(4) Identifikation mit einer Konfession: In Gemeinden, wo eine der religi6-
sen Bewegungen dominant ist, wird es sozial wichtig, einer Synagoge beizutre-
ten. In Minneapolis-St. Paul beispielsweise steht die hohe Zugehorigkeitsrate im
Zusammenhang mit der grossen Stirke der lokalen konservativen Synagogen.

Allerneueste Untersuchungen meinen, dass die Synagogenzugehorigkeit
tiberall im Land abnimmt. Verglichen mit den 48% amerikanischer Juden, die in
einer nationalen Untersuchung von 1971 als Synagogenmitglieder ermittelt wur-
den, zeigt eine Gallup-Umfrage, dass 1987 nur noch 44% der befragten Juden
angegeben haben, einer Synagoge anzugehoren.®

Niedrige Mitgliederzahlen, wie man sie in den grossten jlidischen Bevol-
kerungszentren findet, deuten auch auf ein weiteres Sinken der Synagogen-
zugehorigkeitsraten in den Achtzigerjahren hin. In der Tat fand eine nationale

7 Peter Friedman und Mark Zober, “Factors Influencing Synagogue Affiliation: A
Multi Community Analysis,” North American Jewish Data Bank, Occasional Papers
No. 3, May 1987, 11-23

8 George Gallup, Jr. und Jim Castelli, The People’s Religion: American Faith in the
90’s (N.Y. Macmillan Publishers, 1989), 116

189



Umfrage von 1990 heraus, dass nur 41% aller ganzjiidischen Haushalte zur Zeit
Synagogenmitglieder sind. Zudem zeigt die Erhebung, dass andere Arten von
jidischen Familien sogar noch tiefere Mitgliederzahlen aufweisen.

Was sagt die Synagogenzugehdorigkeit liber das eigentliche Teilnehmen am
Gottesdienst aus? Gemaiss einer nationalen Umfrage iiber das religiose Verhalten
der Amerikaner geben 24% der amerikanischen Juden an, im vergangenen Mo-
nat die Synagoge besucht zu haben. (Diese Zahl liegt weit unter der Zahl der
Kirchenbesuche der christlichen Bevolkerung, wie wir noch sehen werden.)? Im
Gegensatz dazu zeigt eine in den Achtzigerjahren unter jlidischer Schirm-
herrschaft durchgefiihrte Umfrage, dass in kaum einer Gemeinde ein anndhernd
hoher Prozentsatz von “hdufigen” Synagogenbesuchen zu verzeichnen ist. Der
Begriff “hdufig” wird von den befragten Juden unterschiedlich verstanden: ein-
mal als wochentlicher Besuch, ein andermal als ein Besuch mindestens einmal
im Monat. Ausserdem besuchen in allen Gemeinden zwischen einem Drittel und
der Hilfte aller Juden den Gottesdienst entweder nie oder nur an den hohen Fei-
ertagen. Wihrend es umfassende Beweise dafiir gibt, dass frither in unserem
Jahrhundert der Synagogenbesuch ziemlich schwach war, so scheint es, dass die
Juden in den letzten Jahrzehnten sogar noch seltener zum Gottesdienst in die
Synagoge gehen.

b) Religiose Observanz

Da das Judentum so sehr auf rituellen Vollzug ausgerichtet ist, hat die Um-
fragenforschung versucht, die Struktur des Beachtens religioser Pflichten zu er-
fassen. Anstatt iiber die unzidhligen Riten Fragen zu stellen, haben Sozial-
wissenschaftler ihre Untersuchungen darauf beschrinkt, eine Anzahl von Bréu-
chen auszuwihlen, die charakteristisch sind fiir weitergefasste Verhaltens-
muster. [hre Aufgabe wurde dadurch erschwert, dass innerhalb der Konfessionen
Uneinigkeit dariiber herrschte, welche spezifischen Brduche im modernen
Kontext noch immer verbindlich seien. So ist die Einhaltung der Speisevor-
schriften in der Reformbewegung freiwillig, im orthodoxen und konservativen
Judentum dagegen obligatorisch. Der Verzicht auf Transportmittel am Schabbat
wird von den orthodoxen Rabbinern als obligatorisch angesehen, wihrend kon-
servative Rabbiner solche Reisen erlauben, wenn sie fiir den Synagogenbesuch
notwendig sind. Ausserdem sagen quantitative Daten wenig aus iiber die Quali-
tdt und die Bedeutung von religidsen Erfahrungen, wie wir schon bemerkt haben.
Trotz ihrer Mingel ermoglichen Umfragen tiber das religidse Verhalten wichtige
Einblicke in das religitse Leben.

Sowohl die Nationalstudie von 1990 iiber amerikanische Juden wie auch
Untersuchungen von lokalen Gemeinden, die sich in ihrer Grosse, der geographi-
schen Lage und der sozialen Beschaffenheit erheblich unterscheiden, zeigen
ibereinstimmend die gleichen Muster religidoser Briauche. In jeder Gemeinde ist
das meistbefolgte Ritual die Teilnahme an einem Pessach-Seder; danach kom-
men das Anziinden der Chanukkah-Kerzen, das Vorhandensein einer Mesusah'?

9 Yearbook of American and Canadian Churches, vol. 52, 1985, 283-84

10 Mesusah: Kastchen am Tiirpfosten (wortl. bedeutet Mesusah “Tiirpfosten”), die
Pergamentréllchen mit 5. Mose 6,4-9 und 11,13-21 enthalten (die Redaktion).

190



am Rahmen der Eingangstiir und das Fasten am Jom Kippur. Es ist in der Tat
bemerkenswert, dass iiber zwei Drittel aller Juden in den Gemeindeumfragen
angeben, diese Rituale zu befolgen. Ausserdem scheint sich in den letzten Jahr-
zehnten das Einhalten dieser vier Rituale weiter verbreitet zu haben, als es Mitte
des Jahrhunderts der Fall war.!!

Wie erkldren wir die Popularitit dieser vier Rituale im Verhiltnis zu der
relativ geringen Quote, andere Rituale einzuhalten, wie z.B. das Koscher-Hal-
ten!? des Hauses und das Anziinden der Kerzen am Freitagabend? Der Soziologe
Marshall Sklare bestimmte fiinf Kriterien, die zu erklidren helfen, warum ameri-
kanische Juden bestimmte Rituale beibehalten, wihrend andere ignoriert wer-
den. Nach Sklare machen es folgende Punkte am wahrscheinlichsten, dass ein
Ritual beibehalten wird: wenn es a) die Moglichkeit einer Neudefinition im mo-
dernen Kontext hat; wenn es b) nicht soziale Isolation oder die Aneignung eines
ungewohnlichen Lebensstils erfordert; wenn es c¢) mit der religiésen Kultur des
soziologischen Umfeldes harmoniert und trotzdem eine jiidische Alternative bie-
tet, falls eine solche als notwendig empfunden wird; wenn es d) aufs Kind kon-
zentriert ist; wenn es e) nur einmal jihrlich oder selten abgehalten wird.13 Das
weitverbreitete Feiern des Seder-Abends oder von Chanukkah'# stimmt gut mit
allen fiinf Kriterien iiberein, wihrend das Fasten am Jom Kippur zum ersten und
zum letzten Punkt passt. Eine Mesusah am Tiirrahmen anzubringen entspricht
sicherlich dem letzten Punkt; zudem spiegelt es vielleicht auch das gegenwirtige
Bemiihen von Juden wieder, ihre religitse und ethnische Identitit 6ffentlich zu
zeigen.

Sklares Kriterien helfen auch zu erklidren, warum die Speisevorschriften
und die Schabbatverbote relativ selten eingehalten werden. Beide Rituale isolie-
ren die Juden von ihren Nachbarn; zudem verlangen sie nicht nur ein spora-
disches sondern ein regelmissiges Befolgen. Das Einhalten der Speisevor-
schriften und des Schabbats war bereits friiher in unserem Jahrhundert riickldu-
fig; in den letzten Jahrzehnten deutet sich sogar ein noch stirkerer Riickgang an.

c) Die Bevorzugung einer bestimmten Konfession

Die Selbstidentifikation mit einer der Konfessionen des amerikanischen
Judentums gibt uns weitere Informationen iiber das religiose Leben der amerika-
nischen Juden. Es lésst sich jetzt zeigen, dass das Sich-Identifizieren mit einer

11 Siehe Marshall Sklare und Joseph Greenblum, Jewish Identity on the Suburban
Frontier, 52

12 Koscher: rein gemiss den biblischen und talmudischen Vorschriften (die Redak-
tion).

13 Marshall Sklare, America’s Jews, (N.Y.: Random house, 1971), 114

14 Uber die Geschichte, wie amerikanische Juden Chanukkah zu einem der héchsten
Feiertage machten, siehe Jenna Weissman Joselit, “*Merry Chanuka’: The Changing
Holiday Practices of American Jews, 1880-1950,” in Jack Wertheimer, ed., The Uses
of Tradition: Jewish Continuity in the Modern Era (N.Y. und Cambridge, MA: The
Jewish Theological Seminary of America und Harvard University Press, 1993),
303-329

191



Konfession insgesamt etwas dariiber aussagt, wie intensiv sich Juden engagieren
und wie ihr religioses Verhalten ist. Die Behauptungen des Soziologen Paul Rit-
terband tiber die jiidische Bevolkerung von New York bewahrheiten sich auch in
bezug auf die ganze Nation: “Die Orthodoxen bekunden das am meisten pro-jii-
dische Verhalten, gefolgt zuerst von den Konservativen, dann von der Reform-
bewegung. Dies ldsst sich an den folgenden Punkten messen: 1) Anteil der
Freunde, die Juden sind; 2) Mischehen; 3) Ubertritte im Fall von Mischehen:
4) Leben in einer jiidischen Nachbarschaft; 5) Spenden von mehr Geld an jiidi-
sche als an nicht-jiidische Hilfswerke und 6) Anzahl von Besuchen nach Israel.
Orthodoxe Juden verwenden mehr von ihren zeitlichen und materiellen Mitteln
darauf, ithr Leben als Juden zu leben, als es die Konservativen tun; diese ihrer-
seits iiberfliigeln die Reformer.”!> Wir miissen deshalb die Bevorzugung einer
Konfession analysieren und uns dann iiberlegen, welche Konsequenzen dies fiir
die Zukunft des amerikanischen Judentums hat.

Kiirzlich durchgefiihrte Bevdlkerungsstudien zeigen, dass sich die liberwie-
gende Mehrheit der amerikanischen Juden weiterhin mit einer der gréssten Kon-
fessionen identifizieren, obgleich in unterschiedlichem Ausmass. In der nationa-
len Umfrage von 1990 identifizierten sich ungefihr vier Fiinftel der erwachsenen
jiidischen Kernbevolkerung!® mit einer der religiosen Konfessionen: Unter den-
jenigen, die sich iiber die jiidische Religion definieren, lehnten nur 9% ein kon-
fessionelles Etikett ab. Alle ausser 8% der Wahljuden (Konvertierte) identifi-
zierten sich ausserdem mit einer bestimmten Konfession. (Drei Viertel der
sidkularen Juden identifizierten sich mit keiner Konfession, was nicht weiter
tiberrascht.) Die Selbstidentifikation mit dem orthodoxen Judentum, dem kon-
servativen, dem Reform-Judentum oder dem rekonstruktionistischen Judentum
wirkt sich nicht unbedingt direkt autf die Synagogenzugehorigkeit oder die religi-
0se Observanz aus. Trotzdem zeigt sie, dass die Mehrheit der amerikanischen
Juden noch immer ein religioses Etikett in irgendeiner Form akzeptiert. Wenn
man dies allerdings mit der Nationalstudie von 1971 vergleicht, bei der nur 11%
der amerikanischen Juden keine Konfession bevorzugten, so identifiziert sich
scheinbar heute ein steigender Prozentsatz von Juden mit keiner der religiosen
Bewegungen.

Die allerneueste nationale Umfrage unter amerikanischen Juden liefert den
Beweis einer massiven Verschiebung in der konfessionellen Identifizierung
wahrend der letzten Generation. Gemadss einer 1990 durchgefiihrten nationalen

15 Paul Ritterband, “The Social Basis of American Jewish Religious Organisation,”
Studies in Jewish Demography, 1989 (Jerusalem: Institute for Contemporary Jewry,
erscheinend), Maschinenabschrift, vom Autor bereitgestellt, 5

16 Die Nationalstudie von 1991 unterschied zwischen den folgenden Kategorien von
Juden: 1. Juden durch Geburt, die das Judentum als ihre Religion angeben; 2. Wahl-
juden (zum Judentum Konvertierte); 3. Juden durch Geburt ohne Religion - d.h.
siikulare Juden sowie Nichtjuden, die von Juden aufgezogen wurden oder mit Juden
leben.

Die jiidische Kernbevolkerung wurde auf 5°515°000 geschitzt. Die restliche Bevol-
kerung zihlte etwas iiber 3 Mio. Falls nichts anderes angegeben wird, untersucht die-
ser Aufsatz nur die jiidische Kernbevoélkerung.

192



Umfrage gibt die erwachsene Kernbevolkerung der Juden ihre Identifikation wie
folgt an: Reformjudentum 38%, gefolgt von den Konservativen mit 35%, Ortho-
doxe 6%, Rekonstruktionisten etwas tiber 1%. Das zeigt eine erhebliche Abwei-
chung von den Ergebnissen der vorherigen Nationalstudie, die 20 Jahre frither
durchgefiihrt wurde: Die Mehrheit der amerikanischen Juden (56%) waren in
threm Selbstverstandnis Konservative, 24% Reformer und 9% Orthodoxe. Diese
gegenwiirtige konfessionelle Riickldufigkeit ist auch deshalb von Bedeutung,
weil sie dem Modell der christlichen Konfessionen entgegenzulaufen scheint:
Bei den Christen haben die liberalen Gruppen von Protestanten erhebliche Ver-
luste erlitten, wihrend die konservativen christlichen Gruppen grosser geworden
sind. Bei den Juden hingegen gewinnen die zwei liberalsten Fraktionen -
Rekonstruktionisten und Reformer - im Vergleich mit den anderen Grup-
pierungen, wihrend die traditionelleren Bewegungen - Konservative und Ortho-
doxe - einen relativen Verlust erleiden. Schliesslich zeigt diese Riicklaufigkeit
auch, dass trotz der triumphalistischen Rhetorik der fiihrenden Kopfe der Ortho-
doxen der Prozentsatz der amerikanischen Juden, die sich mit der Bezeichnung
“orthodox” identifizieren, weiterhin zuriickgeht.

Bei genauerer Priifung enthiillen diese Daten einen komplexeren Sachver-
halt. Es besteht kein direkter Zusammenhang zwischen der Selbstidentifikation
der Juden und der eigentlichen Mitgliedschaft. Wenn wir die faktischen Beitritte
betrachten, so finden wir 43%, die den konservativen Gemeinden beitreten, 35%,
die sich Reformtempeln anschliessen, 16%, die den orthodoxen und 2%, die den
rekonstruktionistischen Synagogen beitreten.!” Bei Juden, die das “Reform-Eti-
kett” wihlen, ist es weniger wahrscheinlich als bei Juden der anderen Bewegun-
gen, dass sie ihr Geld in einer Synagogenmitgliedschaft investieren. Die deutlich
tiefere Mitgliedschaftsrate von Juden, die sich als Reformer bezeichnen, ist eine
von vielen Beweisen, dass die Bezeichnung “Reformer” heute von vielen Juden
verwendet wird, die sich nicht notwendigerweise der Bewegung verpflichtet ha-
ben.

Sich wandelnde Tendenzen in der Bevorzugung einer Konfession sind
dusserst wichtig, denn die Bezeichnung, die ein Jude wihlt, ist in der Regel ein
wesentliches Indiz fiir das Mass der inneren Bindung an das Judentum. Bei einer
Anzahl von Erhebungen iiber jiidisches Verhalten behilt folgende Volksweisheit
erstaunlicherweise recht: Juden, die sich als Orthodoxe, Konservative und
Reformer bezeichnen, markieren die Bandbreite der inneren Beteiligung am jii-
dischen Glauben: die Orthodoxen sind am intensivsten, die Reformer am wenig-
sten jlidisch. Die Gruppe der Konservativen steht in der Mitte dazwischen.
Manchmal sind sie den Orthodoxen niher, ein andermal den Reformern.!® Es
sollen nur zwei Beispiele angefiihrt werden: Bei Juden, die sich als Orthodoxe

17 Kosmin, et al., Tabelle 29, 37

18 Fiir die Regel gibt es Ausnahmen, da wir ja das Verhalten einer Gesamtmenge be-
schreiben. Ausserdem entspricht das tatséchliche Verhalten von Juden, die sich zu
einer Bewegung zihlen, nicht unbedingt der Ideologie dieser Bewegung. Die mei-
sten Juden withlen scheinbar ein konfessionelles Etikett, nicht weil ihnen die Ideolo-
gie der Konfession entspricht - falls sie diese iiberhaupt kennen -, sondern weil es mit
dem Grad ihres Engagements iibereinstimmit.

193



bezeichnen, ist die Wahrscheinlichkeit, dass sie einer Synagoge beitreten, zwei-
mal so hoch wie bei Reformern. Ausserdem ist die Wahrscheinlichkeit, dass sie
mindestens einmal pro Woche einem Gottesdienst beiwohnen, sechsmal so hoch
wie bei den Konservativen. Eine Reise nach Israel ist bei den Orthodoxen wahr-
scheinlicher als bei Konservativen und viel wahrscheinlicher als bei Reformern;
mit grosserer Wahrscheinlichkeit haben Orthodoxe, im Gegensatz zu Konserva-
tiven und Reformern, jiidische Freunde und bestimmen die meisten ihrer Spen-
den fiir jiidische Zwecke. Deshalb sagt uns die konfessionelle Bezeichnung, die
ein Jude wihlt, viel iiber seine innere Verpflichtung dem Judentum gegeniiber
aus. Wir miissen betonen, dass die Konfessionen viele der erwéhnten
Verhaltensmuster nicht gutheissen und dass sie oft bestiirzt dariiber sind, was
selbsterkldarte Anhdnger im Namen ihrer Konfession tun.

Um aber den Zustand des religiosen Lebens der Juden in Amerika zu beur-
teilen, ist es wichtig zu sehen, dass die Bezeichnung “Reformer” die populirste
geworden ist und dass die Bezeichnungen “orthodox” und “konservativ” im
Verhiltnis Einbussen erlitten haben. Es hat eine fortlaufende Verschiebung bei
der konfessionellen Selbstidentifizierung der Juden gegeben. In den friihen Jahr-
zehnten des 20. Jahrhunderts genoss die Bezeichnung “orthodox” grosse Popula-
ritit. Um die Mitte des Jahrhunderts erfreute sich das Etikett “konservativ”
grosser Beliebtheit, und gegenwiirtig erlebt die Reformbewegung einen grossen
Aufschwung. Fiir viele Juden heute zeugt die Bezeichnung “Reformer” von ei-
nem Abdriften in einen religidsen Minimalismus.

Wie amerikanisch ist das religiose Verhalten der Juden?

Wenn Juden das Nachlassen der religiosen und kommunalen Verpflichtun-
gen diskutieren, die fiir die moderne jlidische Erfahrung charakteristisch ist, so
fiihren sie ausnahmslos den Begriff “Assimilierung” an.!?

Gemiss der herkdbmmlichen Vorstellung assimiheren sich Juden und suchen
Zugang zur amerikanischen Gesellschaft, indem sie sich vom Gottesdienst fern-

19 Ein anderer Ausdruck, der in einem solchen Kontext oft angewandt wird und der hier
absichtlich fehlt, ist “Sékularisierung”. Vor allem vor dem Hintergrund des neu er-
wachten religiosen Interesses seit den Siebzigerjahren haben Religionssoziologen
die sogenannte “Sikularisierungsthese” debattiert. Diese These dussert die Vermu-
tung, dass moderne Gesellschaften sich unausweichlich der Sékularisierung zuwen-
den. Fiir eine knappe Diskussion der These, siche Thomas Robbins und Dick
Anthony, In God’s We Trust: New Patterns of Religious Pluralism in America (zwei-
te Ausgabe, New Brunswick, N.J.: Transaction Books, 1990), 7-8; und fiir einen
guten Uberblick dariiber, inwiefern sich diese Debatte auf das amerikanische
Judentum anwenden lésst, siehe Stephen Sharot, “Judaism and the Secularization
Debate”, Sociological Analysis Herbst 1991, 255-73. Sharot unterstiitzt eine
modifizierte Version der Sikularisierungsthese das Judentum betreffend und
schreibt iiber “die sidkularisierte Mehrheit und die traditionalistische Minderheit.”
Ich vermeide den Ausdruck “sidkular”, weil er eine “Entweder-Oder-Analyse” erfor-
dert. Eine solche vermag der Komplexitit des religiosen Suchens der Menschen
nicht gerecht zu werden.

194



halten, indem sie sich mit Nichtjuden verheiraten und indem sie die religidsen
Riten aufgeben. Wenn man dies jedoch genauer betrachtet, ist es nicht so offen-
sichtlich, dass das Abdriften eines grossen Prozentsatzes der amerikanischen
Juden in einen religiosen Minimalismus die Juden ihren christlichen Nachbarn
gleichmache. Irgendwie bleiben sie trotz ihrer religiosen Indifferenz
unterscheidbar, auch wenn sie moglicherweise in der amerikanischen Gesell-
schaft aufgehen.

Beim Vergleich von Juden mit christlichen Gruppen zog George Gallup Jr.
diister den Schluss, dass “Religion fiir amerikanische Juden von untergeordneter
Bedeutung ist”. Um diese These zu unterstiitzen, zitieren Gallup und andere eine
Anzahl von offenkundigen Divergenzen zwischen Juden und Christen: Mitte der
Achtzigerjahre gaben 40% der allgemeinen amerikanischen Bevélkerung an, sie
besuchten wochentlich den Gottesdienst. Unter den Juden machen weniger als
die Hilfte dieses Prozentsatzes dieselbe Aussage. 35% der Juden sagten, dass in
ihrem Leben “Religion nicht sehr wichtig ist”. Dasselbe sagen nur 14% der allge-
meinen Bevolkerung.20 Wir konnen noch weitere Divergenzen anfiihren: Der
Prozentsatz der Juden, die nie eine Synagoge besuchen, ist grésser als derjenige
der Christen, die angeben, nie zur Kirche zu gehen.?! Wihrend sich in den
Siebzigerjahren ungeféhr sechs von zehn Amerikanern zu einer Kirche zihlten,
waren im Judentum nur vier von zehn Juden Synagogenmitglieder.22

Der Vergleich zwischen jiidischen und christlichen Modellen wird schwie-
riger, wenn andere Masse angewandt werden. Wir brauchen nur zu erwihnen,
dass sich die Umfragenforschung liber die amerikanische Religion stark auf das
Erfassen des religidsen Glaubens stiitzt. Umfragen unter Juden versdumen es in
der Regel, iiber solche Dinge Fragen zu stellen. Weil im Judentum jedoch das
Hauptgewicht auf dem rituellen Handlungsvollzug liegt, fragen die Studien iiber
Juden nach religiosen Praktiken, die im Christentum keine Entsprechung finden.
Sie erkundigen sich zum Beispiel danach, ob zwei Geschirrgarnituren gebraucht
werden oder ob am Schabbat kein Geld beriihrt wird. Trotz allem gibt es ein paar
aufschlussreiche Studien, die eine Basis fiir einen Vergleich liefern.

In seiner Studie von 1989 befragte der Soziologe Steven M. Cohen ausge-
wihlte Juden und Jiidinnen tiber ihren Glauben an Gott. Er erhielt beinahe von
einem von fiinf Befragten skeptische Antworten. Im Gegensatz dazu beteuern in
der allgemeinen amerikanischen Bevolkerung iiber neun von zehn Personen,
dass sie an Gott glauben.?? Cohen fand auch heraus, dass 30% der Juden Religi-
on als nicht sehr wichtig in ihrem Leben betrachten. In der Gallup-Umfrage ga-

20 Gallup und Castelli, 116.
21 Gallup und Castelli, 33-35.

22 Theodore Caplow, et al., All Faithful People: Change and Continuity in
Middletown’s Religion (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1983), 29.

23 Steven M. Cohen, Content or Continuity? Alternative Bases for Commitment: The
1989 National Survey of American Jews (N.Y.: American Jewish Committee, 1991,
67. Uber den amerikanischen religiosen Glauben, siehe Andew W. Greeley,
Religious Change in America (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989),
13-14.

195



ben nur 14% der befragten Amerikaner dieselbe Antwort. Einige Erhebungen
tiber den Glauben an einen personlichen Gott zeigen deutlich niedrigere Zahlen
bei Juden als bei Christen. Einige dieser Divergenzen lassen sich vielleicht der
Tatsache zuschreiben, dass es bei Juden, anders als bei Christen, zum Glauben
gehort, dass er gewisse religiose Verpflichtungen beinhaltet: Traditionell ist im
Judentum die Tat viel wichtiger als ein reines Glaubensbekenntnis. Aber wir
haben gesehen, dass der rituelle Handlungsvollzug in der jiidischen Gemeinde
stark abgenommen hat. Fiir schidtzungsweise die Hilfte der jiidischen Bevolke-
rung spielt die Religion als Glaubensbekenntnis und die Religion in ihrer
rituellen Form eine minimale Rolle.

Dies ist bei der amerikanischen Gesellschaft als ganze nicht der Fall. Viele
Umfragen haben gezeigt, dass die amerikanische Gesellschaft auf eine {iberwil-
tigende Weise religios ist und dass das religiose Verhalten der Amerikaner eine
bemerkenswerte Stabilitdt aufweist. Der Glaube an “grundlegende Lehren,
Kirchgang, organisatorische Zugehorigkeit und Aktivitét, (und an) religidse Er-
fahrung ... hat sich nicht verindert,”2* sagen Andrew Greeley und andere, die das
religiose Leben der Amerikaner studiert haben. Anders als in anderen Lédndern
besucht die grosse Mehrheit der Amerikaner weiterhin Gottesdienste und akzep-
tiert den religiosen Glauben.

Die Frage bleibt bestehen, warum Juden weniger religids sind als der Rest
der amerikanischen Bevdlkerung. In der Tat gelingt es vielen Juden nicht einmal,
die Intensitdt der amerikanischen Religiositit und deren Allgegenwart in der
amerikanischen Geschichte zu verstehen.2> Vielleicht ist es das, was der Demo-
graphe Barry Kosmin meinte, als er davor warnte, dass sich die amerikanischen
Juden “an ein mythisches Amerika angleichen, das nur von ein paar Mitgliedern
der Episkopalkirche und von ein paar Unitariern bewohnt wird.”

Obwohl sie keine rechtsgerichteten Gruppierungen fiirchten, die Amerika
christianisieren wollen, so scheinen viele Juden ihre eigene religitse Indifferenz
auf die amerikanische Gesellschaft zu projizieren. Im Gegensatz dazu waren
aussenstehende Betrachter von Alexis de Tocqueville und Max Weber bis hin zu
zeitgendssischen Soziologen erstaunt iiber die Allgegenwart der Religiositit in
der amerikanischen Gesellschaft. Im Abdriften in einen religidsen
Minimalismus, was einen bedeutenden Teil der jiidischen Bevolkerung charak-
terisiert, liegt eine bemerkenswerte Ironie. Diese Ironie ist vom Soziologen Paul
Ritterband geschickt eingefangen worden: “Als die Juden in ihrem Lebensstil
mehr amerikanisch (und weniger jiidisch) wurden, wurden sie auf einer anderen
Ebene, auf der religiosen Ebene, weniger amerikanisch.”26

24 Andrew Greeley, Religious Change in America (Cambridge, MA: Harvard Univer-
sity Press, 1989), 115-116.

25 Zitiert von Raanan Gerberer, “Its Time to Market Judaism,” Long Island Jewish
World 20. Dezember 1991, 21.

26 “The Determinants of Jewish Charitable Giving”, in Kosmin und Ritterband, ed.,
Contemporary Jewish Philanthropy in America (Savage, MD: Rowman und
Littlefield, 1991), 59-60.

196



II. Die organisierten Bewegungen - die Implikationen der Kontroverse

Veridnderungen der Observanz und eine neue religidse Sensibilitit, die in
den letzten Jahrzehnten die amerikanische jiidische Gemeinde erfasst hat, haben
das organisierte religiose Leben von Grund auf neu gestaltet. Alle Bewegungen
des amerikanischen Judentums antworteten auf neue soziale und innergemeind-
liche Herausforderungen. Jede Bewegung ihrerseits war gezwungen, auf die
neuen Richtungen zu reagieren, die von den anderen Gruppierungen auf der reli-
giosen Skala eingeschlagen wurden. Als Folge davon haben sich die drei
grossten Gruppierungen - das amerikanische Reformjudentum, die Konservati-
ven und die Orthodoxen?’ - neu eingerichtet auf eine Weise, die die religitse
Polarisierung innerhalb und zwischen jeder Bewegung noch verstérkt hat.

Die treibende Kraft hinter einem grossen Teil dieses Wandels ist eine neue
Perspektive, die das amerikanische jlidische Denken seit den Sechzigerjahren
beeinflusst hat: der Geist des Individualismus. Obwohl der Individualismus in
der amerikanischen Gesellschaft schon lange gepriesen wurde, hat er seit den
Sechzigerjahren auf das religiose Leben auf eine neue Weise eingewirkt. Erstens
hat er die Frage nach Ungezwungenheit und Engagement im kirchlichen und
synagogalen Leben geweckt. Junge Juden verwarfen in den Sechzigerjahren auf
eine vernichtende Weise die kalten, formellen, “kathedralen-dhnlichen” Synago-
gen der amerikanischen Vororte. Sie ersetzten diese durch Studier- und Gebets-
kreise, an denen sich jeder beteiligen konnte (Chavurot). Mit der Zeit schlossen
sich auch kleine Gruppen von Juden mit gemeinsamen Interessen und Bediirfnis-
sen zusammen; daraus gingen Synagogen fiir Schwule, Lesben, Feministinnen
etc. hervor.

Der neue Geist des Individualismus veranlasste ausserdem Nonkonfor-
misten dazu, Verdnderungen im religiosen Leben zu fordern. Sie verlangten
zum Beispiel liturgische Verdnderungen, Revisionen von synagogalen Briuchen
und neue Interpretationen des jiidischen religiosen Gesetzes. Schliesslich mach-
te der Individualismus den einzelnen Mut, das Judentum als eine normative Insti-
tution zuriickzuweisen. Er gab ihnen zudem die Macht, das Judentum dort, wo es
angebracht war, neu zu erfinden. Um ein Beispiel zu nennen: Jiidische Ménner,
die nicht-jiidische Frauen heirateten, begannen jetzt zu verlangen, dass ihre Kin-
der zu den Juden gezihlt werden.

Der neue Geist des Individualismus stellte alle organisierten Bewegungen
vor neue Herausforderungen. Im folgenden werden die wichtigsten Herausfor-
derungen dargestellt.

27 Der Rekonstruktionismus definiert sich heute als die “vierte Bewegung”. Der
Rekonstruktionismus wurde von Rabbiner Mordechai M. Kaplan gegriindet; er war
iiber sechzig Jahre lang Professor am konservativen Seminar. Die neue Bewegung
brach mit den Konservativen und bildet heute ihre eigenen Rabbiner an einem Semi-
nar in Philadelphia aus. Da die Anhinger des Rekonstruktionismus weniger als 1%
aller amerikanischen Juden ausmachen, wird der Rekonstruktionismus in der vorlie-
genden Diskussion nicht beriicksichtigt.

197



1. Die Frauenbewegung

Seit den Sechzigerjahren haben jiidische Frauen versucht, die Perspektiven
des Feminismus in das jiidische religitse Leben zu integrieren. Schon in den frii-
hen Siebzigerjahren forderte eine Gruppe mit dem Namen 'Esrat Nashim*® die
Gleichberechtigung der Frauen in den Synagogen. Sie bestanden auf dem Recht
der Frauen, im M injan29 gezidhlt zu werden, als Vorbeterinnen (Schelichei Zibur)
und als Rabbinerinnen zu dienen. Jede der religiosen Bewegungen hat sich mit
diesen Forderungen auseinandersetzen miissen. Die Reformbewegung ordinierte
1972 ihre erste Frau zur Rabbinerin. Ausserdem entschied ein Jahr spiter das
konservative Rabbinat, jeder Gemeinderabbiner kénne selbst bestimmen, ob die
Frauen als Teil des Minjan (Gebetsquorum) seiner Synagoge zihlen.3? In den
Achtzigerjahren machte die Bewegung fiir die Gleichberechtigung der Frauen in
der Synagoge weitere Fortschritte. Reformgemeinden, wie auch etwa die Hilfte
aller konservativen ngagogen, gewihrten Frauen routinemiissig die gleichen
Rechte wie Minnern.”! Trotzdem war der Verinderungsprozess oft mit einigen
Widerwiirtigkeiten verbunden. In konservativen Synagogen beispielsweise liess
man die “Verlierer” der Kimpfe verbittert zuriick. Die “Gewinner” ihrerseits
drgerten sich iiber den libermissig langen und qualvollen Prozess.

In der konservativen Bewegung wurde der heftigste Kampf um die religiose
Beteiligung von Frauen iiber das Thema “Frauenordination” ausgetragen. Von
1977 bis 1984 setzten konservative Rabbiner ihre rabbinische Schule, das Jewish
Theological Seminary of America, unter Druck, Frauen zum rabbinischen Studi-
um und zur Ordination zuzulassen. Kommissionen priiften die Frage, der Lehr-
korper des Seminars debattierte, und schliesslich unterstiitzte der damalige
Seminarvorsteher, Gerson D. Cohen, die Ordination von Frauen. Strittig war die
Frage, ob das jlidische Gesetz insofern interpretiert werden kann, dass Frauen als
gleichberechtigte, amtierende Lehrerinnen, Entscheidungstrigerinnen des jiidi-
schen Gesetzes, Vorbeterinnen und religidse Zeugen legitimiert werden kdnnen.
Als eine Konfession, die sich “Tradition und Veridnderung” verpflichtet sieht,
wurde die konservative Bewegung besonders hart bedringt, eine Losung zu fin-
den, vor allem weil die Befiirworter der Verdnderung fiir ihre Sache im Namen
von Gleichberechtigung, Fairness und Ethik kdmpften. Diese Losung sollte
“Tradition” im Zeichen der Veridnderung herausfordern. Nach Jahren intensiver
Auseinandersetzung wurden Frauen zum konservativen Rabbinat zugelassen

28 Esrat Nashim: wortl.: “Frauenhof” (im Tempel), Frauenabteilung in der Synagoge
(die Redaktion).

29 Minjan: Quorum, mindestens 10 erwachsene jiidische Midnner zum gemeinsamen
Gebet (die Redaktion).

30 Jack Wertheimer, A People Divided: Judaism in Contemporary America (N.Y.:
Basic Books, 1993), 22.

31 Edya Artz, “Our Rights to Rites,” Women’s League Outlook, Herbst 1988, 17-18;
idem “Survey Update: Women’s Rights to Rites,” Women’s League Outlook, Som-
mer 1990, 20-21.

198



(und spiter auch zum Kantoren-Amt). Die konservative Bewegung begann, sich
selbst als eine “traditionelle, egalitire” Form des Judentums zu definieren.?

Eine leisere, aber ebenso harte Debatte quilte auch die moderne orthodoxe
Gemeinde in jener Periode, in welcher die weiblichen Mitglieder der othodoxen
Synagogen der Mitte versuchten, ihre Bindung an die Orthodoxie mit dem neuen
feministischen Bewusstsein der Siebziger- und Achtzigerjahre zu vereinbaren.
Blu Greenberg, die wohl herausragendste Vertreterin dieser Gruppe, erzihlte
folgende Anekdote, um ihr eigenes wachsendes Unbehagen mit der Rolle zu
beschreiben, die den Frauen in den orthodoxen Synagogen zugewiesen wird: An
einer Simchat-Torah-Feier?? in den spiten Siebzigerjahren bat der Rabbiner die
Gemeinde um Ruhe und fiigte hinzu, dass “wir den Gottesdienst nicht abschlies-
sen, bis jede einzelne Person hier eine Hakafah gehabt hat” (d.h. die Torahrolle
in der Synagoge herumgetragen hat).3* Da ja die Frauen in den orthodoxen Syn-
agogen an den Hakafot nicht teilnehmen, hat der Rabbiner gedankenlos seine
weiblichen Gemeindemitglieder auf den Status einer “Unperson” verwiesen. Die
orthodoxen Frauen, die eine aktive Rolle in Gottesdiensten einzunehmen
wiinschten, griindeten ein Netz von Tefillah-Gruppen (Gebetsgruppen) in den
Siebzigerjahren, weil sie die Trennung von Minnern und Frauen in ihren eigenen
Synagogen akzeptierten und die Tatsache annahmen, dass es fiir Frauen unmog-
lich ist, aktiv an den Gottesdiensten teilzunehmen. Die neuen Gebetszirkel unter-
nahmen Schritte, um einen Konflikt mit der grosseren orthodoxen Gemeinde zu
vermeiden: Sie setzten die Gottesdienste nur einmal monatlich an, damit die
Mitglieder weiterhin ihre eigenen Synagogen an drei von vier Schabbat-Tagen
besuchen konnten. Sie liessen ausserdem diejenigen Teile des Gottesdienstes
aus, die nur von einem Minnerquorum vorgetragen werden kénnen. Ebenfalls
vermieden sie den Ausdruck Minjan, der ein offizielles Gebetsquorum bezeich-
net. Sie wollten nicht den Eindruck erwecken, sie fiihrten eine Handlung aus, die
nur fiir Ménner reserviert ist.

Mit nur wenigen Ausnahmen reagierten Rabbiner der orthodoxen Synago-
gen der Mitte negativ auf diese Aktivititen ihrer eigenen weiblichen Mitglie-
der.3> Deshalb trafen sich die Tefillah-Gruppen meistens in Privathdusern, weil
ihnen nur wenige Synagogen Platz anboten. Die Gebetsgruppen wurden zudem
abgewiesen, wenn sie sich fiir halachische Leitlinien an Rabbiner wandten. Wie
eine der Wortfiihrerinnen der Bewegung beobachtete, so war dies eines der we-
nigen Male in der jiidischen Geschichte, “dass sich Juden fiir halachischen Rat an
Rabbiner wandten und abgewiesen wurden.”

Ein anderer Schwerpunkt der jiidischen Frauenbewegung innerhalb der reli-
gitsen Sphire will den Frauen eine grossere Rolle im traditionellen Leben ge-
wihren. Deshalb wurden bei jiidischen Hochzeiten Doppelring-Zeremonien ein-

32 Wertheimer, A People Divided, 138-154.
33 Simchat Torah: Gesetzesfreude, achter Tag des Sukkotfestes (die Redaktion).

34 Blu Greenberg, On Women and Judaism (Philadelphia: Jewish Publication Society,
1981), 76-77.

35 “Orthodox Women’s Prayer Groups,” Lilith, no. 14 Herbst/Winter 1985, 5-6.

199



gefiihrt, damit die Braut eine aktivere Rolle spielen kann. Die Brit-Millah-Fei-
er3® wurde revidiert, um Miittern die Gelegenheit zu geben, einen Teil der
Liturgie bei.der Beschneidung ihres Sohnes vorzutragen. Als diese Hiirden ge-
nommen waren, verschoben jiidische Feministinnen den Schwerpunkt ihrer Auf-
merksamkeit auf das Feiern der Ereignisse des weiblichen Lebenszyklus’ .37 Am
meisten wurden von diesen Feiern zweifellos Geburtsfeste fiir neugeborene
Midchen abgehalten. Es gibt Feiern, wie zum Beispiel die Simchat Bar>® oder
die Shalom Bat®®, die ausser Ausserungen der Eltern des neugeborenen Mid-
chens keine neue Liturgie oder Zeremonie beinhalten. Andere, wie zum Beispiel
die Brit Ban0t40, nehmen sich nicht nur die Liturgie der Brit Millah zum Vorbild,
sondern suchen in einigen Fillen einen Ersatz fiir den Akt der Beschneidung in
analogen korperlichen Handlungen. So wird das neugeborene Midchen bei-
spielsweise in ein rituelles Bad getaucht, oder seine Fiisse werden mit Wasser
gewaschen. Wie die Anthropologin Chava Wiessler bemerkt, streben solche Fei-
ern danach, mehrere Ziele zu erreichen: 1. Sie wollen eine sorgfiltig ausgearbei-
tete Feier schaffen, die der Brit Millah gleichkommt. 2. Es soll eine Liturgie ent-
wickelt werden, die das Kind in den Bund einfiihrt, der Israel an seinen Gott bin-
det. 3. Man will einen Zugang zur Unterscheidung geschlechtsspezifischer Rol-
len festlegen.

Eine grosse Auswahl von Feiern wurde entwickelt, um andere Marksteine
im Leben der Frauen zu feiern. Diese umfassen das Auslosen der erstgeborenen
Tochter (Pidyon Ha-Bat), Entwohnungszeremonien sowie spezielle Gebete, die
es Frauen moglich machen, sowohl der Schwangerschaften als auch der Fehlge-
burten zu gedenken. Ferner wurde eine Reihe von Liturgien fiir den Frucht-
barkeitszyklus der Frau geschaffen. Man feiert den Beginn der Menstruation,
statt ihn als Fluch zu empfinden. Er wird als ein “Miindigwerden” bezeichnet,
das an einem 6ffentlichen Ort von Tochter und Mutter verkiindet werden soll.*!
Jiidische Feministinnen schufen auch andere Zeremonien, um die monatliche
Feier des rituellen Waschens in der Mikweh*? zu adaptieren. Andere Feste feiern
den Beginn der Menopause. Fiir Feministinnen sind solche Rituale wertvoll, weil

36 Brit Millah: rituelle Beschneidung (die Redaktion).

37 Texte von solchen Zeremonien sind bei den Akten im Jewish Women’s Resource
Center. Fiir einen Uberblick, siehe Susan W. Schneider, Jewish and Female, (N.Y.:
Simon and Schuster, 1984) welcher einen Abschnitt iiber “Rituals for the Landmarks
of our Lives”, 117-48, beinhaltet.

38 Simchat Bat: Tochter-Freudenfest (die Redaktion).
39 Schalom Bat: Tochter-Willkommensfest (die Redaktion).

40 Brit Banot: Tochter-Bundesfest (in wortl. Analogie zur Beschneidungsfeier der Kna-
ben) (die Redaktion).

41 Fiir eine Zeremonie, die das Einsetzen der Menstruation feiert, siche Penina V.
Adelman, Miriam’s Well: Rituals for Jewish Women around the Year (Fresh
Meadows, N.Y: Biblio Press, 1986), Abschnitt iiber “Sivan”. Siehe auch Siddur
Nashim, comp. Maggie Wenig und Tama Janowitz (unverdffentlicht, Providence,
1976), fiir ein “Prayer On Menstruation.”

42 Mikweh: rituelles Bad (die Redaktion).

200



sie den einzigartigen Erfahrungen von Frauen Anerkennung zollen. Ausserdem
feiern diese Feste die Marksteine in ihrem Leben; so werden diese weder igno-
riert noch in private Feiern verbannt. Trotzdem bedeutet es fiir einige
Feministinnen einen Riickschritt, wenn der Schwerpunkt auf die biologischen
Funktionen der Frau gelegt wird. “Ist das Feiern der Menstruation Feminismus,
oder ist es eine Zeremonie, die die Instrumentalitit ehrt?”, fragt Cynthia Ozick in
einem bekannten Aufsatz. Feminismus, sagt sie, muss es den Frauen ermogli-
chen, die Biologie zu iibersteigen. Folglich sollte der jlidische Feminismus ver-
suchen, der Aussonderung der Frau ein Ende zu machen. 43

Einige jiidische Feministinnen verwenden auch das Fest des Neumondes
neu. Sie bauten darauf auf, dass dieses Fest traditionell mit der Frau in Verbin-
dung gebracht wird. Rabbinische Texte untersagen den Frauen, im Gegensatz zu
den Minnern, seit langem, am Neumond (Rosch Chodesch) ihren alltdglichen
Arbeiten nachzukommen. In der Tat steht fiir einige dieser Texte Rosch
Chodesch fiir eine Belohnung der Frauen, d.h. fiir eine Zeit, wenn in der zukiinf-
tigen Welt “Frauen erneuert werden wie Neumonde”.** Wegen der starken hi-
storischen Verbindung von Frauen und diesem monatlichen Feiertag bot sich
Rosch Chodesch als Gelegenheit an, die einzigartigen spirituellen Bediirfnisse
von Frauen zu untersuchen. Indem sie auf den traditionellen 7echinot (Bittgebete
der Frauen) aufbauten, verfassten feministische Liturginnen neue Texte, um die
Feier des Neumondes zuriickzufordern. Seit den frithen Siebzigerjahren, als die-
se Feiern populdr wurden, treffen sich Rosch Chodesch- Gruppen im ganzen
Land, normalerweise am Abend, wenn der Neumond erscheint. Dieser Anlass
wird gekennzeichnet durch Aktivititen, die “von einer gelehrten (oder
hagiographischen) Darstellung eines Aspektes der jiidischen Frauengeschichte,
tiber kiinstlerische Wiedergaben von Frauenerfahrungen (verbal, musikalisch
oder bildnerisch) und Kochen von symbolischen Speisen, bis hin zu bildlichem
Darstellen unter Anleitung und zum Schreiben von Mythen™*’ reichen.

In allen diesen Aktivitidten haben jiidische Feministinnen die Spannung in
Angriff genommen, die zwischen den folgenden zwei Wiinschen besteht: dem
Waunsch, den Frauen Gelegenheit zu geben, ihre eigenen religiosen Bediirfnisse
auszudriicken, und dem Wunsch, die Frauen in alle Facetten des jiidischen religi-
osen Lebens zu integrieren. Ersteres fiihrt zu Liturgien und Riten, die
ausschliesslich fiir Frauen sind; letzteres findet fiir Frauen Ausdruck in religio-
sen Gemeindeaktivititen, die nicht geschlechtsspezifisch sind.

In Diskussionen iiber liturgische Uberarbeitungen ist folgende Frage zen-
tral: Ist das Ziel der neuen Liturgien, sich an Gott zu wenden mit weiblichen

43 Cynthia Ozick, “Bima: Torah as a Matrix for Feminism”, Lilith vol. 13, Winter/Friih-
ling 1985, 48-49

44 Fiir eine gute Einfithrung in historische wie auch zeitgenossische Rosch Chodesch-
Feiern von Frauen, siche Arlene Agus, “This Month is for You: Observing Rosh
Hodesh As A Woman’s Holiday”, in Elizabeth Koltun, ed., The Jewish Woman:
New Perspectives (N.Y.: Schocken Books, 1976), 84-93.

45 Shulamit Magnus, “Re-inventing Miriam’s Well”, in: Jack Wertheimer, ed., The
Uses of Tradition, 337.

201



Pronomen oder mit Pronomen, die mit keinem der beiden Geschlechter in Ver-
bindung gebracht werden? Diese Diskussionen hallen noch immer im amerikani-
schen jiidischen religiosen Leben wieder: alle ausser der orthodoxen Bewegung
erwégen, eine ‘“‘geschlechtsneutrale” Sprache in den Gebeten und Riten einzu-
fiihren, die die Erfahrungen der Frauen beriicksichtigt. Wie eine Feministin sagt,
“kdnnen wir nicht nur ‘Frauen beigeben und umriihren’: ... Wenn die Hilfte des
Judentums, wie viele argumentieren, gefehlt hat, so kann niemand sicher sein,
wie das Judentum aussehen wird, wenn es erst einmal wieder mit seiner anderen
Hialfte vereinigt ist.”

2. Der religiose Status der Homosexuellen

Der Geist des sexuellen Experimentierens, ideologische Protestbewegun-
gen sowie soziale Befreiung haben Homosexuelle seit den Sechzigerjahren er-
mutigt, gleichwertige Behandlung vor dem Gesetz und volle Akzeptanz ihrer
sexuellen Ausrichtung zu verlangen. Dieser grosse Offnungsdrang wurde noch
verstidrkt durch die katastrophale Aids-Epidemie, welche das Bediirfnis fiir Ho-
mosexuelle steigerte, ihre Notlage bekannt zu machen. Homosexuelle haben
Trost gesucht bei religiosen Institutionen, die ausschliesslich fiir die spirituellen
Bediirfnisse und die Sehnsucht nach Gemeinschaft von Homosexuellen und
Lesben sorgen. Die erste homosexuelle Synagoge, Beth Chayim Chadaschim*®
in Los Angeles, wurde 1972 gegriindet. Seit damals wurden ungefihr zwanzig
zusitzliche Gemeinden geschaffen; die grosste davon, die Congregation Beth
Simchat Torah in New York, gibt an, 1100 Mitglieder und an hohen Feiertagen
2000 Gottesdienstbesucher zu haben.*” In Interviews beschreiben die Mitglieder
dieser Gemeinden ihre friihe Erziehung in Jeshivas und hebrdischen Schulen
sowie ihre anschliessende Ablehnung des Judentums wegen des Konflikts zwi-
schen ihrer sexuellen Ausrichtung und den traditionellen jiidischen Normen.*8
Synagogen fiir Homosexuelle bieten diesen Leuten eine Mdoglichkeit, am jiidi-
schen Leben teilzunehmen zusammen mit Midnnern und Frauen, die ihre Lebens-
weise teilen.

46 Beth Chaim Chadaschim: Haus des neuen Lebens (die Redaktion)

47 Uber die Gemeinde Beth Simchat Torah und ihren neuen Rabbiner, siche Yoseph L.
Abramowitz, “Rabbi takes on Congregation’s Risks, Challenges,” LI Jewish World,
10.-16. April 1992, 12.

48 Barry Alan Mehler, “Gay Jews,” Moment vol. 2, Mirz 1977, 22; Henry Rabinowitz,
“Talmud Class in a Gay Synagogue”, Judaism vol. 32, Herbst 1983, 433-43. Janet R.
Marder, “Getting to Know the Gay and Lesbian Shul”, The Reconstructionist vol. 51,
Okt.-Nov. 1985, 20-25. An der 12. internationalen Konferenz von homosexuellen
Juden 1991 wurden separate Gottesdienste abgehalten, um die religiosen Sensibi-
lititen von Reformern, Konservativen und Orthodoxen zu beriicksichtigen. Als ein
Teilnehmer gefragt wurde, wie er es vereinbaren kénne, orthodox und homosexuell
zu sein, zuckte er die Achseln und sagte: “Wir halten 612” anstelle der geforderten
613 Gebote ein. Tamar Kaufman, “Gays, Lesbians Show Their Pride”, The Jewish
Week 7.-13. Juni 1991, 33.

202



Vieles von der traditionellen Liturgie wird bei Gottesdiensten in Synagogen
der Homosexuellen verwendet. Es werden aber auch neue Gebete hinzugefiigt,
um “geschlechtsspezifische Bezeichnungen fiir Gott zu entfernen, um Beitrdge
von Frauen wie von Ménnern zu beriicksichtigen... und um die Erfahrungen von
lesbischen und schwulen Juden wiederzuspiegeln.” Ein neues Gebet in der
Liturgie von Sha’ar Zahav*® in San Francisco driickt folgende Hoffnung aus:
“Lass den Tag kommen, der ganz zum Schabbat wird, wenn alle Leute, alle Re-
ligionen, alle Menschen mit ihren verschiedenen sexuellen Ausrichtungen als
eine Familie frohlocken, alle Kinder Deiner Schopfung.”™? Homosexuelle Syn-
agogen bieten auch “rites de passage” (Ubergangsriten) an, die es in den meisten
Synagogen nicht gibt: zum Beispiel Einsegnung, Hochzeit und Bestitigungs-
gottesdienste fiir homosexuelle Paare, ausserdem Namensgebungszeremonien
fiir homosexuelle Paare, die ein Kind adoptieren und “coming out”-Feiern. Da
die Aids-Epidemie in der homosexuellen Gemeinde wiitet, bietet die Gemeinde
auch einzigartige Betreuung und Liturgien an, um die Kranken und ihre Angeho-
rigen zu trosten.

Wie dies in der amerikanischen Gesellschaft allgemein der Fall ist, suchen
jiidische Homosexuelle nicht nur separate Institutionen, sondern wollen auch
gleichberechtigt am ganzen Spektrum des jlidischen Lebens teilnehmen. Die
meisten Segmente der Gemeinde haben 6ffentliche Beschliisse verabschiedet,
die die zivile Diskriminierung von Homosexuellen verurteilen. Die Frage nach
der Haltung des Judentums gegeniiber der Homosexualitit ist noch immer ein
Streitpunkt zwischen den religiosen Bewegungen: Ist die eindeutige biblische
Verurteilung von homosexuellen Handlungen im Amerika des spiten 20. Jahr-
hunderts noch von Bedeutung? Die spezifischen Fragen, denen sich religiose
Gruppen ausgesetzt sehen, drehen sich um den Status der Juden, die offen zu
ihrer Homosexualitét stehen: Sollen homosexuelle Synagogen als eine konfes-
sionelle Organisation zugelassen werden? Sollen Juden, die sich offentlich zu
ithrer Homosexualitit bekannt haben, zu Rabbinern und Kantoren ordiniert wer-
den und in Autoritdtspositionen in Synagogen dienen? Und sollen Rabbiner 6f-
fentliche “Bestidtigungs”-Feiern fiir homosexuelle Paare durchfiihren?

In bezug auf diese Fragen haben die jiidischen religidsen Bewegungen ver-
schiedene Positionen eingenommen. Orthodoxe Gruppen behalten die Ansicht
bei, dass biblische und rabbinische Gesetze homosexuelle Handlungen verurtei-
len. Deshalb verwerfen sie jede Bemiihung, die Homosexualitét in der jiidischen
Gemeinde zu legitimieren. Im Magazin “Tradition”, der Zeitschrift der Ortho-
doxie der Mitte, argumentiert Hillel Goldberg, dass das “homosexuelle Gottes-
haus die regressivste aller Institutionen sei, weil es die religiose Akzeptanz der
Homosexualitédt und die religiose Ungleichheit der Homosexuellen betone. Dies
sei genau das Gegenteil dessen, was religios gefordert werde: das Verwerfen der

49 Scha' ar Zahav: Goldenes Tor (die Redaktion)

50 Michael Rankin und Gary Koenigsberg, “Let the Day Come Which is All Shabbat:
The Liturgy of the ‘Gay-Outreach’ Synagogue”, Journal of Reform Judaism vol. 33,
Friihling 1986, 70.

203



Homosexualitit und die Akzeptanz der Homosexuellen.” Am entgegengesetzten
Ende des Spektrums ist die rekonstruktionistische Bewegung, eine der wenigen
Konfessionen in Amerika mit einer Glaubenstradition, die auf einem gleichbe-
rechtigten religidsen Status von homosexuellen und heterosexuellen Beziehun-
gen besteht. Im Juni 1993 forderte die Reconstructionist Rabbinical Association
ihre Mitglieder auf, Bindungs- und Ablosungsfeiern fiir gleichgeschlechtliche
Paare zu entwickeln. Die rekonstruktionistische Bewegung verwirft explizit die
traditionelle jlidische Lehre liber Homosexualitit. Jetzt hat eine rekonstruktio-
nistische Gemeinde sogar eine Diskussion iiber Siindenbocke an die Stelle der
traditionellen Torahlesung am Nachmittag des Jom Kippur gesetzt. Dieser
Torahtext zihlt die sexuellen Verbote - einschliesslich jenem von homosexuel-
len Handlungen - einzeln auf.

1990 stimmte die Reformbewegung offiziell dafiir, dass die sexuelle Aus-
richtung als ein Kriterium fiir die Zulassung von rabbinischen Studenten entfillt.
Sie bestitigte aber die Priferenz des Judentums fiir die Heterosexualitit vor der
Homosexualitit. Es tiberrascht nicht, dass dieses Werturteil im Hebrew Union
College, dem Seminar, das Reformrabbiner ausbildet, jetzt heftig debattiert
wird: Denn wie kann man erwarten, dass homosexuelle Rabbiner bei
heterosexuellen Hochzeiten amtieren, wihrend ihnen die Moglichkeit versagt
ist, ihre eigenen homosexuellen Beziehungen einsegnen zu lassen?

Die missliche Lage der jiidischen religiosen Gruppen in der Konfrontation
mit Homosexualitit zeigt sich am allerdeutlichsten in den Debatten, die jetzt dro-
hen, die Einheit der konservativen Bewegung weiter zu untergraben. Konserva-
tive Rabbiner haben sich darauf festgelegt, jeder Form von ziviler Diskriminie-
rung von Homosexuellen entgegenzutreten. Auch in der jiidischen Gemeinde
haben sich konservative Gruppen fiir das Einbeziehen von homosexuellen Juden
eingesetzt. Konservative Gruppen sprachen sich also fiir das Mitmachen der
Gemeinde aus, als das Beth Simchat Torah, die Synagoge der Schwulen und
Lesben in Greenwich Village, sich bewarb, in der New Yorker “Salute to Isra-
el”-Parade im Friihling 1993 mitzumarschieren. Ungeachtet solcher Offenheit
war die konservative Bewegung vehementen Attacken ausgesetzt. Die Befiir-
worter einer noch radikaleren Offnung warfen den Konservativen vor, sie seien
“Fundamentalisten”. Die Kritiker der Konservativen waren besonders erziirnt
iiber den Entscheid des Committee on Law and Standard der konservativen Be-
wegung, die traditionelle rabbinische Lehre iber Homosexualitit beizubehalten
und den Aktivititen von Juden, die offen zu ihrer Homosexualitit stehen, im re-
ligiosen Leben Beschriinkungen aufzuerlegen.”!

3. Mischehe

Die Fragen, die die Gemiiter am tiefsten entzweien und aufwiihlen, entste-
hen aufgrund der steigenden Zahlen von Mischehen. Ehen zwischen Personen
mit verschiedenem religiosem und ethnischem Hintergrund, ja sogar von ver-

51 Siehe Jack Wertheimer, A People Divided, 105-107.

204



schiedener Hautfarbe sind in den letzten Jahrzehnten in der amerikanischen Ge-
sellschaft zur Norm geworden. Nur etwa eines von fiinf Kindern der kinderrei-
chen Familien mit italienischen, irischen und polnischen Vorfahren heiraten je-
manden der eigenen ethnischen Gruppe.®? Auch Ehen zwischen Katholiken und
Protestanten, wie auch zwischen den verschiedenen protestantischen Konfessio-
nen sind steigend. Schon in den Sechzigerjahren heirateten die Hilfte der jungen
Katholiken Protestanten. Und zur selben Zeit heirateten iiber zwei Drittel von
Methodisten, Lutheranern und Presbytern Christen anderer Konfessionen.

Die Zahl von Mischehen ist unter Juden seit Mitte der Sechzigerjahre explo-
diert; sie stieg steil an bis zum Punkt, wo mehr als die Hilfte der Juden, die zwi-
schen 1985 und 1990 heirateten, die Ehe mit einem nicht-jiidischen Partner ein-
gingen. Die nationale jiidische Bevolkerungsstudie von 1971 war die erste Un-
tersuchung, die ihr Augenmerk auf die sich veridndernden Dimensionen dieses
Phanomens richtete. Wenn verheiratete Juden in der nationalen Erhebung ge-
fragt wurden, ob sie mit jemandem verheiratet sind, der nicht als Jude geboren
wurde, so bejahten dies ungefihr zwei bis drei Prozent derjenigen, die zwischen
1900 und 1940 geheiratet hatten. Die Zahl stieg auf 6,7% fiir diejenigen, die in
den Vierziger- und Fiinfzigerjahren geheiratet hatten, sie sprang dann auf 17,4%
fiir die, die zwischen 1961 und 1965 geheiratet hatten, schliesslich stieg die Zahl
auf 31,7% fiir jene, die zwischen 1966 und 1970 geheiratet hatten. Kiirzlich
durchgefiihrte Bevolkerungsstudien zeigen klar, dass die Zahl der Mischehen
hoch geblieben ist und dass sie die Zahlen von vor zwanzig Jahren dramatisch
tibersteigen. Der Demograph Sidney Goldstein fasst die Resultate der Umfrage
von 1990 zusammen und driickt die Tatsachen niichtern aus: Seit der Mitte der
Achtzigerjahre “gibt es fiir jedes neue Paar mit zwei jiidischen Partnern zwei
neue Paare, bei welchen nur einer der ‘t_)eiden judisch ist.”3

Selbst wenn alle Mischehen zum Ubertritt des nicht-jiidischen Partners fiih-
ren wiirden, so wiirde das Problem der Mischehe trotzdem noch wichtige Fragen
fiir die amerikanischen Juden aufwerfen. Diese wiirden sich jedoch um die Frage
drehen, wie die Konvertierten richtig in die jiidische Gesellschaft zu integrieren
sind. In den meisten Gemeinden jedoch ist der Prozentsatz von Haushalten, wo
kein Ubertritt zum Judentum stattgefunden hat (Mischehen), bei weitem grosser
als der Prozentsatz von Haushalten mit einem Ubertritt. So stellt sich die Frage
nicht nur, wie mit den Konvertierten umgegangen werden soll, sondern auch,
wie man mit dem viel grosseren Bevolkerungsteil von Juden umgehen soll, die
einen Nichtjuden heirateten, sich aber trotzdem als Juden identifizieren und ihre
Kinder als Juden aufziehen.

Die Reformbewegung hat ein aggressives Programm angefangen, um Fami-
lien mit gemischtem Glauben fiir ihre Synagoge zu gewinnen. Dies versuchte sie
vor allem deswegen, weil die Hilfte der Mitglieder von Reformtempeln heute
aus gemischten Paaren und deren Kindern besteht. Einige Gemeinden verbieten
streng jede Teilnahme des nicht-jiidischen Ehegatten am Ritus, auch wenn sie

52 Richard D. Alba, Ethnic Identity: The Transformation of White America (New
Haven, Yale University Press, 1990), 13.

53 “Profile of American Jewry”, AJYB, 1992, 127.

205



dessen Ehepartner im Tempel willkommen heissen. Aber die meisten Reform-
tempel sind wesentlich offener. Eine Untersuchung, die von der Commission on
Reform Jewish Qutreach durchgefiihrt wurde, fand folgendes heraus: 88% der
Reformgemeinden akzeptieren die Mitgliedschaft von Nichtjuden als Teil einer
Familienmitgliedschaft. 62% dieser Gemeinden erlauben den Nichtjuden, bei
Synagogenfragen abzustimmen und 87% erlauben ihnen, in einem Synagogen-
ausschuss titig zu sein. 27% erlauben Nichtjuden, als Amtstriger zu fungieren.
Im rituellen Leben der Gemeinde erlauben mehr als 90% den Nichtjuden, an den
Ereignissen des Lebenszyklus in irgendeiner Weise teilzunehmen. 41% gestat-
ten es den Nichtjuden, Schabbatkerzen in der Synagoge anzuziinden. Es ist be-
merkenswert, dass 22% den Nichtjuden gestatten, zur Torahlesung aufgerufen
zu werden (Alijah ).54

Trotz dieser Offenheit gemischten Paaren gegeniiber erhilt die Reform-
bewegung die Verpflichtung aufrecht, den nicht-jiidischen Ehepartner in Misch-
ehen zu bekehren. Es war im Zusammenhang der Mischehen, dass der Central
Council for American Rabbis (CCAR) an seiner Jahresversammlung 1983 dafiir
stimmte, die jiidische Identitiit neu zu definieren. Das rabbinische Gesetz hat
traditionellerweise einen Juden definiert als eine Person, die von einer jlidischen
Mutter geboren wurde oder sich der Konversion unterzogen hat. In seiner Verfii-
gung von 1983 hat der CCAR neue Kriterien fiir die Definition der jiidischen
Identitédt geschaffen: Ein Kind muss mindestens einen jiidischen Elternteil ha-
ben. Die Anerkennung der jiidischen Identitit des Kindes muss “durch angemes-
sene und zeitgemaisse dffentliche und formale Handlungen, durch welche es sich
mit dem g'iidischen Glauben und dem jiidischen Volk identifiziert, geschaffen
werden.””> Es ist interessant, dass die jiidische Identitit nicht mehr automatisch
da ist, wenn jemand eine jiidische Mutter hat, sondern dass sie auch einen nicht
genauer bestimmten Glaubenstest beinhaltet. In der Debatte {iber die Resolution
argumentieren die wichtigsten Befiirworter, wie z.B. Rabbiner Alexander
Schindler, die Resolution bestitige explizit lediglich Praktiken, die auf einer de
facto-Basis in der Reformbewegung bereits bestanden hitten. Ausserdem ver-
bessere sie die Position von jlidischen Vitern, die ihre Kinder als Juden aufzie-
hen mochten. Schliesslich fiihre sie den Prozess der Gleichberechtigung von
Minnern und Frauen fort, da sie verhindert, dass weder jlidische Miitter noch
jiidische Viter bevorteilt werden. Gegner der Resolution filirchteten, die neue
Definition wiirde die Reformbewegung zu einer Sekte machen mit Nachkom-
men, die als Ehepartner fiir andere Juden inakzeptabel sein wiirden. Sie argu-
mentierten ausserdem, es sei ein Fehler, so radikal mit den vom jiidischen Volk
akzeptierten Definitionen von Identitédt zu brechen. Sie fiirchteten zudem weitere
Angriffe gegen die gesellschaftliche Stellung der Reform in Israel. Die Resoluti-
on wurde am 15. Mirz 1983 angenommen. Sie rief wegen ihrer weitreichenden

54 Debra Nussbaum Cohen, “Reform Grapple with Role of Non-Jews in Synagogue”,
Jewish Week 15.-21. Nov., 6.

55 Fiir den kompletten Text des “Report of the Committee on Patrilinear Descent on the
Status of Children of Mixed Marriages”, siche Walter Jakob, American Reform
Responsa (N.Y.: CCAR, 1983), 546-50.

206



Wirkung auf allen Sektoren der jiidischen Gemeinde Proteste in den orthodoxen
und konservativen Gemeinden hervor.7® Die orthodoxe und die konservative Be-
wegung lehnen beide weiterhin die patrilineare Definition ab. Sie bleiben den
traditionellen rabbinischen Leitlinien auf die Frage “Wer ist Jude?” treu.

4. Religiose Polarisierung und religioser Pluralismus

Die einseitige Neudefinition der jiidischen Identitit durch die Reform-
bewegung ist charakteristisch fiir das neue Selbstbewusstsein in den organisier-
ten religiosen Gruppierungen. Alle Bewegungen haben auf eine Reihe von neuen
Herausforderungen, welchen die amerikanische jiidische Gemeinde ausgesetzt
ist, reagiert. Sie reagierten unter anderem auf die steigenden Zahlen von Misch-
ehen zwischen Juden und Nichtjuden und die daraus folgende Frage, wie die
Kinder dieser Ehen in die jiidische Gemeinde integriert werden sollen. Sie hatten
es mit der feministischen Revolution und den Forderungen von jiidischen Frauen
nach Gleichberechtigung im religiosen Leben zu tun. Sie beschiftigten sich mit
der sinkenden Zahl von Synagogenmitgliedern und der Frage, wie amerikani-
sche Juden der dritten und vierten Generation einbezogen werden konnen. All
dies hat die jiidischen Institutionen gezwungen, in einen Wettbewerb um Mit-
glieder zu treten. Die Taktiken der jlidischen Konfessionen wurden auch vom
aggressiven Tenor geprégt, der die religiosen Streitgesprache zwischen Teilen
des amerikanischen Christentums - und offensichtlich zwischen religidsen
Widersachern auf der ganzen Welt - charakterisiert.

Jede religiose Bewegung hat verschieden auf die neuen Herausforderungen
reagiert und hat sich einseitig Taktiken angeeignet, ohne nennenswerte Abspra-
chen mit den anderen Gruppierungen zu treffen. Die resultierenden Taktiken
sind gepréagt durch génzlich verschiedene Vorstellungen iiber die jiidische Iden-
titét, iiber religiose Reform und iiber die Zukunft des amerikanischen Judentums.
Die Position der Reformer iiber die Patrilinearitit ist nicht vereinbar mit den
Definitionen der Konservativen und der Orthodoxen dariiber, wer Jude sei. Die
Ordinierung von Frauen zu Rabbinerinnen wird von einigen als die logische Er-
weiterung der jiidischen ethischen Werte angesehen, und von andern als eine
inakzeptable Abweichung von der jiidischen Unterscheidung geschlechts-
spezifischer Rollen gewertet. Die Abkapselung der orthodoxen Juden wirft die
Frage auf, ob Juden iiberhaupt im Einvernehmen handeln konnen: Viele ortho-
doxe Wortfiihrer lehnen es nidmlich ab, mit nicht-orthodoxen Rabbinern an
Gemeindeorganisationen teilzunehmen, aus Furcht, eine solche Teilnahme
konnte den unechten Leitern Legitimitit verschaffen. Wie Rabbiner Irving
Greenberg meint, handeln beide Extreme des religiosen Spektrums, als ob sie
einander bereits abgeschrieben hitten. Beide Extreme nehmen an, die andern
konnten ignoriert werden, weil diese zunehmend irrelevant fiir die Zukunft der
Juden sein werden. Die iiberwiegende Mehrheit von orthodoxen Rabbinern han-
delt, als wiirden sie erwarten, die nicht-orthodoxe Welt wiirde sich ihnen anpas-

56 CCAR Yearbook vol. 93, 1983, 114-60

207



sen. Ausserdem vermittelt die Einseitigkeit der Reformer bei der Frage der
Patrilinearitit die Einstellung, dass die Anhédnger der Halachah eine aussterben-
de und verkalkte Spezies seien. Nur diejenigen auf der konservativen Rechten
und der orthodoxen Linken scheinen allzu sehr Anteil zu nehmen - vielleicht
weil sie Verbindungen zu allen Teilen der jiidischen Gemeinde haben.>’

Vom Blickpunkt der orthodoxen Rabbiner aus stellen die kiirzlich getroffe-
nen Entscheidungen der nicht-orthodoxen Bewegungen eine Aggression gegen
die Orthodoxie dar: “Wir befinden uns im Krieg,” bemerkte ein orthodoxer
Wortfiihrer, “nicht in einem, den wir angefangen haben, aber in einem, von dem
wir uns nicht zuriickziehen werden. Ein Krieg iiber solche Fragen wie die
patrilineare Nachkommenschaft, das Amt des amerikanischen Militirgeistlichen
(d.h. ob Rabbinerinnen Dienst tun werden), das Spendewesen fiir israelische In-
stitutionen durch die Jewish Agency und iiber die Einrichtung und Anerkennung
des Reformjudentums und des konservativen Judentums in Israel.”>® Orthodoxe
Gruppen reagierten auf diese Entwicklungen mit der Einschrinkung ihrer Teil-
nahme an Organisationen, die nicht-orthodoxe Leiter einschliessen. In den letz-
ten Jahren haben vermehrt gemissigtere orthodoxe Rabbiner die 1956 von
Jeshiva-Exponenten publizierte Verfugung unterstiitzt, die die Zusammenarbeit
mit nicht-orthodoxen Rabbinern verbietet.”

Es gibt auch eine grossere Bereitschaft seitens der orthodoxen Rabbiner,
ihrer Geringschitzung fiir die religiosen Aktivitdten von Juden ausserhalb ihres
Lagers offentlich Ausdruck zu geben. Bereits in den Fiinfzigerjahren ordneten
orthodoxe Entscheidungstriger an, dass Synagogen ohne Mechiza (die Ab-
schrankung zwischen Minnern und Frauen) unrechtmiissig®? seien. Ausserdem
beschlossen sie, dass Ehen, die von konservativen Rabbinern und von Reform-
rabbinern durchgefiihrt werden, religios ungultl g seien, und deshalb keines jiidi-
schen Scheidungsvertrags (Get) bediirften.®! Erst in den Achtzigerjahren aber

57 Uber Greenbergs Ansichten, sieche Gary Rosenblatt, “Judaism’s Civil War: How
Deep Is the Rift?” Baltimore Jewish Times, 29. Jan. 1988, 56-59. Und seine Aufsitze
“Will There Be One Jewish People in the Year 20007 Moment vol. 10, Juni 1985
und “The One in 2000 Controversy” Moment vol. 12 Mirz 1987.

58 Pressemitteilung des Rabbinischen Rats der USA: “Die Orthodoxie sollte eine Tak-
tik des ‘kreativen Engagements’ mit den Konservativen und den Reformern befol-
gen, sagt der Prasident des RCA,” 20. Mai 1987.

59 Walter Wurzburger, “Orthodox Cooperation With Non-Orthodoxy”, Jewish Life
new series, vol. 5, Sommer/Herbst 1981, 25-27 und ibid.

60 Uber die eindeutige Verwerfung von Synagogen ohne Mechiza durch Rabbiner Jo-
seph b. Soloveitchik, siehe die zitierten Briefe in “A Call to ‘Every Jew’ and Some
Responses”, Jewish Observer, Jan. 1985, 37-39.

61 Die Verfiigung von Moses Feinstein war als eine Lockerung gemeint, um die Zahl
der Mamserim - Kinder, deren Eltern ohne eine richtige jiidische Scheidung sind - zu
verringern. Siehe David Ellenson, “Representative Orthodox Responsa on
Conversion and Intermarriage in the Contemporary Era”, Jewish Social Studies vol.
47, Sommer/Herbst 1985, 215-18.

208



wurden diese Beschliisse offentlich verkiindet. So begann die rechtsstehende
rabbinische Organisation “Agudas Harabbonim”, Zeitungsannoncen aufzuge-
ben, die Juden dazu dringten, an hohen Feiertagen besser zuhause zu bleiben, als
eine nicht-orthodoxe Synagoge zu besuchen.®? Dariiberhinaus kiindigte die glei-
che Organisation im September 1988 eine neue Kampagne an, um Juden dariiber
zu unterrichten, dass das Reformjudentum “zu Mischehen fiihre” und dass das
konservative Judentum “sogar noch schidlicher sei, weil es als ‘Sprungbrett’ fiir
Reform diene.”%3

Obwohl einige Beobachter diese Unstimmigkeiten als unbedeutende
Zankereien von Rabbinern iiber Kleinigkeiten abtun, gibt es bereits gewisse
Anzeichen fiir eine weitverbreitete soziale Folge der religiosen Polarisierung. Es
deutet sich ein Riickzug an seitens grosser Teile der orthodoxen Gemeinde weg
von sozialer Interaktion und Freundschaft mit nicht-orthodoxen Juden.®* Es ist
zwar nicht weit bekannt, aber die implizite, wenn nicht explizite Haltung der
mehr rechtsstehenden orthodoxen Gruppen ist es, solche sozialen Kontakte zu
vermeiden.®® Ein Autor, der Audiokassetten priifte, die fiir orthodoxe Kinder
hergestellt wurden, fand “‘ein Universum von Gespriéchen ... (die) ausschliesslich
orthodox sind. ... Juden, die anders als orthodox sind, kommen kaum vor, und
falls tiberhaupt nur ... als Negativfolien”; ausserdem als Juden, die nicht sehr
gescheit sind, oder als potentielle Konvertiten.®® Weil die iiberwiltigende Mehr-
heit von jungen Orthodoxen heute konfessionseigene Tagesschulen und Som-
merlager, sowie in ithren Mittelschul-Jahren konfessionseigene Jugendprogram-
me besucht, bewohnen diese Jugendlichen vermehrt eine exklusive soziale Welt.
Diese Welt erlaubt ihnen nicht einmal den Kontakt mit nicht-orthodoxen Gleich-
altrigen. Mit ihrer Tendenz zum Separatismus haben sich die Orthodoxen ihrer-
seits die nicht-orthodoxen Juden zu Feinden gemacht: Eine in den spiten

62 Joseph Berger, “Split Widens on a Basic Issue: What is a Jew?” New York Times,
28. Feb. 1986, 1. Siehe auch Solomon Freehof, “The Non-Observant Orthodox”,
Journal of Reform Judaism vol. 33, Winter 1986, 43.

63 The Jewish Week, 20. Sept. 1988, 12.

64 Samuel Heilman und Steven M. Cohen, Cosmopolitans and Parochials: Modern Or-
thodox Jews in America (Chicago: University of Chicago Press, 1989), 122-23.

65 Andeutungen fiir diese soziale Haltung tauchen von Zeit zu Zeit auf. Diese Haltung
ist das Thema eines Editorials von Gary Rosenblatt, einem Journalisten, der sich mit
der Orthodoxie identifiziert und dennoch viele Kontakte mit dem Rest der Gemeinde
hat. Rosenblatt meint, dass “orthodoxe Rabbiner ... ihren Gemeindegliedern sagen,
sie sollen sich weder mit nicht-jiidischen noch mit nicht-orthodoxen Familien
zusammentun.” Als Folge davon “fiihlen (diese Gemeindeglieder), dass sie kaum
Gemeinsamkeiten oder eine Verbindung mit ihren sogenannten Briidern haben.”
“‘Frum’ Here to Modernity”, Baltimore Jewish Times 25. Sept. 1992, 10.

66 Ira Robinson, “The Marvelous Midos Machine: Audio Tapes as an Orthodox
Educational Medium”, Essays in the Social Scientific Study of Judaism and Jewish
Society II Simcha Fishbane und Stuart Schoenfeld, ed., (Hoboken, H.J.: Ktav
Publishing, 1992), 165.

209



Achtzigerjahren durchgefiihrte Umfrage unter amerikanischen Juden besagt,
dass die Mehrheit angibt, “sehr gekriankt” zu sein “durch orthodoxe Juden, die
ihrer Weise, Jude zu sein, keinen Respekt zeigen.”®’ Soziale Schranken zwi-
schen den orthodoxen und den nicht-orthodoxen Welten werden in dem Masse
hoher, wie sich der religiose Konflikt verschirft.

Einige Gruppen haben versucht, eine Briicke iiber die Trennlinie zu schla-
gen, weil sie die Gefahr fiir die. Einheit erkannt haben, die in der religiosen
Polarisierung liegt. Dies ist der zentrale Punkt auf der Tagesordnung des CLAL
(National Jewish Center for Learning and Leadership), welches eine spezielle
Abteilung mit dem Namen Am Echad - “ein Volk™ - hat. In lokalen Gemeinden
haben Rabbiner des ganzen Spektrums Programme initiiert, die die Kommunika-
tion offen halten und bei Fragen von gesamtjiidischem Interesse zusammenar-
beiten sollen.®® Rabbiner aller Bewegungen erkliren, dass jiidische Anfiihrer in
der Offentlichkeit Einheit zeigen und nicht andere Juden als unrechtmissig anse-
hen sollen. Trotzdem fiihren genau die gleichen Rabbiner den Streit weiter.%”

Aber trotz vieler lobenswerter Bemiihungen, eine Briicke tiber die Trenn-
linie zu schlagen, bleiben die Streitigkeiten iiber den personlichen Status von
Juden ungel6st. Tiefe Unstimmigkeiten iiber die religidse Definition, Legitimitét
und Wucherungen der Veridnderung bleiben bestehen. Soziale Interaktionen
zwischen verschiedenen Arten von Juden bleiben weiterhin gespannt oder sind
gar nicht existent. Zudem schleudern aus dem Hintergrund israelische politische
Gruppierungen, die sich nicht mit Fragen der religiosen Verschiedenartigkeit
beschiftigen, von Zeit zu Zeit aufwieglerisch Herausforderungen in das unbe-
stindige Gebriu, das das amerikanische Judentum darstellt.”? Somit, wihrend
das amerikanische Judentum sich mit einer steigenden religiosen Indifferenz sei-
tens der Mehrheit auseinandersetzt, ist es zugleich in einen Kulturkampf verwik-
kelt, der diejenigen in der Minderheit trennt, denen zutiefst etwas am Judentum
liegt, - eines der vielen Paradoxe des zeitgendssischen amerikanischen Juden-
tums.

67 Steven M. Cohen, Content or Continuity? Alternative Bases for Commitment (N.Y.:
American Jewish committee, 1990), 71.
Wenige Wortfiihrer der Orthodoxie werden sich in ihren Ansichten festlegen, aber es
ist kein Geheimnis, dass viele die nicht-orthodoxen Versionen des Judentums als
eine andere Religion ansehen. Ein rechtsgerichteter Aktivist hat folgendes gesagt:
“Wenn wir sie auf die Probe stellen und irgendeinen Standard anwenden, den ein
noch so ungebildeter, uneingeweihter Nichtjude anerkennt, was jiidische Zugehorig-
keit ausmache (Einhalten des Schabbats, koscher essen, die Stirn runzeln iiber Ehe-
bruch und die Zehn Gebote), diese Leute wiirden sowieso nicht iibereinstimmen. Ich
sage deshalb, dass sie eine Religion praktizieren, die nicht das Judentum ist.” Zitiert
aus James Davison Hunter, Culture Wars: The Struggle to Define America (N.Y.:
Basic Books, 1991), 15.

68 Siehe zum Beispiel “A Message from our Rabbi”, The Community Review vol. 43
15. Dez. 1988, 1, welches den Ruf zur Einheit im Namen aller Rabbiner in
Harrisburg, PA zeigt.

69 Samuel Heilman, Jewish Unity and Diversity, 16-17.
70 Wertheimer, A People Divided, XI-XIIL.

210



	Amerikanisches Judentum in der Gegenwart

