Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 50 (1994)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

DAS SCHWIERIGE UBERSETZEN VON EINER WELT IN DIE ANDERE.
AHARON MEGGEDS ROMAN UBER JUDISCHE GEGENWART UND GE-
SCHICHTE

Aharon Megged, FOJGLMAN. Aus dem Hebriischen iibersetzt von Mirjam
Pressler, Bleicher Verlag, Stuttgart 1992 )

In Aharon Meggeds Roman Fojgiman ist das Ubersetzen thematischer Drehpunkt
und zugleich Metapher fiir vielschichtige Prozesse des Verstehens und Nicht-
Verstehens. Es symbolisiert die schwierigen Prozesse der Uber-Setzens: von einer Welt
oder einer Erfahrung in die andere, von der Wissenschaft ins «wirkliche» Leben, von der
Diaspora nach Israel, vom Bewussten ins Unbewusste, von der Erinnerung in die Gegen-
wart — und umgekehrt. Die Komplexitit dieser Verweisungszusammenhinge macht die
Grosse des Buches aus.

Ein fremder Text reicht plotzlich in die Lebenswelt eines israelischen Wissen-
schaftlers hinein: die jiddischen Gedichte Fojglmans, fiir die er, der Ich-Erzéihler Zwi
Arbel, dessen Name im Hebrdischen semantisch — und im Deutschen phonetisch — an
Wirbel und Strudel anklingt, nach einem hebriischsprachigen Ubersetzer sucht. Fremd
sind ihm die Gedichte und ihr Autor, und doch auch unheimlich vertraut, denn er forscht
tiber eine Geschichte, die Fojglmans Leben eingeschrieben ist: die drei Katastrophen des
Ostjudentums, die Massaker Chmjelnizkis (1648/49), die Pogrome Petljuras (1919) und
die Ausrottung durch die Nazis. Fojglman, der das Leiden an diesen Katastrophen eben-
so verkorpert wie die Wirme und die humorvolle Zirtlichkeit der vernichteten
jiddischen Kultur, wirbelt das ruhige Leben des Wissenschaftlers durcheinander. Zuwei-
len sieht es so aus, als kénne die «Ubersetzung» von einer Welt in die andere gelingen:
Arbel ist von einigen Gedichten Fojglmans tief beriihrt, empfindet auch zuweilen «eine
grosse Nihe», und als er einen jiddischen literarischen Abend besucht, erlebt er eine
«Offenbarung»: «Und obwohl ich dem Anschein nach nicht zu dieser Gemeinschaft ge-
horte (...), dachte ich: Ich bin unter meinem Volk, und das Gefiihl aus Traurigkeit, Sehn-
sucht und Schmerz strémte von den anderen auf mich iiber, und von mir wieder auf sie.»

An zwei Stellen des Romans taucht das Diddalus- und Ikarus-Motiv auf, das im {ib-
rigen dem Leitmotiv des Vogels entspricht. Als der Ich-Erziihler endlich einen Uberset-
zer fiir die jiddischen Gedichte gefunden hat, fiihlt er sich befreit, erldst, losgekauft auch
von seiner «Schuld» gegeniiber dem Uberlebenden Fojglman: «Freude crfullte mich, als
ich auf die Strasse trat. Ich fiihlte mich, als wire ich selbst der Dichter, als wire ich
Fojglman, und ich ging wie auf Wolken. (...) Ich war wie Dédalus, der seinem selbst-
gebauten Labyrinth mit Hilfe von Fliigeln entkommt, die er sich an seinem Korper befe-
stigt hat.» (165)

Hier scheint blitzartig die dem Ubersetzen eigene Erlosung auf: die Versohnung der
Sprachen, der jiddischen und der hebriischen. Aber die «Heilige Hochzeit» zwischen
Original und Ubersetzung findet nicht statt. Fojglman stellt fest, dass die beiden Spachen
inkompatibel sind. Die Uniibersetzbarkeit des Jiddischen ist umso tragischer, als viele
jiddische Worte scheinbar nur riickiibersetzt werden miissten, weil sie aus dem
Hebriischen stammen: «Dieses Hebriisch ist so stolz, dass es einen seiner Sprosslinge,
der das Haus verlassen hatte, bei seiner Riickkehr so kalt empfingt, als wiire er ein Frem-
der», sagt Fojglman.

«Uniibersetzbarkeit» herrscht auch zwischen den Menschen. In einer der Tage-
buchnotizen Fojglmans heisst es iiber die Begegnung mit Arbel: «Ohne ihn wéren meine
Gedichte nicht iibersetzt worden (...). Doch andererseits ist da keine Wirme zwischen

156



uns. Er wahrt Distanz. Er begleitet mich hoflich iiberall hin. (...) Und ich mochte thn am
liebsten an der Schulter packen und sagen: “Reb Hirsch, sei nicht so hoflich zu mir! Sei
warm! Warm! Wir sind doch jiidische Briider!”» o

Es gelingt nicht, die jiddischen Gedichte in Israel heimisch zu machen. Die Feier
zum Erscheinen des Buches endet mit Scherben, das Buch findet keinen Rezensenten.
«Und wieder erlebte ich eine Enttéiuschung nach der anderen», meint der Erzéhler im
Riickblick. Zwi Arbels Frau, die dem Ansturm der Jiddischkeit nicht standhilt, _brlngt
sich um — eine Tat, deren kausale Verkettung im dunkeln bleibt. Fojglman, dqr inzwi-
schen eine Wohnung in Israel erworben hat, dort aber fremd und isoliert lebt, stirbt. Die
Nachwirkungen der «Ho6lle von damals» und die menschlichen Enttiuschungen in Israel,
die ihre Zerstorungskraft aufgrund der vorgingigen Erfahrung entfalten, scheinen Ursa-
che des Todes zu sein. Fojglmans Aufzeichnungen enthalten den Satz: «Meine Seele ist
in Stiicke zerrissen, und ich sehe sie in alle Richtungen davonfliegen, genau wie damals,
als ich aus der Holle kam.» '

Arbel seinerseits entkommt der Vergangenheit nicht: «Der Schmerz frisst mich
auf», so lautet der vierte Satz seiner Aufzeichnungen, einem komplizierten Geflecht aus
Reflexion, Gesprichen, Dokumenten. Immer ist Fojglman, Verkorperung der vernichte-
ten jiddischen Kultur, prisent; wie ein Dibbuk ist der tote Dichter in Zwi Arbels Seele
liber-gesetzt: «Er geht in meiner Wohnung herum, sitzt auf dem Sofa, steht in der Kiiche.
(...) Er weigert sich, aus mir herauszukommen.» Die Riickiibersetzung gelingt nicht.

Erst jetzt, als alles verloren ist, als Arbels Frau tot ist, als Fojglman nicht mehr le!:)t,
entfalten seine Gedichte Leben. Zum zweiten Mal taucht das Ikarus-Motiv auf, gespie-
gelt in einem Gedicht, das Zwi Arbel keine Ruhe lisst: «<Meine Fliigel sind miide vom
Fliegen, / nein, nicht wie Ikarus/ werde ich in der Sonne schmelzen./ Ich werde hinunter-
stiirzen/ und im Feuer der Erde verbrennen.»

In Meggeds Roman spriihen nicht nur thematische Vielfalt und dialektische Lektiire
der jiidischen Kultur, dieser Roman kann auch als einzigartiges und zugleich
paradigmatisches Stiick der israelischen Literatur gelesen werden: Das Trauma der Ver-
nichtung geht dort mehr als in jeder anderen Literatur iiber in das Gefiihl von Schuld:
Schuld, weil man die Sprache der Uberlebenden nicht teilt, weil Weiter-Leben auch «le-
ben wie vorher» heisst.

Das Thema der Judenvernichtung ist im Roman prisent und entriickt zugleich:
Zwischen die Lesenden und die Geschichte der Verfolgung hat der Autor die schriftstel-
lerischen Versuche Fojglmans und die wissenschaftlichen Arbeiten Arbels geschoben.
Das ist ein Mittel dsthetischer Darstellung nicht-darstellbarer Realitét: In diesen Spuren
ist am ehesten das Unmogliche realisiert, das Grauenhafte zu benennen. .

Die Ubersetzung ist vorziiglich — vielleicht ein bisschen zu glatt: Die Ubersetzerin
und ihr Verleger scheinen nichts von einer Methode zu halten, die die Sprache und Kul-
tur des Originals moglichst in Ruhe liesse, dafiir aber die Lesenden zu ihnen hin bewegtf_:,
indem sie die neue Sprache zu einer «fremden Ahnlichkeit» mit der Sprache des Origi-
nals «hiniiberboge». Lediglich die Pariser Realitit scheint etwas verfremdet, wenn es

heisst «die Kirche Sainte Chapelle.
Judith Klein

Thomas M. Krapf, DIE PRIESTERSCHRIFT UND DIE VOREXILISCHE ZEIT.
Yehezkel Kaufmanns vernachlissigter Beitrag zur Geschichte der biblischen Religion,
Freiburg (Schweiz)-Géttingen: Univ. Verlag; Vandenhoeck & Ruprecht 1992 (= Orbis
Biblicus et Orientalis, Bd. 119), XIX.351 S., gr.8°, sFr 96,-.

Mit seiner im Wintersemester 1990/91 von der Kirchlichen Hochschule Berlin an-
genommenen und nunmehr gedruckt vorliegenden Dissertation hat es sich Vf zur Aufga-
be gemacht, Yehezkel Kaufmanns wissenschaftlichem Lebenswerk eine umfassende

157



Wiirdigung zuteil werden zu lassen und damit an einen jiidischen Bibelwissenschaftler
und seine Werke zu erinnern, die unter den christlichen Alttestamentlern die gebiihrende
Beachtung bislang jedenfalls nicht gefunden haben. Eine gleichsam als Nebenprodukt
der Dissertation entstandene Biographie des groBen Gelehrten, Autor u.a. der monumen-
talen TOLDOT HA-EMUNA HA-JISRAELIT (8 Teile in 4 Bénden, Tel Aviv 1937-1956),
hatte Vf bereits zwei Jahre zuvor u.d.T. YEHEZKEL KAUFMANN. EIN LEBENS- UND
ERKENNTNISWEG ZUR THEOLOGIE DER HEBRAISCHEN BIBEL (Berlin 1990 [=
Studien zu Kirche und Israel, Bd. 11]) verdffentlicht. Da3 Vfs Meinung nach - und ihr
kann man nur zustimmen - eine solche kritische Wiirdigung Yehezkel Kaufmanns nach-
gerade liberfallig ist, hat er im Untertitel seiner Arbeit schon angedeutet. Doch wihrend
er hier noch eher zuriickhaltend nur von einem» vernachléssigten Beitrag «spricht, be-
dient er sich in seiner Arbeit selbst einer deutlicheren Sprache; dort redet er ohne Um-
schweife, und dies mehrfach sogar, davon, und der darin enthaltenen» harten Kritik «ist
sich VI wohl bewuft (S.20), da3 Kaufmanns Werk in der christlichen alttestamentlichen
Wissenschaft bewuBt» totgeschwiegen «worden ist (S.6-19), und dies nicht so sehr aus
wissenschaftlichen als vielmehr aus ideologischen Griinden, wie Vf an der Wirkungs-
geschichte der durch Graf und Wellhausen eingeleiteten Pentateuchforschung und ihrer
Erben verdeutlicht (S.20-66).

Tatsdchlich ist Kaufmann, wenn er denn von christlichen Alttestamentlern {iber-
haupt wahrgenommen worden ist, stets nur als der jenige gesehen worden, der, aus wel-
chen obskuren Motiven im einzelnen auch immer, einen Frontalangriff auf Wellhausen
und seine Schiiler und Erben gestartet hat. Es stimmt zwar, Kaufmann hat sich seit seinen
ersten programmatischen bibelwissenschaftlichen Verdffentlichungen (vgl. ZAW 48
[1930], S.23-43; 518 1933], S.35 47) kritisch mit den von der Wellhausen’schen Schule
vertretenen Forschungsergebnissen auseinandergesetzt und insbesondere gegen deren
Spitdatierung der Priesterschrift Stellung bezogen, er hat sich sogar» von Wellhausen
seine Fragestellung diktieren «lassen (S.311); dennoch war nicht die Kritik an
Wellhausen der Motor seiner Forschung, wie Vf mit Recht herausstellt. Kaufmann war
kein Literarkritiker, und es waren auch nicht die literarkritischen Ergebnisse, die seinen
Widerspruch erregt haben. Vielmehr weist ihn sein (Haupt)Werk als Religionshistoriker
aus, der an der von der Wellhausen’schen Schule griindlich verkannten und mif3 gedeu-
teten Religionsgeschichte des alten Israel seine Kritik vorbringt.

Entsprechend rekapituliert Vf im zweiten Teil zunichst nicht nur Kaufmanns
religionsgeschichtlichen Ansatz (S.71-77), sondern referiert dankenswerterweise zu-
gleich in aller Ausfiihrlichkeit die Ergebnisse seiner diesbeziiglichen Untersuchungen
und ermdoglicht es damit dem Leser, sich mit Kaufmanns Werk(en) bekannt zu machen
(S.78-209). In dhnlicher Ausfiihrlichkeit stellt er sodann Kaufmanns Deutung (der
Entstehungsgeschichte) der Priesterschrift dar (S.210-268); danach erst wendet er sich
der Kritik an Wellhausen zu (S.269-278).

Die Wirkungsgeschichte, die Kaufmanns Datierung der Priesterschrift in die
vorexilische Zeit ausgelost hat, sowie die Modifizierungen, die von seinen »Schiilern«
an seinen Thesen angebracht worden sind, sind Gegenstand des dritten Hauptteiles. Da-
bei stehen die Namen von Menachem Haran (S.285-292) und Israel Knohl (S. 293-295),
auch Moshe Weinfeld und Jacob Milgrom (S.302-303) fiir die wesentlich religions-
geschichtliche Seite der forschungsgeschichtlichen Auswirkungen Kaufmanns, wihrend
sie an Avi Hurvitz’ (S.296-298) und Meir Parans Arbeiten (S.299-301) fiir den
philologisch-linguistischen Aspekt exemplifiziert werden.

Die Konsequenzen schliefllich, die sich aus einem Ernstnehmen der von Kaufmann
und seinen Nachfolgern erbrachten Forschungsergebnisse fiir die Darstellung der
biblischen Geschichte und der Religionsgeschichte Israels ergeben, reflektiert V£, durch-
aus kritisch, in einem kurzen Epilog (S.306-312), und zwar hinsichtlich der Methoden-
fragen ebenso wie hinsichtlich ihrer inhaltlichen Problematik. Dabei ist sich Vf. im kla-

158



ren dariiber, daB eine vorexilisch datierte Priesterschrift die unter Alttestamentlern noch
immer weit verbreitete Unterscheidung von (spitem) priesterschriftlichen Gesetz und
(dlterem) Erzihlungsmaterial obsolet werden 148t und eine Neufassung der Literatur-
und Religionsgeschichte Israels verlangt (S.312); denn die Priesterschrift als umfang-
reichste Pentateuchquelle »ist vollkommen anders zu verstehen, je nachdem ob sie im hi-
storischen Kontext der vor- oder in jenem der exilisch-nachexilischen Epoche gesehen
wird« (S. 311).

Wenn auch das Buch gelegentlich etwas miihsam zu lesen ist, und die polemischen
(Zwischen)Tone gerade im ersten Hauptteil gewil3 nicht allenthalben auf ungeteilte Zu-
stimmung stoBen werden, darf Vf gleichwohl fiir sich in Anspruch nehmen, nicht nur ein
wichtiges, sondern zugleich auch ein notwendiges Buch geschrieben zu haben. Indem er
an Kaufmanns Beitrag zur Bibelwissenschaft erinnert, liefert er zum einen eine notwen-
dige Erganzung fiir die bis herigen (christlichen) Darstellungen der Geschichte der histo-
risch-kritischen Erforschung des Alten Testaments, in denen man ein Kapitel iiber den
Ertrag der jiidischen Bibelwissenschaft allenthalben vergeblich sucht. Zum anderen deu-
tet es, indem es eine Alternative zu den bislang beschrittenen Wegen der Forschung
aufzeigt, einen moglichen Ausweg aus der heute viel behandelten Krise, besser: Sack-
gasse an, in die sich die von Graf und Well hausen einst initiierte und von ihren Schiilern
und Erben mit Enthusiasmus fortgesetzte Pentateuchforschung am Ende selbst hinein-
mandvriert hat. Wer ernsthaft an Pentateuchforschung interessiert ist, er wird die hier
angezeigte forschungsgeschichtliche Arbeit fernerhin nicht unbeachtet lassen diirfen.

S. Schreiner

Dirk U. Rottzoll, RABBINISCHER KOMMENTAR ZUM BUCH GENESIS. Dar-
stellung der Rezeption des Buches Genesis in Mischna und Talmud unter Angabe
Targumischer und Midraschischer Paralleltexte, Walter De Gruyter, Berlin, New York
1994, 539 S.

Es kommt nicht alle Tage vor, daB ein Student, der gerade seine letzten Proseminar-
scheine macht, ein bedeutendes Nachschlagewerk veroffentlicht. Der Student der Hoch-
schule fiir Jiidische Studien, Dirk U. Rottzoll hat eben ein solches Werk vorgelegt. Der
Autor, Jahrgang 1966, hat freilich schon ein Studium der protestantischen Theologie an
den Universititen Mainz und Marburg hinter sich und promoviert zur Zeit bei dem
emeritierten Alttestamentler 0. Kaiser uber den Propheten Amos.

Das Werk von Dirk U. Rottzoll ist eine hilfreiche Kompiliation rabbinischer Ausle-
gungen zum ersten Buch Mose, die nach dem biblischen Text angeordnet, iibersetzt und
erklért werden. Durch den ausfiihrlichen Apparat kann man sich leicht einen Uberblick
tiber die einschligigen rabbinischen Exegesen verschaffen. Auf Vollstandigkeit erhebt
der Verfasser ausdriicklich keinen Anspruch, so daB wir Liicken nicht nachzuweisen
brauchen. Aber das mit groBem Fleil zusammengetragene und hervorragend erschlosse-
ne Material bietet einen iiberwiltigenden Einblick in die exegetische Leistung der
Rabbinen.

D. Krochmalnik

Johann Friedrich von Meyer. DAS BUCH JEZIRA (dt., hebr.), (Ubers), Eveline
Goodman-Thau, Christoph Schulte (Hrsg.), mit Nachworten von Mosche Idel und Wil-
helm Schmidt-Biiggemann, Jiidische Quellen, Bd.1, Akademie Verlag Berlin 1993.

Der Nachdruck der hebréisch-deutschen Edition des SEFER JEZIRA des christli-
chen Kabbalisten Johann Friedrich von Meyer aus dem Jahre 1830 eroffnet die von E.
Goodman-Thau und Chr.Schulte herausgegebene Reihe MEKOROT ISRAEL des
Moses Mendelssohn Zentrums der Universitit Potsdam. Die Herausgeber meinen am

159



Ende ihres Vorworts, daf} sich kaum ein anderes Buch als das SEFER JEZIRA, «diesem
dltesten bekannten philosophischen Werk der jiidischen Tradition» so gut zur Ouvertiire
der Reihe eignet. Die Frage ist, warum die Herausgeber der Reihe «Jiidische Quellen»
ausgerechnet auf die Edition eines christlichen Kabbalisten zuriickgreifen, der sich sei-
nerseits unkritisch auf die fehlerhafte Ausgabe der Editio Princeps von Mantua ( 1562)
durch den Christen Johann Stephan Rittangel (Amsterdam 1642) stiitzt. Von diesen Aus-
gaben schreibt der Talmudiibersetzer Lazarus Goldschmidt in seiner kritischen Ausgabe
des SEFER JEZIRA (1894), daB sie «einen viel geringeren Werth (haben), als die seitens
der Juden veranstalteten Ausgaben» und macht sich in seinen Noten iiber die
philologischen Schnitzer von Meyers lustig. Das Argument der Herausgeber, daf alle
vorhandenen Ausgaben philologisch zu wiinschen {ibriglieBen, ist verwunderlich. Es
gibt ein mehr oder weniger an Zuverléssigkeit. Die Zweisprachigkeit kann auch nicht als
Argument herhalten. Gibt es doch die freilich auch nicht unproblematische aber durch-
aus wissenschaftliche, zweisprachige und vokalisierte Ausgabe von Lazarus
Goldschmidt. Die hat allerdings schon die Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1969
nachgedruckt. Gewiss, die Herausgeber heben zu recht hervor, daf3 die Ausgabe von
Meyers selbst ein «historisches Dokument» ist. Die Frage ist aber um was fiir ein Doku-
ment es sich handelt und inwiefern es eine jiidische Quelle ist. Von Meyer war ein
Freund und Logenbruder des Schellingianers Franz Josef Molitor. Das Buch dieses ka-
tholischen Kabbalisten, «Philosophie der Geschichte oder iiber die Tradition» ( 1827)
vermittelte Gershom Scholem und Walter Benjamin den Einstieg in die jiidische
Esoterik, sie fanden iiber die christliche zur jiidischen Kabbala zuriick. Es handelt sich
also um eine christliche Quelle mit einer jiidischen Wirkungsgeschichte, die noch weit-
gehend unerschlossen ist. Die faszinierenden jlidischen und christlichen Rezeptions-
geschichten des SEFER JEZIRA werden in zwei griindlichen Nachworten von Moshe
Idel und Wilhelm Schmidt-Biggemann allgemein behandelt. Das ist immerhin ein wis-
senschaftlicher Trost.

Die Rubrizierung des Buches unter «Jiidischer Philosophie» ist {iberraschend und
interessant. Sonst wird das Buch unter «Jiidischer Mystik» untergebracht. Die eingefiihr-
ten Zuordnungen sind allerdings nicht zwingend und hangen vom Blickwinkel des Hi-
storikers ab. Das Werk beschreibt die Enstehung und Ordnung der Welt aus den Zahlen
bzw. Buchstaben des hebridischen Alphabets. In der jiidischen Esoterik gehort es zu der
Gattung Maasse Bereschit (Schopfungswerk), mit den Geheimnissen der Schopfung
befasst, die ja nach der Genesis eine Sprachhandlung war und deshalb auch als Prozess
und Kombination der Lautzeichen d.h. der Buchstaben bzw. Zahlen dargestellt werden
kann. Der Schrift wird somit ein hoher metaphysischer Rang eingerdumt. Schon in den
Spriichen der Viter heifit es, daf} die Schrift prixistent zur Welt ist ( V, 6; Awot von R.
Nathan II, 37 und BT Pessachim 34). Das steht im Gegensatz zu der metaphysischen
Deklassierung der Schrift im Platons 7. Brief, wo sie nur die sechstklassige Abbildung
der Idee und in Aristoteles Schrift iiber die Interpretation (Peri Hermeneia 1,16a3), wo
die Schrift der drittrangige Ausdruck der Dinge ist. In Platons Dialog Phaidros (275d)
wird die Schrift gegeniiber dem lebendigen Lehrgesprich als scheinlebendiger, toter
Buchstabe, als litera mortua abgewertet. Diese Abwertung des literalen gegeniiber dem
oralen Medium wird in der europdischen Tradition durch das urspriinglich ganz anders
gemeinte Dictum des Paulus im 2. Korinther-Brief verstirkt: Der Buchstabe totet, der
Geist macht lebendig. Wenn, wie Jacques Derrida in seinem Buch «La Grammatologie»
gezeigt hat, die Benachteiligung der Schrift als geistfernes gegeniiber der Stimme als
geistnahes Medium ein beherrschender Zug alles bisherigen abendlidndischen Denkens
war und verantwortlich fiir seine grundsitzlichen Illusionen ist, dann kann man, wie die
Herausgeber andeuten, einem Weltverstindnis, das wie das SEFER JEZIRA von dem
Primat der Schrift ausgeht, ja die Geschopfe, nach Jehuda Halevis Bemerkung in seinem
Buch Kusari (IV, 25) geradezu als Schrift Gottes (Michtaw Elokim Hu Jezirotaw) be-

160



schreibt, ein aktuelles philosophisches Interesse abgewinnen. DaB die Schopfung ferner,
wie die Offenbarung als sprachliche Selbstmitteilung Gottes aufgefasst und daher nicht
als physikalisches sondern als linguistisches Faktum erscheint, das linguistisch e_rfasst
und beeinfluBt werden kann, eréffnet auch aufregende Perspektiven fiir einen dialog-
philosophischen und kommunikationstheoretischen Zugang zum Werk. Doch das
bediirfte mehr als nur apetitanregender Andeutungen. )
AuBerdem galt das SEFER JEZIRA durchaus als Werk der Naturphilosophie. In
seinem Kusari stellt Jehuda Halevi den SEFER JEZIRA als ein Stiick von den Uberresten
von der jiidischen Naturphilosophie (Mikzat Mischjarei Chochmot Hatewa) vor, die ur-
spriinglich in Israel gepflegt wurde und infolge des Exils untergegangen war (IV, 25).
Am Ende des Abschnitts vergleicht er ausdriicklich diese jiidische mit der Weisheit der
griechischen Philosophen. Die «Wege der verborgenen Weisheit» (Netiwot Plijot
Chochma) die das SEFER JEZIRA darstellt, galten vor dem Aufkommen der
kabbalistischen Interpretation ganz allgemein als der chalddischen und griechischen ver-
wandte philosophische Weisheit. Chacham bzw. Talmid Chacham entsprechen schon im
rabbinischen Schrifttum dem griechischen Sophos bzw. Philosophos und man hat der
griechischen Philosophie bzw. den griechischen Philosophen im Talmud die Weisheit
keineswegs streitig gemacht; sie werden Chochmat Jewanit bzw. Chachmei Jawan ge-
nannt. Auf die dltere philosophische Auffassung des SEFER JEZIRA mit dem Er-
kenntnisinteresse der modernen Sprachphilosophie zuriickzukommen ist eine interes-
sante Anregung der Herausgeber; ihre Ausgabe reicht aber fiir diesen Zweck nicht aus.

D. Krochmalnik

Dieter Blohm / Rachel Stillmann, MODERNES HEBRAISCH, Lehrgang fiir Fort-
geschrittene, Teil 1, Dr. Ludwig Reichert Verlag Wiesbaden 1992, 382 Seiten, DM 38,—
; eine begleitende Sprachlehrkassette (C90) DM 34,—.

Nach vielen Jahren ist nun endlich auch ein serioses Lehrbuch des Modern-
hebriischen fiir Fortgeschrittene auf deutsch erschienen. Dafiir ist nicht nur den Autoren,
sondern auch dem Dr. Ludwig Reichert-Verlag zu danken, der auch die Verdffentlichun-
gen der Hochschule fiir Jiidische Studien in Heidelberg herausgibt. Dieses sowohl
philologisch als auch sprachlich kompetente Lehrbuch des Modernhebriischen ist je-
doch nicht fiir Anfénger, sondern fiir bereits ziemlich Fortgeschrittene gedacht. Die ge-
samte hebriische Laut- und Formenlehre werden als bereits bekannt vorausgesetzt.

Der vorliegende Band besteht aus 12 Lektionen, wobei fiir jede Lektion von _den
Autoren 16-20 Unterrichtsstunden empfohlen werden (Seite X). Daraus wird ersichtlich,
wie anspruchsvoll dieses Lehrbuch ist. Jeder aber, der Interesse an einer gediegenen
Ausbildung im Modernhebriischen hat, wird an diesem Lehrgang von Blohm - Still-
mann nicht vorbeikommen. - Jede Lektion beginnt mit einem hervorragenden systemati-
schen Grammatikteil mit einer Zusammenstellung von sprachlichen Komplexen, die
thematisch, syntaktisch, stilistisch oder idiomatisch zusammengehéren. Dem Gramma-
tikteil folgen dann (leider nur teilweise vokalisierte) Vokabellisten, in denen die ange-
fiihrten Vokabeln meist zusétzlich noch in einem kurzen nicht iibersetzten Kontext ver-
deutlicht werden, ehe dann hebriische Texte zur Ubersetzung ins Deutsche angefiihrt
werden, in denen sowohl die behandelten Sprachstrukturen des Grammatikteils als auch
die neuen Vokabeln ausfiihrlich und in verschiedenen Konstellationen geiibt werden. Bei
den Ubungen ist didaktisch sehr gut, daB ein Sachverhalt zunichst in der 3. Person und
anschlieBend in Dialogform in der 1. und 2. Person dargestellt wird. Dadurch wird der
Lehrstoff in allen 3 Personen geiibt. Dem hebriischen Ubungsteil folgen deutsch-
hebriische Ubersetzungsiibungen, wobei zu schwierigen Passagen Ubersetzungsvor-

161



schlige gemacht werden, die sehr hilfreich sind. Diesen hebriisch-deutschen und
deutsch-hebriischen Ubersetzungsiibungen schlieBen sich dann einsprachige hebriische
Konversationsiibungen an - ebenfalls mit Schwerpunkt auf den im Grammatikteil und in
den vorausgegangenen Ubungen behandelten Strukturen einschlieBlich der Wortschatz-
libungen zu den vorausgegangenen Vokabellisten. Abgeschlossen wird der umfangrei-
che Ubungsteil jeder Lektion mit Ubungen zum Lese- und Horverstehen. Leider ist den
Ubungen kein Schliissel beigefiigt - ebenso wie eine Ubersetzung der Lektionstexte fehlt
-, was darauf hinweist, daB} dieses Lehrbuch vor allem fiir den Klassenunterricht konzi-
piert wurde. Die Konversationsiibungen und jene zum Lese- und Horverstehen sind zum
Teil auch auf Band gesprochen. Diese Teile sind im Buch extra gekennzeichnet. Leider
ist nur ein kleiner Teil der tibungen auf Band aufgenommen (fiir das Lehrbuch von 382
Seiten nur eine C90-Kassette). Gerade wo dieses Lehrbuch mit der Vokalisierung sehr
zuriickhaltend ist (was vom didaktischen Standpunkt aus sicher zu begriifien ist), wire
die Aufnahme samtlicher Texte auf Band duflerst wiinschenswert gewesen - vor allem
fiir jene, die das Lehrbuch im Selbstunterricht durchnehmen wollen. Dies wird allerdings
nur ziemlich Fortgeschrittenen gelingen. Weniger Fortgeschrittene sollten dieses Lehr-
buch lieber im Rahmen eines Kurses mit einem Lehrer verwenden. Beide Gruppen wer-
den aus dem Lehrbuch groen Nutzen ziehen - und der Lehrer wird fiir die Fiille des
gebotenen Materials dankbar sein.

F. ‘Werner

Arno Herzig, Julius H. Schoeps, Saskia Rohde (Hg.), REUCHLIN UND DIE
JUDEN, Sigmaringen: Jan Thorbecke Verlag 1993 (= Pforzheimer Reuchlinschriften,
Band 3), 270 S. mit 16 Abb. gr.8%, DM/sFr. 58,—; 6S 460,—.

Wann immer das Verhéltnis von Juden und Christen im Zeitalter des Humanis-
mus und der Reformation diskutiert wird, und dies ist schon hiufig genug der Fall gewe-
sen — besonderer Aufmerksamkeit gewiirdigt wird dabei stets auch Johannes Reuchlin,
den man nur allzu gerne, allerdings nicht ganz zu Recht, den Vater der (neuzeitlichen)
christlichen Hebraistik nennt. Entsprechend oft ist denn auch das Thema Reuchlin und
die Juden bereits verhandelt worden; an Literatur dazu besteht ganz gewiss kein Mangel.
Dennoch hat sich Reuchlins Geburtsstadt, die Stadt Pforzheim, nicht entmutigen lassen,
1991 zu einem internationalen Kongress einzuladen, der sich ein weiteres Mal mit die-
sem Thema, vor allem aber mit dem (aktuellen) Stand der Auseinandersetzung um dieses
Thema befassen sollte. Die Vortrige, die anldsslich dieses Kongresses gehalten worden
sind, liegen nun — in iliberarbeiteter Form, d.h. mit teilweise sehr umfangreichem wissen-
schaftlichen Apparat versehen und zu lingeren Abhandlungen ausgearbeitet — in dem
hier anzuzeigenden Buch abgedruckt vor.

Zusammengefasst sind sie zu vier Themenbereichen. A. Herzig (Die Juden in
Deutschland zur Zeit Reuchlins, S. 11-20) und R. Wohlfeil (Die Juden in der
zeitgendossischen bildlichen Darstellung, S. 21-35 u. 15 Abb.) stecken den zeit-
geschichtlichen Rahmen des Themas ab und erldutern dessen kulturhistorischen Hinter-
grund.

Mit der Rolle Reuchlins in der Geschichte der theologischen und juristischen Dis-
kussion um die «Judenfrage im Zeitalter des Humanismus» und seiner Stellung zur Re-
formation in dieser Hinsicht befassen sich H.A. Obermann (Johannes Reuchlin: Von
Judenknechten zu Judenrechten, S.39-64), F. Lotter (Der Rechtsstatus der Juden in
den Schriften Reuchlins zum Pfefferkornstreit, S. 65-88), E. Opitz (Johannes Reuchlin
und Josel von Rosheim. Probleme einer Zeitgenossenschaft, S. 89-108), H.J. Hillerbrand
(Vom geistigen «Holocaust» zur rechtlichen Toleranz. Bemerkungen zum Thema Johan-

162



nes Reuchlin und die Reformation, S.109-122), H. Scheible (Reuchlins Einfluss .auf
Melanchthon, S. 123-149) und M. Goshen-Gottstein s.A. (Reuchlin and his Generation,
S.151-160). .

Den Gelehrten, insbesondere den Hebraisten und Erforscher der Kabbala wiirdi-
gen S. Rhein (Der jiidische Anfang. Zu Reuchlins Archéologie der Wissenschaften,
S.163-174), K.E. Grozinger (Reuchlin und die Kabbala, S.175-187) und M. Awerbuqh
(Uber Juden und Judentum zwischen Humanismus und Reformation. Zum Verstindnis
der Motivation von Reuchlins Kampf fiir das jiidische Schrifttum, S. 189-200).

Zwei Aspekte der «Wirkungsgeschichte» Reuchlins schliesslich beleuchten J.H.
Schoeps (Der Reuchlin-Pfefferkorn-Streit in der jiidischen Historiographie des 19. und
20. Jahrhunderts, S.203-212) und M. Pazi (Max Brod iiber Reuchlin, S: 213-2_24).
Englischsprachige Summaries der einzelnen Beitriige (S. 227-230), eine ausfiihrliche
Bibliographie (S.231-247) sowie allfillige Register (S.248-254) schliessen den Band
ab.

Es war Ludwig Geiger, der in seinem Buch Johann Reuchlin. Sein Leben und seine
Werke (Leipzig 1871) in extenso auf Reuchlins ambivalente Haltung den Juden un'd _dem
Judentum gegeniiber aufmerksam gemacht hatte; und das von ihm einst konzipierte
Reuchlinbild ist trotz aller Diskussion und Kritik, die es daran im Lauf der Jahre von
verschiedener Seite immer wieder einmal gegeben hat, iiber die Zeiten im Grunde aktuell
und giiltig geblieben. Auch durch die in dem vorliegenden Band zusammengestellten
Konferenzbeitriige wird es letztlich in seiner Richtigkeit und Giiltigkeit nur um ein wei-
teres Mal bestitigt. Das Verdienst dieser Beitriige freilich ist es, das Fundament, auf
dem dieses Bild errichtet worden ist, dem heutigen Stande der Forschung entsprechend
verbreitert und je auf ihre Weise dem Bild selbst die notigen Facetten hinzugefiigt zu

haben.
S. Schreiner

Friedrich-Wilhelm Marquard:: WAS DURFEN WIR HOFFEN, WENN WIR
HOFFEN DURFTEN? EINE ESCHATOLOGIE Band 1, Chr. Kaiser Giitersloher
Verlagshaus, Giitersloh 1993, 482 Seiten, ISBN 3-579-01925-2. ]

Auch sein neuestes Werk 1Bt M. in der assoziativ-differenzierenden Breite seiner
scharfsinnigen Darstellung als ein Schiiler K. Barths und der Dialektischen Theologie
erkennen, in der Themenbearbeitung aber doch weit und «fortschrittlich» iiber sie hin-
ausgehend. Er ist, obwohl Systematiker, gewiB nicht einfach und leicht zuginglich zu
lesen. Man braucht schon seine Zeit, um sich auf ihn und seine Gedankenfiihrung mit
ihren zahlreichen «Exkursen» einzustellen, aber man braucht wesentlich linger, bis man
ihn, auch nach der reinen Lesezeit, «aus der Hand legt». In der Fiille der christlich-jiidi-
schen Literatur der letzten Jahrzehnte bleibt er eine eigenwillige Ausnahmeerscheinung,
bes. in der Unnachgiebigkeit, mit der er die jiid. Tora (Halacha) als auch fiir die Christen
noch von existentieller Bedeutung verteidigt oder reklamiert («Halacha des Hoffens»!).
So etwa bereits im Vorwort: «Doch vielleicht kann nun schon der vorliegende Band der
Eschatologie zeigen, wie ganz und gar nach meiner Erkenntnis der «historische Jesus»
ein «eschatologischer» ist: reiner Zukunftsmensch in allem, was er lehrte, tat und war.
Als Dieser brachte er uns Gojim zur noachidischen Tora, in der auch wir — sie tuend —
werden das Reich Gottes ,,erben*? — jedenfalls von Ferne sehen konnen.» M. kann L}nd
will kein «unpolitischer» Mensch sein. Darum 18t sich fiir ihn «die Aufgabe der christ-
lichen Eschatologie biindig bestimmen als christliche Lehre von der Weltrevolution»,
oder «Der ethische Ermutigungszusammenhang, den Eschatologie in den biblischen
Verheissungen zweifellos iiberall hat, ist verdringt worden von intellektuellen
Problematisierungen der Zukunft iiberhaupt, und statt zukunftstrichtig zu leben — das ist
u.E. der praktische Sinn aller christlichen Eschatologie —, lehrte Eschatologie je langer je
mehr: die Zeit richtig denken.»

163



Art. 17 CA signalisiert unter Ausschaltung «etlicher jiidischer Lehren» (Diesseits-
hoffnung) eine Verengung auf den Gedanken von «Heilsgeschichte» (im) Sinne einer
nichtweltlichen, un-weltlichen oder iiberweltlichen Geschichte», die «in der Folge aber
auch unbrauchbar zur Bezeichnung der biblischen Hoffnungen» wird.

«Die menschliche Hoffnung entspringt der Erfahrung des Mangels, die christliche
dagegen der Verheissung und den Verheissungen Gottes...» Sie ist «teleologisch», nicht
«axiologische» Eschatologie.

Doch daran schlieft sich sofort die «Fraglichkeit Gottes» an, aus der manche nur
eine «Zukunft der Illusionen» abzuleiten vermogen. Und so wird bei M. «die Gottes-
lehre», d.h. Gott zum letzten Wort des christlichen Glaubens. Das Inhaltsverz. auch des
Bd.3 verrit uns schon jetzt, wo das alles (am Ende) «neu» (i.S. von «wirklich», nicht
«anders») herauskommt: «Allein Gott in der Hoh sei Ehr», jedoch nicht ohne eine (auch
unterwegs immer wieder anzutreffende) «Rekapitulation: Noch einmal Auschwitz: Diir-
fen wir hoffen....»

Bis dahin werden wir damit beschiftigt sein, den gedanklichen und theologischen
Reichtum seines umfangreichen Werkes auszuschopfen, das sich nicht nur durch oft
tiberraschende Einzelexegesen auszeichnet, sondern dadurch, dal M. stindig und
unaufgebbar Ernst macht mit unserer «jiidischen Wurzel», sei es «die Schrift», die «Ge-
schichte Israels», Jesus (der «Israel-Férmige»), Paulus oder andere ntl. Autoren. Er tut
dies nicht laut und penetrant gewaltsam, sondern in unaufdringlicher Uberzeugungs-
arbeit, die dem Leser noch «Luft zum Atmen lidft» («biblisch», nicht «biblizistisch» und
unter Vortduschung einer «lehrhaften Einheit»). Es geht um die «Israel-Geschicht-
lichkeit des christlichen Hoffens». «Die Gojim werden eingeholt in die Hoffnungs-
geschichte Israels»: sie werden zu (Mit-) Erben, nicht zu «Enterbern». «Nicht-Juden
miissen es sich gefallen lassen, jetzt jiidisch identifiziert zu werden» - ohne «Juden»
werden zu miissen, versteht sich.

Die Fiille schon dieses ersten Bandes einer eschatologischen Trilogie mit den
Schwerpunkten «Hoffnung — der Weg der Zukunft», «Das Problem der biblischen Ver-
heiBungen als Materie fiir eine christliche Eschatologie» (mit einer umfassenden Dar-
stellung der «Noachidischen Gebote»!) und «Christus: VerheiBung, Quell der Verhei-
Bungen» kann in einer so kurzen Rez. unmoglich angemessen dargestellt werden.

Das Buch sollte «mit offenen Ohren» gelesen werden, damit «die Augen aufge-
hen»! Seine Auswertung sollte allerdings, sp. in Bd.3, durch ein detaillierteres und um-
fangreicheres Sachregister (an sich gegeniiber den friiheren Bénden ein Fortschritt) er-
leichtert werden.

H. L. Reichrath

Ruth Gay: GESCHICHTE DER JUDEN IN DEUTSCHLAND. Von der Romerzeit
bis zum zweiten Weltkrieg. Mit einer Einleitung von Peter Gay. Aus dem Englischen von
Christian Spiel. Miinchen: C.H. Beck, 280 Seiten mit 274 einfarbigen und 20 farbigen
Abbildungen. Leinen, 78.-DM, ISBN 3-406 37603-7..

Wieder mal ein neues Buch iiber die Geschichte der Juden in Deutschland mag man
denken, wenn man den Titel der neuen Arbeit von R. Gay liest. Sicher, ein neues Buch zu
einem alten Thema. Das besondere hierbei liegt auch nicht in Titel und Untertitel, son-
dern in Aufmachung und Anspruch dieses Buchs. Nach einer alten deutschjiidischen
Tradition will es vor allem ein Gedenkbuch sein. Gedenken soll es an eine alte und lange
Geschichte, die mit dem Untergang des deutschen Judentums in der Schoa zuende ging.
Ebenso soll es aber auch dem Ausklingen einer sehr speziellen Kultur, eben der deutsch-
jlidischen, gedenken, die die Verpflanzung nach Paléstina nicht iiberlebt hat. Eine Kultur
verschwand in einer historischen Sackgasse. Aber ist dem wirklich so, in allen seinen
Konsequenzen? Ist die Tatsache, da3 sich die Vertretung der Juden in Deutschland nun

164



Zentralrat der Juden in Deutschland nennt, und die, dass von den vielleicht vierzig- bis
fiinfzigtausend Juden, die heute in Deutschland leben, nur die allerwenigsten Vorfahrfan
vorweisen konnen, die bereits vor der Zeit des NS-Terrors in Deutschland lebten, bereits
Grund genug, von einem zarten Keim einer neuen Gemeinschaft zu sprechen, und'dabt_al
diese Gemeinschaft gleichsam historisch zu entwurzeln? Dies mag eine Frage sein, d{e
noch nicht in unserer Generation beantwortet werden kann. Neuere Forschungen schei-
nen zumindest anzudeuten, das nicht jegliche Kontinuitéiten abbrachen, es in vielen Be-
reichen wie im religitsen und konomischen Heimkehrer gab, wie schwer sie auch im-
mer mit sich zu ringen hatten.

Und wie schade wiire es auch, wenn das Kapitel dieser inmensen Kultur und Ge-
schichte so einfach zuende sein sollte. Genausowenig, wie der Weg des deutschen
Judentums in diese Sackgasse der Amalganisierung an die deutsche Gesellschaft fahren
muf3te, genausowenig war die Geschichte der Juden in Deutschland einheitlich. Das zeigt
dieses, bis hierher etwas schlecht weggekommene, Buch auf herrliche Weise. Der
Leitgedanke der Autorin war es nicht, die Geschichte der Juden — wie so oft geschehen —
als eine einzige Kette von Katastrophen, Verfolgungen und Pogromen zu sehen, denn
dies heifit die friedlichen Zeiten und jiidischen Reilitaten zu schmélern, und deren Lei-
stungen unterzubelichten. Es will vielmehr ein Portrait sein, das die ganze Spannl?relte
jiidischen Lebens, Kultur, Religion und Okonomie, in Ereignissen und Gestalten, mit all’
ihren guten und schlechten Seiten, vorstellt. Es ist vor allem ein Bericht liber den A'lltag,
«die Kidmpfe in jeder Epoche und Belohnungen.» In groBformatiger Ausfithrung ist es
mit einer Reihe von Bildern und Quellen ausgestattet «als Mosaiksteine einer tiberwilti-
genden Fiille des kulturellen Gedichtnisses, dessen Reichtum selbst fiir die européische
Geschichte einzigartig ist.» Gleichberechtigt steht der jiidische Handelsagent Karls des
GroBen aus dem 9. Jahrhundert neben dem Minnesinger des 13. Jahrhunderts und den
Biirgern Frankfurts, die bei einem Pogrom im 17. Jahrhundert ihren jiidischen Nachbarn
zur Hilfe kamen. Aber auch die grossen Gestalten der jiidischen Geschichte, die ebenso
fiir die deutsche Geschichte von Bedeutung sind, wie Moses Mendelssohn, Rahel
Varnhagen, Heinrich Heine und Ludwig Bérne, haben den ihnen wiirdigen Platz gefun-
den. So ist in ihrer Auswahl und Darstellung Ruth Gay ein faszinierendes und wunder-
schon anzuschauendes Lesebuch gelungen, welches das Eigenleben der jiidischen
Minoritat als auch deren Ausstrahlung auf die gesamte deutsche Geschichte eindringlich

und verstiandlich vorstellt.
J. Kurz

Jerzy Tomaszewski (Hg), NAINOWSZE EZIEJE ZYDOW W POLSCE, w zarysie (do 1950
roku) [NEUESTE GESCHICHTE DER JUDEN IN POLEN, im Uberblick (bis 1950)],
Warszawa: PWN 1993, 499 S, gr. 8o.
Andrzej K. Paluch (Hg), The Jews in Poland, Bd. I, Cracow: Universititsverlag 1992, 510 S.
gr. 80 (= Festschrift fiir Prof. J.A. Gierowski zum 70. Geburtstag), o
Mit diesen beiden Binden wollen, wie den jeweiligen Vorworten zu entnehmen ist, die
beiden vor einigen Jahren an den Universititen in Warschau und Krakau eingerichteten Insti-
tute fiir die Erforschung der Geschichte und Kultur der Juden in Polen ihre ersten grosseren
Arbeitsergebnisse vorstellen, und diese verdienen, um es gleich eingangs zu sagen,
uneingeschriinkte Anerkennung. Die thematische Abgrenzung der beiden Bénde reflektiert
dabei zugleich die jeweilige Spezialisierung der genannten Institute. o
Mit dem von J. Tomaszewski, Direktor des Centrum Badania i Nauczania Dziejow i
Kultury Zydéw w Polsce im. Mordechaja Anielewicza [Mordechaj-Anielewicz-Zentrum fiir
Erforschung und Studium der Geschichte und Kultur der Juden in Polen] genannten In_sututs
an der Warschauer Universitiit, herausgegebenen Band hat die polnische Historiographie nun
wieder eine das 19. Jh. und die erste Hilfte des 20. Jh. umfassende Synthese der Geschichte

165



der Juden in Polen aufzuweisen, wie sie sie seit mehr als sechzig Jahren nicht mehr hervor-
bringen konnte. Im Teil I Vor der Wiedererlangung der Unabhdingigkeit (S. 13-139) blickt P.
Wrobel in differenzierender Analyse der je eigene Weg gegangenen Geschichte der Juden in
den drei Teilungsgebieten Polens zurlick auf das 19. Jh. bis zum Ende des Ersten Weltkrieges.
Mit den komplizierten Verhiltnissen im Vielvolkerstaat Polen der sog. Zwischenkriegszeit,
fiir die einen die Bliitezeit jiidischen Lebens in Polen, fiir die anderen der Anfang von seinem
gewaltsamen Ende, setzt sich J. Tomaszewski in Teil II Die unabhdingige Republik (S. 143-
269) auseinander. Die Jahre 1939-45 sind Gegenstand der Analyse von T. Prekerowa in Teil
I Krieg und Okkupation (S. 273-384), wobei die Autorin ihr besonderes Augenmerk einer-
seits auf die Versuche der jiidischen Selbstbehauptung und zum anderen auf die polnisch-jii-
dischen Beziehungen bis heute traumatisch gebliebenen ersten Nachkriegsjahre 1945-50
schliesslich behandelt J. Adelson im Teil IV Im sogenannten Volkspolen (S. 387-477). Eine
sorgfiltig ausgewihlte Bibliographie (S. 480-485) und allfillige Register schliessen den
Band ab.

Wenn auch das Schwergewicht der Darstellung eindeutig auf der politischen Geschich-
te, der Rechts-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte liegt, so bleiben deswegen doch kultur-
und religionsgeschichtliche Fragestellungen nicht ausgeblendet. Ausfiihrlich beschiftigen
sich die Autoren, wie konnte es auch anders sein, mit den polnisch-jiidischen Beziehungen
unter den jeweiligen politischen und 6konomischen Verhiltnissen. Wihrend das Buch so
insgesamt seinen Wert in der darin geleisteten geschichtlichen Synthese hat, so kommt im
Blick vor allem auf den letzten Teil noch hinzu, dass er in diese Form erst jetzt nach Offnung
bislang verschlossener Archive hat geschrieben werden kénnen, wie sich denn dank der jetzt
zugédnglich gewordenen Quellen auf manche Ereignisse eine zum Teil andere Sicht ergibt.
Freilich sind sich die Autoren durchaus bewusst, wie der Herausgeber im Vorwort selbst-
kritisch bemerkt, dass trotz allen Bemiihens um Prizision in der Sache nicht nur manche Fra-
ge (offen) geblieben ist, ja bleiben musste, da sie weiterer eingehender Studien verlangt, son-
dern auch spiirbare Liicken vorhanden sind, hinsichtlich der inneren Entwicklung der jiidi-
schen Gemeinschaft etwa. Trotz allem wird dieses Buch zum Standardwerk fiir jeden mit der
darin behandelten Geschichte befassten Studierenden zidhlen, und man wiinscht ihm, dass es
als solche auch seine Verbreitung — und Ubersetzung in andere Sprachen — finden mochte.

Zur Standardliteratur wird auch der andere hier anzuzeigende Band zu zihlen sein, auch
wenn es sich hierbei nicht um eine monographische Aufarbeitung, sondern um eine Samm-
lung von Aufsitzen handelt, die in der Summe gleichwohl eine Art Monographie ergeben.
Mit ihm wollen Mitarbeiter und Freunde des Zakl-ad Historii i Kultury Zydow w Polsce [In-
stitut fiir Geschichte und Kultur der Juden in Polen] der Krakauer Universitit (iiber das Insti-
tut informiert K. Pilarczyk, S. 483-488) dessen Griinder und Direktor J.A. Gierowski (ein
Portrit des Gelehrten zeichnet K. Matwijowski, S. 11-22) zum 70. Geburtstag ehren und zu-
gleich eine in unregelmissigen Abstinden erscheinende Publikationsreihe The Jews in
Poland beginnen, in der ihrer Verbreitung wegen — wie in diesem Aufsatzband bereits ge-
schehen — mehrheitlich Arbeiten vertffentlicht werden sollen, die englisch, franzdsisch oder
deutsch, und nur gelegentlich polnisch, geschrieben sind. Um einen Eindruck von dem
editorischen Vorhaben zu vermitteln, seien hier die Autoren des vorliegenden Bandes I und
die Titel ihrer Beitridge aufgelistet (bei polnisch geschriebenen Aufsitzen sind die Titel {iber-
setz).

Teil I History:

B. Wyrozumska, Did King Jan Olbracht Banish the Jews from Cracow? (S. 27-37)

J. Wyrozumski, «Rechte, die Gott durch Mose dem Volk Israel gab» in mittelalterlichen
polnischen Sammlungen (S. 39-43)

J. Topolski, On the Role of Jews in the Urbanization of Poland in the Early Modern
Period (S. 45-50)

D. Tollet, Les Juifs et le trésor royal polonais sous les regnes des Wasa, 1588-1668 (S.
51-65)

166



G.D. Hundert, Was There an East European Analogue to Court Jews? (S. 67-75)J.
Ktoczowski, The Place of Jews in the Socio-religious History of Poland and the Polish-
Lithuanian-Ruthenian Commonwealth (S. 77-91)

J. Tazbir, Cruel Laughter (S. 93-99)

J. Bieniarzowna, The Role of Jews in the Polish Foreign Trade, 1648-1764 (S. 101- 109)
J. Raba, From Romanticism to Fascism: The Polish Image of Mid-17th-Century
Ukrainian Jewry (S. 111-120)

A. Kazmierczyk, The Jews in Zétkiew, Domain of Jan III Sobieski (S. 121-126)

K. Matwijowski, The Jews in the Times of Jan III Sobieski (S. 127-136)

K. Orzechowski, The Question of the Jews in the Silesian Convention, 1690-1691 (S.
137-148) _
J. Goldberg, Wie ein Priester und ein Jude gemeinsam eine Eisenmanufaktur in
Grosspolen griindeten (S. 149-160)

L. Sliwa, Jewish Settlement in Sieniawa in the 18th and Early 19th Centuries (S. 161-
172) _
H. Samsonowicz, Parish Records as a Source for the History of the Jews in Mazovia,
Late 18th and Early 19th Centuries (S. 173-179)

J. Holzer, Galizische Juden an der Universitiit Wien zur Zeit der Teilungen (S. 181-1 85)
K. Kopff-Muszyfiska, «Ob Deutsch oder Polnisch?» — ein Beitrag zur Erforschung der
Assimilation der Juden in Lemberg, 1840-1892 (S. 187-203) _
T. Gasowski, Jewish Communities in Autonomous Galicia; Their Size and Distribution
(S. 205-221)

H. Halkowski, «A brand plucked from the fire» — Polish Traces of Abraham Joshua
Heschel (S. 223-234)

S. Frost, The Jewish School Systems in Interwar Poland: Ideological Underpinnings (S.
235-244)

J.M. Matecki, Die Exzesse in Krakau im April 1918: Pogrom oder Kampf ums Brot (S.
245-257)

Teil I The Time of War and Shoah:

M. Kula, Between the Jews in Palestine and the Poles in London (S. 261-287)

L. Dobroszycki, The Jews in the Polish Clandestine Press, 1939-1945 (S. 289—296)_
L. Gerson, The Reaction of the Polish Government-in-Exile and the Allied
Governments to the News of the Endlosung: the Role of Jan Karski (S. 297-325)

A K. Paluch, Konzentrationslager Auschwitz: the View from QOutside (S. 327-339)

Teil Il Sociology, Ethnology, and Other Essays:

S. Kapralski, Sociological and Ethnographic Research on Jewish Community and
Culture in Poland (S. 343-364)

F. Gross, Zwei Generationen (S. 365-368)

B. Kowalska, A Receding World: the Jewish Religious Community in Cracow Today
(S. 369-375)

R. Scharf, What shall we tell Miriam? (S. 377-385)

O. Goldberg-Mulkiewicz, Reiseberichte aus jiidischen Shtetlech (S. 387-396)

E. Szlufik, Einige Anmerkungen zu 6konomischen Vorurteilen gegeniiber Juden (S.
397-403)

J. Tomaszewski, Polish Society Through Jewish Eyes: on the Sources of «Anti-
Polonism» (S. 405-418) '

K. Daniel & B. Traciewicz, Polish-Jewish Relations in the Vew of the Jews in Poland (S.
419-427)

K. Daniel, The Schools, the Church, and Antisemitism Among Polish Youth (S. 429-
434)

167



M. Sitarz. Some Problems of Yiddish-Polish Comparative Paroemiology (S. 435-439)
T. Polanski, Inhaltsregister zur «Quartalsschrift zur Erforschung der jiidischen Vergan-
genheit in Polen» (S. 441-445)

Teil IV Literature and Arts:

L. Krél, From Birth to Wedding Day: the Culture of Polish Jews in 19th and 20th-
Century Literature Written in Polish (S. 449-461)

C. Shmeruk, «Majufes» (S. 463-474)

M. & K. Piechotka, Der Aron-ha-Kodesch in polnischen Synagogen. Zur Entwicklung
seiner Form zwischen dem 16. und dem Beginn des 19. Jh. (S. 475-481 u. 15 Bildtafeln)

Nach der Durchsicht des Bandes kann man den Initiatoren und Herausgebern nur wiin-
schen, dass es ihnen gelingen moge, fiir die folgenden Bénde ebenso zahlreiche und
vielseitige Mitarbeiter zu finden — und das in Oxford erscheinende Jahrbuch «Polin»
wird fernerhin mit einer ernsten Konkurrenz zu leben haben!

S. Schreiner

Kliiger, Ruth, WEITER LEBEN, EINE JUGEND, Gdttingen: Wallstein-Verlag
1992, 285 Seiten.

Ruth Kliigers Autobiographie «Weiter leben» ist ihr Erstlingswerk in deutscher
Sprache, dem schon bald nach Erscheinen der Raurier Literaturpreis (fiir die beste Prosa-
Erstverdffentlichung in deutscher Sprache) zuerkannt wurde. Mit nach innen gerichte-
tem Blick erzihlt sie von ihrer Kindheit im nationalsozialistischen Wien, wo der Lebens-
raum, sich zunehmend verengend, kaum mehr Luft zum Atmen l46t. Der Vater verlidf3t
die Familie und bringt sich in Frankreich in scheinbare Sicherheit, die sich nach der Be-
setzung der «freien Zone» durch die Deutschen 1942 als todliche Falle erweist, er wird
nach Auschwitz gebracht und dort ermordet. Mutter und Tochter treten gemeinsam den
Weg nach Theresienstadt und spiter Auschwitz an, ein Platz von dem sie sagt, er sei der
abwegigste Ort gewesen, den sie je betreten habe. Eine Gratwanderung zwischen Leben
und Tod, fiir die sich kaum Worte finden lassen, legen Mutter und Tochter zuriick; wobei
das junge Midchen immer wieder in hochste Lebensgefahr geriit.

In kritischer Offenheit, sich selbst und ihre nichsten Angehdrigen nicht schonend,
lenkt sie das Augenmerk ihrer subtilen Beobachtungen auf die Risse und Spriinge fami-
lidrer Vernetzung, die sich allméhlich zu schwer iiberwindbaren Griben vertiefen. Insbe-
sondere die Beziehung zu ihrer Mutter ist problematisch, und daran é@ndert sich auch
nichts, als sie schlieBlich aus Christianstadt, dem letzten Lager, in das sie kurz vor
Kriegsende gebracht werden, fliehen und ein neues, wenn auch keineswegs normales
Leben fiihren konnen.

Die Auswanderung nach Amerika bringt zwar eine raumliche Distanz zu den qué-
lenden Ereignissen der Vergangenheit, aber die «Gespenster» weichen nicht, sie tauchen
immer wieder auf, mit ihnen umgehen zu konnen, ist das ersehnte — aber auch erreichbare
Zigl?

Ruth Kliigers Biographie fordert mit ihrer prizisen Sprache, in der sie extreme Ge-
fiihls- und Gemiitszustinde beschreibt, jeden Leser zur Stellungnahme heraus.

S. Wipfler-Pohl

168



Uwe Vetter: IM DIALOG MIT DER BIBEL, Grundlinien der Schriftauslegung
Martin Bubers, Bern (Peter Lang AG) 1993, Band 44, 353 S., DM 89.—. ‘ o

Wer sich mit Martin Bubers Werk lesend beschiiftigt hat, wird neugierig sein, die-
ses Buch kennen zu lernen. Es geht nicht nur um ein tieferes Verstindnis von Bubers
biblischen Schriften (Bd. 2 der Werke, 1964), sondern um die Grundkonzeption seines
Wirkens insgesamt einschliesslich der Schriften zur Philosophie (Bd. 1, 1962) und zum
Chassidismus (Bd. 3, 1963). Dem Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit wird begegnet
und gleichzeitig das Gesamtwerk als ,,Schule der Dialogik* beschrieben (S.9 f).

Fiir Buber ist die ,,Einheit der Schrift* grundsitzlich wichtig: von der .Te}fttreue
iiber den Respekt vor dem masoretischen Text zum Verstindnis der kompositorischen
Einheit (S. 123-125). Gleichzeitig muss ,,Bubers Bibelarbeit im Zusammenhang mit sei-
ner religiosen, historischen, sprachlichen und personlichen Philosophie® wahrgenom—
men werden (S. 11). Diese Einheit seines Werkes ist fiir manche Wissensghaf_'tler ein
Anstoss, ein Grund, ihn als unwissenschaftlich abzuqualifizieren. Das iibereinstimmen-
de Zeugnis seiner Person und seines Werkes ist aber gerade das faszinierende und iiber-
zeugende an ihm. .

In Kenntnis sowohl der kritischen Stimmen als auch der grundsétzlichen Zustim-
mung, ja Begeisterung fiir Buber untersucht Vetter nun ,,die Geschichthchke}_t gier
Schrift als Horizont der Bibelauslegung® (Sage und Geschichte, wundergewartige
Geschichtsgliubigkeit, dialogisches oder apokalyptisches Geschichtsverstindnis uv.a.),
wie Buber sie sieht. ,,Geschichte und Glaube verhalten sich nach dem Zeugnis der Bibel
wie Ereignis und Wirkung, bzw. wie Motivation und Verwirklichung®, eing Zuordnung
von Glaube und Geschichte, die ,,gegeniiber seiner Dialogphilosophie neu ist (S. '178)‘;
Vetter meint, dass die Schriftauslegung Bubers seine Dialogphilosophie ,,@berbletgt
und , korrigiert*: ,,Biblische Dialogik iiberbietet die philosophische Variante im Bereich
der normenkritischen Ethik* (S. 321). Diese Sprache, diese dogmatische Wortwahl
,.Dialogik®, ,,normenkritische Ethik* wird Buber meines Erachtens nicht gerecht. Syste-
me sind ihm fremd. Hier presst aber der christliche Theologe Buber in ein System, das
ihm nicht angemessen ist. In seiner Philosophie geht Buber vom Menschen aus, wihrend
in den Schriften zur Bibel die Offenbarung Gottes in der Geschichte Prioritit hat, aber
beide Wege fiihren zum Dialog zwischen Gott und den Menschen als Partner, zwischen
Menschen, die auf dieser Erde gemeinsam leben wollen und miissen. .

Trotz dieser kritischen Anmerkungen kann ich das Buch nur empfehlen, weil Vetter
dem biblischen Befund einfiihlsam nachgeht und sogar zum Schluss betont: Dialog-
philosophie und Schriftinterpretation sind ,,zwei ineinandergreifende und iiberschnei-
dende Zugangsweisen zur Wirklichkeit* (S. 325). _

Einige Stichworte miissen geniigen, die mit grosser Sorgfalt, vielen wertvollen Zi-
taten herausgearbeitete Tiefe und Weite von Bubers biblischer Erkenntnis zu umreissen:

— Geschichte wird als Ohnmacht Israels, als narrative Nacherzdhlung von Gottes
Handeln, als prophetische, eschatologische Heilshoffnung (entgegep dem
apokalyptischen Denken) verstanden. Eschatologische Hoffnung ,.aber gehort nicht dem
Rande der Geschichte an, wo sie ins Zeitlose verfliesst, sondern ihrer ewig wechselnden
Mitte, der erfahrenen Stunde und ihrer Moglichkeit* (M. Buber). _

— Offenbarung wandelt sich von der Offenbarung als Begegnung mit elner_Krali‘E
liber das Urphidnomen ewiger Offenbarung zur Erkenntnis ,,Offenbarung ist Gcschlchte_
und zur ,,Gottesfinsternis*: die Verfinsterung des gottlichen Lichtes wird dgrch die
riesenhaft aufgebliihte Ich/ES Relation hervorgerufen und ,,verstellt uns das Himmels-
licht*. Das ,,Schweigen* Gottes ist ein ,,Sagen durch Schweigen®. Buber korrigiert sich
nicht grundsitzlich, aber er weicht den Fragen nach dem Holocaust nicht aus, sondern
versucht die Gottesfinsternis zu iiberwinden.

— Intuition wird von Buber als Instrument wissenschaftlicher Textauslegung, als
Zugang zur Wirklichkeit, als ein notwendiges Element des Verstehens, als ,,Komponente

169



dialogischer Innewerdung* begriffen. Das Problem fiir Vetter ist, ob Buber bei der Aus-
legung der Bibel die Intuition zu weit treibt, etwa bei der Auslegung von 2. Mose 20 mit
einem ,.emphatischen Moment... textfrei psychologisierend” (S. 313). Viele Leser
Bubers werden das nicht als Nachteil, negativ empfinden, besonders weil Buber nicht
den Anspruch erhebt, ,reiner” Wissenschaftler zu sein.

Vetter verteidigt zum Schluss Bubers ,pneumatische” Auslegung, seine
,,Nonkonformitit“ und ,,methodologische Disziplinlosigkeit*, das Denken einer angeb-
lich vergangenen Epoche: Vorwiirfe, die ihm nicht gerecht werden, die vielleicht gerade
auf ihn neugierig machen. Er habe nie den Anspruch gestellt, ewiges, zeitlos giiltiges,
rein wissenschaftlich zu vermitteln. Aber seine Biicher bleiben fiir viele eine spannende,
hilfreiche Lektiire. Vetter hilft zu einem umfassenden Versténdnis.

F. von Hammerstein

BREWER David Instone, TECHNIQUES AND ASSUMPTIONS IN JEWISH
EXEGESIS BEFORE 70 CE, Tiibingen: Mohr, 1992 (Texte und Studien zum antiken
Judentum; 30)

Der Autor mochte in seiner Arbeit, die eine Verdffentlichung seiner Dissertation
in Cambridge (England) ist, die exegetischen Methoden und das ihnen zugrundeliegende
Schriftverstdndnis aus iliber neunzig rabbinischen Texten erheben. Sie sind aus drei ver-
schiedenen Bereichen ausgewihlt: Uberlieferungen iiber namentlich erwiihnte Autoriti-
ten von Simeon den Gerechten bis Yohanan ben Zakkai (51 Texte), Dispute zwischen
Pharisdern und Sadduziern (16 Texte) sowie zwischen den Hausern Shammai und Hillel
(26 Texte). Er geht davon aus, daf} diese Traditionen im Kern aus der Zeit vor 70 n. Chr.
stammen!

Der erste Hauptteil der Arbeit (S. 9-174) besteht aus der Einzeluntersuchung dieser
Texte. Dabei wird jedes Schriftargument als Peshat-, nomologische, ultrabuchstibliche
oder Derash-Auslegung gekennzeichnet. Die beiden Eckausdriicke sind spitere
rabbinische Terminologie und bezeichnen das wortliche oder allegorische Verstindnis
der betreffenden Bibelstelle. Die mittleren Begriffe sind von Brewer selbst geprigt, um
den Raster der Klassifikationen etwas zu verfeinem. Die «nomologische» Auslegungsart
«unterschiebt» - nach unserem heutigen Empfinden - dem Text einen gesetzlichen Sinn
auch dort, wo gar keiner intendiert ist. Die «ultra-buchstibliche» 16st eine bestimmte
Phrase aus ihrem Zusammenhang und interpretiert sie dann gemil3 ihrem wortlichen
Sinn.(vgl. S. 14-17)

Das Ergebnis ist folgendes: Es kommen fast ausschlieBlich die beiden ersten Wei-
sen der Schriftinterpretation zum Zug, wobei sich ein Unterschied zwischen den mit
Namen genannten Autorititen und den beiden Hiusern einerseits und den Pharisdern und
Sadduzdern andererseits herauskristallisiert. «The relative use of the Peshat and
Nomological modes is approximately 2:3 in all the groups except the Sadducees and
Pharisees which almost always use Peshat.» (S. 161) Dennoch 148t Brewer nur die
Sadduzier als Ausnahme innerhalb dieser Gruppe von Schriftgelehrten gelten, denn sie
seien es, die den Disput er6ffneten und dadurch «die Waffengattung», die jeweilige
Argumentationsweise, vorgiben; die Pharisder wiirden sich nur an sie anpassen. Somit
interpretiert Brewer den von ihm erarbeiteten Befund so: In den aussortierten und be-
sprochenen Texten aus dem rabbinischen Schrifttum werden wir einer Gruppe von
Schriftgehlehrten vor 70n. habhaft, auf die die Rabbinen als ihre Vorlidufer rekurierten
und die auf ein und dieselbe Art Exegese treiben, sich also als eine homogene Gruppe
prasentieren. Die Sadduzéder gehoren nicht dazu, aber: «the named authorities, the
Houses and the Pharisees can probably be regarded as a single group of exegetes» (S.

170



162). Die hier faBbar werdenden Exegeten hitten ein einheitliches Verstindnis der Bibel,
das «nomologisch» genannt werden kann, dh.: Die Schrift wird als von Gott verfaltes
Gesetzbuch verstanden. Ein solches Verstindnis 148t eine allegorische Interpretation
nicht zu (vgl. S. 169f), ebensowenig ein totales Absehen vom Kontext der Bibelstelle,
mit der argumentiert wird (167-169). Ferner sei fiir diese Schriftgelehr?engruppe vor 70
und ihren nomologischen Interpretationsansatz kennzeichnend, dass sie nur eine Text-
iiberlieferung fiir giiltig hielten und an dieser keinerlei Korrekturen oder Emendationen
vornidhmen (170f).

Die spiteren Rabbinen sind von den eben genannten drei Prinzipien abgegangen
(vgl. S. 172-174), ohne sich grundsitzlich vom nomologischen Ansatz zu entfernen.

Im zweiten (kursorischeren) Hauptteil der Arbeit (S. 175-225) geht Brewer der
Methodik anderer Exegeten nach, hauptsichlich der Schriftauslegung in Qumran, bei
Josephus und Philo. Thre Schriftauslegung ist oftmals allegorisch, kontextungebunden
und ldBt auch mehrere Textvarianten nebeneinander gelten, also genau kontrdr zu den
Prinzipien der Rabbinen vor 70. Das zugrundeliegende Schriftverstindnis ist guch ein
vollig anderes, aber nicht weniger kohirentes: es nimmt die Bibel «as though it were a
living prophecy inspired by a Spirit which continued to inspire its exegetes, copyists and
translators.» (222) Brewer nennt diesen Zugang daher «inspiratorisch».

Die Koexistenz zweier konkurrenzierender Interpretationsansitze imJ udgntum vor
70 verschwand nach der Tempelzerstérung, «when the rabbis inherited both
Nomological and Inspirational principles» (225).

Brewer geht von der nicht weiter begriindeten (vgl. S. 12f) Voraussetzung aus, dal
sich die von ihm ausgewihlten Texte Uberlieferungen aus der Zeit vor der Tempel-
zerstorung verdanken. Er beruft sich dabei vor allem auf die formkritischen Vorarbeiten
Jakob Neusners sowie auf Rivkin, Bowker und Le Moyne beziiglich der P_harls'eier—
Sadduzider-Traditionen (S. 12). Nun ist jene Voraussetzung #duflerst umstr}tten und
anfechtbar. Brewers Ergebnis aber konnte sie auf iiberzeugende Art und Weise unter-
mauern und rechtfertigen! Denn wenn sich die Protorabbinen tatsichlich nicht nur von
ihren Zeitgenossen Philo, Josephus und der Qumrangemeinde unterscheiden, squern
auch von ihren direkten Nachfolgern, den Rabbinen nach 70, dann spricht das fiir alte

bewahrte Uberlieferungen in besagten Texten.
Michael Kreuzer

Ginzel, Giinther Bernd (Hrsg.), AUSCHWITZ ALS HERAUSFORDERUNG FUR
JUDEN UND CHRISTEN, Gerlingen: Schneider 1993,662 Seiten, kartoniert, 36,-DM

Seit ldngerer Zeit vergriffen, erschien jetzt in zweiter Auflage der Band «Ausﬂchwnz
als Herausforderung fiir Juden und Christen». Das Buch enthilt eine unverar}de_rte
Sammlung von Beitriigen, die zum groBten Teil 1978 wihrend eines Seminars, anléBlich
des vierzigjihrigen Gedenkens an die Reichspogromnacht entstanden sind. Veranstalter
waren die Gesellschaft fiir jiidisch-christliche Zusammenarbeit und Vertreter der christ-
lichen Kirchen.

Alle Beitréige, seien es Vortrige, Diskussionen, Interviews oder Dokumente, hat der
Herausgeber Ginzel zu vier Themenschwerpunkten gebiindelt: Glaube und Widerstand
vor und nach Auschwitz, Ausschwitz als Herausforderung, Dokumente der evangeli-
schen und katholischen Kirche und Theologie nach Auschwitz. Dank der hohfan
Sachkompetenz der Autoren - stellvertretend seien hier nur genannt: Joachim
Beckmann, Yeshoshua Amir, Johann Baptist Metz, Ernst Simon, Nathan P Levinson
und Rolf Rendtorff - kamen Beitrige zustande, die bis heute nichts an Aktuaht'ait. ver}oren
haben. Bedingt durch die unterschiedlichen Autorenprofile ergénzen sie sich in vielfa-
cher Weise, und provozieren dariiber hinaus jeden Leser zum Weiterdenken. '

Die Herausforderung von -Auschwitz miindet, je nach Autorenposition, in unter-
schiedliche Fragestellungen, die sich nach Ginzels Meinung im christlich-jiidischen Be-

171



reich vor allem auf die Frage zuspitzt ob es gelingt, Freude am Christentum zu entwik-
keln, ohne dem Judentum sein Lebensrecht zu entziehen. Dies bedeutet die volle Aner-
kennung des dlteren Bruders und der damit verbundene totale Verzicht auf jede noch so
versteckte Form der Judenmission, wie sie getarnt in der bekannten Formel vom
«Zeugnisablegen» immer noch umgeht. Bislang ist dieses Thema weithin nur «an-
gedacht» worden, so dall auch bei dieser Fragestellung das neuaufgelegte Buch hilf-
reiche Dienste leisten kann.

Der umfangreiche Anhang informiert iiber die Autoren und Quellen; eine sehr de-
tailliertes Namens-, Sach- und Begriffsregister erleichtert den Umgang mit dem Werk
und macht es zur unentbehrlichen Arbeitshilfe fiir jeden am jiidisch-christlichen Dialog
Interessierten.

S. Wipfler-Pohl

Léon Poliakov, VOM ANTIZIONISMUS ZUM ANTISEMITISMUS (1969). Aus
dem Franzdsischen von Franziska Sick. Mit einem Vorwort von Detlev Claussen und ei-
nem Beitrag von Thomas Haury, Freiburq 1992 (Ca Ira-Verlaq), 159 S., 18 DM

Ist der Antizionismus nur ein ordindrer Antisemitismus von links? Zu dieser immer
wieder kontrovers diskutierten Frage hat der Historiker Léon Poliakov, Autor einer
volumindsen Geschichte des Antisemitismus, bereits 1969 in seiner Schrift De
I'antisionisme a l'antisémitisme Stellung genommen. Sie richtete sich insbesondere ge-
gen die antisemitischen Einsprengsel in der Kritik der damaligen franzosischen Linken
an Israels Politik wihrend des Sechs-Tage-Kriegs von 1967 und deren Schweigen
gegeliber der «antizionistischen Kampagne» im Zusammenhang mit der CSSR-Invasion
von 1968. Poliakov skizziert darin primér deskriptiv-historisch ausgerichtet einerseits
die Haltung der Sozialisten zum Zionismus vor 1917, den Umgang mit den Juden in der
Sowjetunion bis Mitte der dreifiger Jahre, die Verfolgungen nach den «groB8en Sédube-
rungen». Dazu bemerkt er: «Uns erschien es wichtig zu zeigen, daB3 das kommunistische
Regime seinen prinzipiellen Antizionismus mit dem unerbittlichen Kampf gegen alle
Formen des Antisemitismus zu vereinbaren wufite - bis zum Vorabend der qroflen Séu-
berungen. Erst danach... entstand das antisemitische Klima der stalinistischen Verfol-
gungen der Jahre 1948 bis 1953» (S. 24). Andererseits behandelte Poliakov den
«Antizionismus» der arabischen Seite, den Meinungsstreit in Frankreich nach 1967 und
die Reaktionen auf die Entwicklungen im damaligen Polen, wobei er zeigte, «wie, unter
dem Vorwand einer kritischen Haltung gegeniiber dem jiidischen Staat und seinen
Parteigingern, die uralte Leidenschaft des Judenhasses fortlebt» (S.24). Eine
deutschsprachige Ausgabe der Schrift erschien erst liber zwei Jahrzehnte spéter, eben-
falls als Reaktion auf aktuelle Ereignisse: die Haltung der deutschen Linken wihrend des
Golf-Kriegs. In seinem Vorwort geht Detlev Claussen vor diesem Hintergrund auf das
erstmalige Erscheinen von Poliakovs Schrift ein. Den Anhang bildet ein Beitrag von
Thomas Haury Zur Logik des bundesdeutschen Antizionismus der Linken mit beachtens-
werten Anmerkungen zur Affinitit von stereotypem antiimperialistischen und
antisemitisch-«antizionistischem» Weltbild. Den von allen drei Autoren formulierten,
teilweise provozierenden Thesen sollte sich die politische Linke selbstkritisch stellen.

A. Pfahl-Traughber

Wolfgang Benz (Hg.): JAHRBUCH FUR ANTISEMITISMUSFORSCHUNG 2.
Campus Verlag Frankfurt/New York 1993, 437 Seiten, 38,- DM (ISBN 3-593-34882-9).

In dem z.Vfg. stehenden Rahmen ist es nicht moglich, alle 18 Einzelbeitrige dieses
bereits im zweiten Jahr erscheinenden Jahrbuches auch nur kurz vorzustellen. Die Arbei-
ten werden, wie konnte es bei einem solchen Sammelwek anders sein, gewiss auf unter-

172



schiedliche Interessen bei den Lesern stossen. Einige fiihren, entsprechend dem A}thrag
des Zentrums fiir Antisemitismusforschung an der TU Berlin, tiber das engere Gebiet der
Antisemitismusforschung hinaus und liefern gerade in einer Zeit allgemeiner Minderhei-
ten- und Fremdenfeindlichkeit wesentliche Erkenntnisse, so etwa die ersten drei Arbei-
ten iiber «Die Konstitution des Volkes durch seine Feinde», «”’Volk” und “Nation” in der
deutschen Literatur des 19. Jh.» und «Deutsche und Juden in Polen 1918-1939». Vier
Beitriige befassen sich mit dem Israelbild und der Wiedergutmachungspraxis der ehema-
ligen DDR, auch nach deren Untergang immer noch eine Quelle kritischer Selbster-
kenntnis, auch fiir «Wessis». Ein Beitrag behandelt das noch kaum bearbeitete Thf_:ma
der Ambivalenz des «Philosemitismus» im Kaiserreich (neben Bekanntem das weniger
geldufige Wirken einiger «Philozionisten», wie z.B. Borries Frh.v. Miinchha!usens, mit
all ihren antisemitischen Hintergriindigkeiten), und ein weiterer den Akademischen An-
tisemitismus der Deutschen Historiker in der NS-Zeit.

Es folgen Aufsitze iiber die Judenreferate des Geheimen Staatspolizeiamtes und
des Sicherheitsdienstes der SS, die «Kirchenbuchstelle Alt-Berlin» 1936-1945 als .«Be1-
hilfe zur Ausgrenzung», die politische Relevanz nicht verarbeiteter Schuld sowie das
«Dritte Reich» im Comic. Zwei Besprechungsessays behandeln die neuere Literatur zur
Asylpolitik und Fremdenfeindlichkeit in Deutschland und das umstr. Buch von Sonja
Margolina «Das Ende der Liigen».

Die dieses Jahrbuch auszeichnende Besonderheit ist der kommentierte Abdruck
zweier bislang unbekannter Dokumente zur NS-Judenpolitik, die eine erste Frucht der
Offnung osteuropiischer Archive sind: «SS-Ereignismeldungen aus Litauen 1943/
1944» («Juden und Banditen») sowie die Rede H. Gorings «Uber die Judenfrage» vom 6.
Dez. 1938, der bemiiht war, den durch die «Reichskristallnacht» angerichtetel'l aussenpo-
litischen Schaden zu begrenzen und die «Arisierung» jiid. Vermogens seinem Vier-
jahresplan und der Aufriistung nutzbar zu machen. Sie belegt zwar die staats- und partei-
internen Gegenldufigkeiten in der Behandlung der Judenfrage, zeigt aber, dass «der Fiih-
rer» alles abgesegnet hat und dass es nur zeit- und situationsbedingte Faktoren waren, die
eine «Endlosung» der Judenfrage in der einen oder anderen Weise hemmten. Sentimen-
tal «rithrend», dass die noch zu Zeiten eines Hindenburg wirksame Resp_ektlerung
«deutsch-nationaler» Verdienste jiidischer Weltkriegsteilnehmer auch bei G. wieder auf-
lebte, wenn er, angesichts der Verhaftungswelle nach der Pogromnacht, nach
Aufzdhlung solcher militirischer Verdienste erklirte: «Den Mann kann ich doch n}cht n
ein Konzentrationslager stecken, das ist doch einfach unméglich... Gewisse Sachen gmd
hier eben nicht moglich.» - Goéring empfiehlt seinen ausgewihlten Zuhorern, in einer
Entscheidungsnot sich zu fragen: «Was wiirde der Fiihrer dazu sagen, wenn ich ihm das
vortrage? Meine Herren, wenn sie das fragen, dann haben sie sofort das Richtige getrof-
fen, was zu tun ist.»

Wir diirfen schon auf das Jahrbuch 1994 gespannt sein!
H. L. Reichrath

Peter Hacks (Hrsg.), ASCHER GEGEN JAHN. EIN FREIHEITSKRIEG, 3 Binde: Saul
Ascher, 4 Flugschriften, 279 S.; Friedrich Ludwig Jahn, Deutsches Volkstum, 322 S.;
Peter Hacks, Ascher gegen Jahn. Ein Freiheitskrieg, 198 S.; Berlin/Weimar 1991 (Auf-
bau-Verlag), 78 DM _
Der Publizist und Religionsphilosoph Saul Ascher (1767 - 1822) ist ein heute leider
fast vergessener «jiidisch-deutscher Spitaufklirer zwischen Revolution und Restaurati-
on» (Walter Grab) gewesen. Unermiidlich engagierte er sich in Streitschriften gegen den
Antisemitismus und fiir die Emanzipation der Juden, gegen den aufkommenden deut-
schen Nationalismus und fiir eine weltbiirgerliche Ordnung im Sinne der Au_fkléirux}g.
Vier von Aschers Flugschriften, die bislang keine Neuausgabe erlebten, liegen jetzt wie-
der vor: Eisenmenger der Zweite (1794), eine Streitschrift gegen die judenfeindlichen

173



Auffassungen von Fichte, Napoleon oder iiber den Fortschritt der Regierung (1808),
eine Apotheose des Kaisers, sowie Die Germanomanie (1815) und Die Wartburgs-Feier
(1818), zwei Flugschriften gegen den fanatischen Nationalismus von Arndt, Jahn und
ihren Anhédngern. Der Schriftsteller Peter Hacks hat die Texte in einem Band zusammen-
gestellt und diesem noch zwei andere Werke beigefiigt: zum einen Friedrich Ludwig
Jahns Deutsches Volkstum (1810), ein Manifest des volkischen Nationalismus, zum an-
deren einen eigenen bereits 1988/89 geschriebenen Kommentarband, Ascher gegen
Jahn. Ein Freiheitskrieg, der Aschers Auseinandersetzung mit Jahn und dessen Anhin-
gern rekonstruiert. Dabei stellt sich Hacks auf die Seite von Ascher, irritiert aber durch
seinen eigenartigen Stil und die egozentrische Kommentierung. Ausserdem fehlen im
Text Erkldarungen und Quellenhinweise, was zusammengenommen den Wert der Edition
mindert. Hier hétte man sich eine seridse wissenschaftliche Bearbeitung gewiinscht. Das
Thema ist allerdings nicht nur von historischem Interesse: Dass Ascher heute nahezu
vergessen ist, nach seinen nationalistischen Gegnern aber in Deutschland offentliche
Einrichtungen (iibrigens auch in der ehemaligen DDR) benannt wurden und werden, ist
ein aktuelles Politikum.

A. Pfahl-Traughber

174



	Rezensionen

