
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

DAS SCHWIERIGE ÜBERSETZEN VON EINER WELT IN DIE ANDERE.
AHARON MEGGEDS ROMAN ÜBER JÜDISCHE GEGENWART UND
GESCHICHTE

Aharon Megged, FOJGLMAN. Aus dem Hebräischen übersetzt von Mirjam
Pressler, Bleicher Verlag, Stuttgart 1992

In Aharon Meggeds Roman Fojglman ist das Übersetzen thematischer Drehpunkt
und zugleich Metapher für vielschichtige Prozesse des Verstehens und Nicht-
Verstehens. Es symbolisiert die schwierigen Prozesse der Über-Setzens: von einer Welt
oder einer Erfahrung in die andere, von der Wissenschaft ins «wirkliche» Leben, von der
Diaspora nach Israel, vom Bewussten ins Unbewusste, von der Erinnerung in die Gegenwart

— und umgekehrt. Die Komplexität dieser Verweisungszusammenhänge macht die
Grösse des Buches aus.

Ein fremder Text reicht plötzlich in die Lebenswelt eines israelischen
Wissenschaftlers hinein: die jiddischen Gedichte Fojglmans, für die er, der Ich-Erzähler Zwi
Arbel, dessen Name im Hebräischen semantisch — und im Deutschen phonetisch — an
Wirbel und Strudel anklingt, nach einem hebräischsprachigen Übersetzer sucht. Fremd
sind ihm die Gedichte und ihr Autor, und doch auch unheimlich vertraut, denn er forscht
über eine Geschichte, die Fojglmans Leben eingeschrieben ist: die drei Katastrophen des

Ostjudentums, die Massaker Chmjelnizkis (1648/49), die Pogrome Petljuras (1919) und
die Ausrottung durch die Nazis. Fojglman, der das Leiden an diesen Katastrophen ebenso

verkörpert wie die Wärme und die humorvolle Zärtlichkeit der vernichteten
jiddischen Kultur, wirbelt das ruhige Leben des Wissenschaftlers durcheinander. Zuweilen

sieht es so aus, als könne die «Übersetzung» von einer Welt in die andere gelingen:
Arbel ist von einigen Gedichten Fojglmans tief berührt, empfindet auch zuweilen «eine

grosse Nähe», und als er einen jiddischen literarischen Abend besucht, erlebt er eine
«Offenbarung»; «Und obwohl ich dem Anschein nach nicht zu dieser Gemeinschaft
gehörte dachte ich: Ich bin unter meinem Volk, und das Gefühl aus Traurigkeit, Sehnsucht

und Schmerz strömte von den anderen auf mich über, und von mir wieder auf sie.»
An zwei Stellen des Romans taucht das Dädalus- und Ikarus-Motiv auf, das im

übrigen dem Leitmotiv des Vogels entspricht. Als der Ich-Erzähler endlich einen Übersetzer

für die jiddischen Gedichte gefunden hat, fühlt er sich befreit, erlöst, losgekauft auch
von seiner «Schuld» gegenüber dem Überlebenden Fojglman: «Freude erfüllte mich, als
ich auf die Strasse trat. Ich fühlte mich, als wäre ich selbst der Dichter, als wäre ich
Fojglman, und ich ging wie auf Wolken. Ich war wie Dädalus, der seinem
selbstgebauten Labyrinth mit Hilfe von Flügeln entkommt, die er sich an seinem Körper befestigt

hat.» (165)
Hier scheint blitzartig die dem Übersetzen eigene Erlösung auf: die Versöhnung der

Sprachen, der jiddischen und der hebräischen. Aber die «Heilige Hochzeit» zwischen
Original und Übersetzung findet nicht statt. Fojglman stellt fest, dass die beiden Spachen
inkompatibel sind. Die Unübersetzbarkeit des Jiddischen ist umso tragischer, als viele
jiddische Worte scheinbar nur rückübersetzt werden müssten, weil sie aus dem
Hebräischen stammen: «Dieses Hebräisch ist so stolz, dass es einen seiner Sprösslinge,
der das Haus verlassen hatte, bei seiner Rückkehr so kalt empfängt, als wäre er ein Fremder»,

sagt Fojglman.
«Unübersetzbarkeit» herrscht auch zwischen den Menschen. In einer der

Tagebuchnotizen Fojglmans heisst es über die Begegnung mit Arbel: «Ohne ihn wären meine
Gedichte nicht übersetzt worden Doch andererseits ist da keine Wärme zwischen

156



uns. Er wahrt Distanz. Er begleitet mich höflich überall hin. Und ich möchte ihn am
liebsten an der Schulter packen und sagen: "Reb Hirsch, sei nicht so höflich zu mir! Sei

warm! Warm! Wir sind doch jüdische Brüder!"»
Es gelingt nicht, die jiddischen Gedichte in Israel heimisch zu machen. Die Feier

zum Erscheinen des Buches endet mit Scherben, das Buch findet keinen Rezensenten.
«Und wieder erlebte ich eine Enttäuschung nach der anderen», meint der Erzähler im
Rückblick. Zwi Arbeis Frau, die dem Ansturm der Jiddischkeit nicht standhält, bringt
sich um — eine Tat, deren kausale Verkettung im dunkeln bleibt. Fojglman, der inzwischen

eine Wohnung in Israel erworben hat, dort aber fremd und isoliert lebt, stirbt. Die
Nachwirkungen der «Hölle von damals» und die menschlichen Enttäuschungen in Israel,
die ihre Zerstörungskraft aufgrund der vorgängigen Erfahrung entfalten, scheinen Ursache

des Todes zu sein. Fojglmans Aufzeichnungen enthalten den Satz: «Meine Seele ist
in Stücke zerrissen, und ich sehe sie in alle Richtungen davonfliegen, genau wie damals,
als ich aus der Hölle kam.»

Arbel seinerseits entkommt der Vergangenheit nicht: «Der Schmerz frisst mich
auf», so lautet der vierte Satz seiner Aufzeichnungen, einem komplizierten Geflecht aus

Reflexion, Gesprächen, Dokumenten. Immer ist Fojglman, Verkörperung der vernichteten

jiddischen Kultur, präsent; wie ein Dibbuk ist der tote Dichter in Zwi Arbeis Seele

über-gesetzt: «Er geht in meiner Wohnung herum, sitzt auf dem Sofa, steht in der Küche.
Er weigert sich, aus mir herauszukommen.» Die Rückübersetzung gelingt nicht.
Erst jetzt, als alles verloren ist, als Arbeis Frau tot ist, als Fojglman nicht mehr lebt,

entfalten seine Gedichte Leben. Zum zweiten Mal taucht das Ikarus-Motiv auf, gespiegelt

in einem Gedicht, das Zwi Arbel keine Ruhe lässt: «Meine Flügel sind müde vom
Fliegen, / nein, nicht wie Ikarus/ werde ich in der Sonne schmelzen./ Ich werde hinunterstürzen/

und im Feuer der Erde verbrennen.»
In Meggeds Roman sprühen nicht nur thematische Vielfalt und dialektische Lektüre

der jüdischen Kultur, dieser Roman kann auch als einzigartiges und zugleich
paradigmatisches Stück der israelischen Literatur gelesen werden: Das Trauma der
Vernichtung geht dort mehr als in jeder anderen Literatur über in das Gefühl von Schuld:
Schuld, weil man die Sprache der Überlebenden nicht teilt, weil Weiter-Leben auch «leben

wie vorher» heisst.
Das Thema der JudenVernichtung ist im Roman präsent und entrückt zugleich:

Zwischen die Lesenden und die Geschichte der Verfolgung hat der Autor die schriftstellerischen

Versuche Fojglmans und die wissenschaftlichen Arbeiten Arbeis geschoben.
Das ist ein Mittel ästhetischer Darstellung nicht-darstellbarer Realität: In diesen Spuren
ist am ehesten das Unmögliche realisiert, das Grauenhafte zu benennen.

Die Übersetzung ist vorzüglich — vielleicht ein bisschen zu glatt: Die Übersetzerin
und ihr Verleger scheinen nichts von einer Methode zu halten, die die Sprache und Kultur

des Originals möglichst in Ruhe liesse, dafür aber die Lesenden zu ihnen hin bewegte,
indem sie die neue Sprache zu einer «fremden Ähnlichkeit» mit der Sprache des Originals

«hinüberböge». Lediglich die Pariser Realität scheint etwas verfremdet, wenn es
heisst «die Kirche Sainte Chapelle».

Judith Klein

Thomas M. Kropf DIE PRIESTERSCHRIFT UND DIE VOREXILISCHE ZEIT.
Yehezkel Kaufmanns vernachlässigter Beitrag zur Geschichte der biblischen Religion,
Freiburg (Schweiz)-Göttingen: Univ. Verlag; Vandenhoeck & Ruprecht 1992 Orbis
Biblicus et Orientalis, Bd. 119), XIX.351 S., gr.8°, sFr 96,-.

Mit seiner im Wintersemester 1990/91 von der Kirchlichen Hochschule Berlin
angenommenen und nunmehr gedruckt vorliegenden Dissertation hat es sich Vf zur Aufgabe

gemacht, Yehezkel Kaufmanns wissenschaftlichem Lebenswerk eine umfassende

157



Würdigung zuteil werden zu lassen und damit an einen jüdischen Bibelwissenschaftler
und seine Werke zu erinnern, die unter den christlichen Alttestamentlern die gebührende
Beachtung bislang jedenfalls nicht gefunden haben. Eine gleichsam als Nebenprodukt
der Dissertation entstandene Biographie des großen Gelehrten, Autor u.a. der monumentalen

TOLDOTHA-EMUNA HA-JISRAELIT(8 Teile in 4 Bänden, Tel Aviv 1937-1956),
hatte Vf bereits zwei Jahre zuvor u.d.T. YEHEZKEL KAUFMANN. EIN LEBENS- UND
ERKENNTNISWEG ZUR THEOLOGIE DER HEBRÄISCHEN BIBEL (Berlin 1990 [=
Studien zu Kirche und Israel, Bd. 11 ]) veröffentlicht. Daß Vfs Meinung nach - und ihr
kann man nur zustimmen - eine solche kritische Würdigung Yehezkel Kaufmanns
nachgerade überfallig ist, hat er im Untertitel seiner Arbeit schon angedeutet. Doch während
er hier noch eher zurückhaltend nur von einem» vernachlässigten Beitrag «spricht,
bedient er sich in seiner Arbeit selbst einer deutlicheren Sprache; dort redet er ohne
Umschweife, und dies mehrfach sogar, davon, und der darin enthaltenen» harten Kritik «ist
sich Vf wohl bewußt (S.20), daß Kaufmanns Werk in der christlichen alttestamentlichen
Wissenschaft bewußt» totgeschwiegen «worden ist (S.6-19), und dies nicht so sehr aus
wissenschaftlichen als vielmehr aus ideologischen Gründen, wie Vf an der Wirkungsgeschichte

der durch Graf und Wellhausen eingeleiteten Pentateuchforschung und ihrer
Erben verdeutlicht (S.20-66).

Tatsächlich ist Kaufmann, wenn er denn von christlichen Alttestamentlern
überhaupt wahrgenommen worden ist, stets nur als derjenige gesehen worden, der, aus
welchen obskuren Motiven im einzelnen auch immer, einen Frontalangriff auf Wellhausen
und seine Schüler und Erben gestartet hat. Es stimmt zwar, Kaufmann hat sich seit seinen
ersten programmatischen bibelwissenschaftlichen Veröffentlichungen (vgl. ZAW 48
[1930], S.23-43; 518 1933], S.35 47) kritisch mit den von der Wellhausen'sehen Schule
vertretenen Forschungsergebnissen auseinandergesetzt und insbesondere gegen deren
Spätdatierung der Priesterschrift Stellung bezogen, er hat sich sogar» von Wellhausen
seine Fragestellung diktieren «lassen (S.311); dennoch war nicht die Kritik an
Wellhausen der Motor seiner Forschung, wie Vf mit Recht herausstellt. Kaufmann war
kein Literarkritiker, und es waren auch nicht die literarkritischen Ergebnisse, die seinen
Widerspruch erregt haben. Vielmehr weist ihn sein (Haupt)Werk als Religionshistoriker
aus, der an der von der Wellhausen'sehen Schule gründlich verkannten und miß gedeuteten

Religionsgeschichte des alten Israel seine Kritik vorbringt.
Entsprechend rekapituliert Vf im zweiten Teil zunächst nicht nur Kaufmanns

religionsgeschichtlichen Ansatz (S.71-77), sondern referiert dankenswerterweise
zugleich in aller Ausführlichkeit die Ergebnisse seiner diesbezüglichen Untersuchungen
und ermöglicht es damit dem Leser, sich mit Kaufmanns Werk(en) bekannt zu machen
(S.78-209). In ähnlicher Ausführlichkeit stellt er sodann Kaufmanns Deutung (der
Entstehungsgeschichte) der Priesterschrift dar (S.210-268); danach erst wendet er sich
der Kritik an Wellhausen zu (S.269-278).

Die Wirkungsgeschichte, die Kaufmanns Datierung der Priesterschrift in die
vorexilische Zeit ausgelöst hat, sowie die Modifizierungen, die von seinen »Schülern«
an seinen Thesen angebracht worden sind, sind Gegenstand des dritten Hauptteiles. Dabei

stehen die Namen von Menachem Haran (S.285-292) und Israel Knohl (S. 293-295),
auch Moshe Weinfeld und Jacob Milgrom (S.302-303) für die wesentlich
religionsgeschichtliche Seite der forschungsgeschichtlichen Auswirkungen Kaufmanns, während
sie an Avi Hurvitz' (S.296-298) und Meir Parans Arbeiten (S.299-301) für den
philologisch-linguistischen Aspekt exemplifiziert werden.

Die Konsequenzen schließlich, die sich aus einem Ernstnehmen der von Kaufmann
und seinen Nachfolgern erbrachten Forschungsergebnisse für die Darstellung der
biblischen Geschichte und der Religionsgeschichte Israels ergeben, reflektiert Vf, durchaus

kritisch, in einem kurzen Epilog (S.306-312), und zwar hinsichtlich der Methodenfragen

ebenso wie hinsichtlich ihrer inhaltlichen Problematik. Dabei ist sich Vf. im kla-

158



ren darüber, daß eine vorexilisch datierte Priesterschrift die unter Alttestamentlern noch

immer weit verbreitete Unterscheidung von (spätem) priesterschriftlichen Gesetz und

(älterem) Erzählungsmaterial obsolet werden läßt und eine Neufassung der Literatur-
und Religionsgeschichte Israels verlangt (S.312); denn die Priesterschrift als umfangreichste

Pentateuchquelle »ist vollkommen anders zu verstehen, je nachdem ob sie im
historischen Kontext der vor- oder in jenem der exilisch-nachexilischen Epoche gesehen

wird« (S. 311).
Wenn auch das Buch gelegentlich etwas mühsam zu lesen ist, und die polemischen

(Zwischen)Töne gerade im ersten Hauptteil gewiß nicht allenthalben auf ungeteilte
Zustimmung stoßen werden, darf Vf gleichwohl für sich in Anspruch nehmen, nicht nur ein

wichtiges, sondern zugleich auch ein notwendiges Buch geschrieben zu haben. Indem er

an Kaufmanns Beitrag zur Bibelwissenschaft erinnert, liefert er zum einen eine notwendige

Ergänzung für die bis herigen (christlichen) Darstellungen der Geschichte der
historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments, in denen man ein Kapitel über den

Ertrag der jüdischen Bibelwissenschaft allenthalben vergeblich sucht. Zum anderen deutet

es, indem es eine Alternative zu den bislang beschrittenen Wegen der Forschung
aufzeigt, einen möglichen Ausweg aus der heute viel behandelten Krise, besser: Sackgasse

an, in die sich die von Graf und Well hausen einst initiierte und von ihren Schülern
und Erben mit Enthusiasmus fortgesetzte Pentateuchforschung am Ende selbst
hineinmanövriert hat. Wer ernsthaft an Pentateuchforschung interessiert ist, er wird die hier
angezeigte forschungsgeschichtliche Arbeit fernerhin nicht unbeachtet lassen dürfen.

S. Schreiner

Dirk U. Rottzoll, RABBINISCHER KOMMENTAR ZUM BUCH GENESIS.
Darstellung der Rezeption des Buches Genesis in Mischna und Talmud unter Angabe
Targumischer und Midraschischer Paralleltexte, Walter De Gruyter, Berlin, New York
1994, 539 S.

Es kommt nicht alle Tage vor, daß ein Student, der gerade seine letzten Proseminarscheine

macht, ein bedeutendes Nachschlagewerk veröffentlicht. Der Student der
Hochschule für Jüdische Studien, Dirk U. Rottzoll hat eben ein solches Werk vorgelegt. Der
Autor, Jahrgang 1966, hat freilich schon ein Studium der protestantischen Theologie an
den Universitäten Mainz und Marburg hinter sich und promoviert zur Zeit bei dem
emeritierten Alttestamentler 0. Kaiser über den Propheten Arnos.

Das Werk von Dirk U. Rottzoll ist eine hilfreiche Kompiliation rabbinischer
Auslegungen zum ersten Buch Mose, die nach dem biblischen Text angeordnet, übersetzt und
erklärt werden. Durch den ausführlichen Apparat kann man sich leicht einen Uberblick
über die einschlägigen rabbinischen Exegesen verschaffen. Auf Vollständigkeit erhebt
der Verfasser ausdrücklich keinen Anspruch, so daß wir Lücken nicht nachzuweisen
brauchen. Aber das mit großem Fleiß zusammengetragene und hervorragend erschlossene

Material bietet einen überwältigenden Einblick in die exegetische Leistung der
Rabbinen.

D. Krochmalnik

Johann Friedrich von Meyer. DAS BUCH JEZIRA (dt., hebr.), (Übers), Eveline
Goodman-Thau, Christoph Schulte (Hrsg.), mit Nachworten von Mosche Idel und
Wilhelm Schmidt-Büggemann, Jüdische Quellen, Bd.l, Akademie Verlag Berlin 1993.

Der Nachdruck der hebräisch-deutschen Edition des SEFER JEZIRA des christlichen

Kabbalisten Johann Friedrich von Meyer aus dem Jahre 1830 eröffnet die von E.
Goodman-Thau und Chr.Schulte herausgegebene Reihe MEKOROT ISRAEL des

Moses Mendelssohn Zentrums der Universität Potsdam. Die Herausgeber meinen am

159



Ende ihres Vorworts, daß sich kaum ein anderes Buch als das SEFER JEZIRA, «diesem
ältesten bekannten philosophischen Werk der jüdischen Tradition» so gut zur Ouvertüre
der Reihe eignet. Die Frage ist, warum die Herausgeber der Reihe «Jüdische Quellen»
ausgerechnet auf die Edition eines christlichen Kabbalisten zurückgreifen, der sich
seinerseits unkritisch auf die fehlerhafte Ausgabe der Editio Princeps von Mantua 1562)
durch den Christen Johann Stephan Rittangel (Amsterdam 1642) stützt. Von diesen
Ausgaben schreibt der Talmudübersetzer Lazarus Goldschmidt in seiner kritischen Ausgabe
des SEFER JEZIRA 1894), daß sie «einen viel geringeren Werth (haben), als die seitens
der Juden veranstalteten Ausgaben» und macht sich in seinen Noten über die
philologischen Schnitzer von Meyers lustig. Das Argument der Herausgeber, daß alle
vorhandenen Ausgaben philologisch zu wünschen übrigließen, ist verwunderlich. Es

gibt ein mehr oder weniger an Zuverlässigkeit. Die Zweisprachigkeit kann auch nicht als

Argument herhalten. Gibt es doch die freilich auch nicht unproblematische aber durchaus

wissenschaftliche, zweisprachige und vokalisierte Ausgabe von Lazarus
Goldschmidt. Die hat allerdings schon die Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1969
nachgedruckt. Gewiss, die Herausgeber heben zu recht hervor, daß die Ausgabe von
Meyers selbst ein «historisches Dokument» ist. Die Frage ist aber um was für ein Dokument

es sich handelt und inwiefern es eine jüdische Quelle ist. Von Meyer war ein
Freund und Logenbruder des Schellingianers Franz Josef Molitor. Das Buch dieses
katholischen Kabbalisten, «Philosophie der Geschichte oder über die Tradition» 1827)
vermittelte Gershom Scholem und Walter Benjamin den Einstieg in die jüdische
Esoterik, sie fanden über die christliche zur jüdischen Kabbala zurück. Es handelt sich
also um eine christliche Quelle mit einer jüdischen Wirkungsgeschichte, die noch
weitgehend unerschlossen ist. Die faszinierenden jüdischen und christlichen Rezeptionsgeschichten

des SEFER JEZIRA werden in zwei gründlichen Nachworten von Moshe
Idel und Wilhelm Schmidt-Biggemann allgemein behandelt. Das ist immerhin ein
wissenschaftlicher Trost.

Die Rubrizierung des Buches unter «Jüdischer Philosophie» ist überraschend und
interessant. Sonst wird das Buch unter «Jüdischer Mystik» untergebracht. Die eingeführten

Zuordnungen sind allerdings nicht zwingend und hangen vom Blickwinkel des
Historikers ab. Das Werk beschreibt die Enstehung und Ordnung der Welt aus den Zahlen
bzw. Buchstaben des hebräischen Alphabets. In der jüdischen Esoterik gehört es zu der
Gattung Maasse Bereschit (Schöpfungswerk), mit den Geheimnissen der Schöpfung
befasst, die ja nach der Genesis eine Sprachhandlung war und deshalb auch als Prozess
und Kombination der Lautzeichen d.h. der Buchstaben bzw. Zahlen dargestellt werden
kann. Der Schrift wird somit ein hoher metaphysischer Rang eingeräumt. Schon in den
Sprüchen der Väter heißt es, daß die Schrift präxistent zur Welt ist V, 6; Awot von R.
Nathan II, 37 und BT Pessachim 34). Das steht im Gegensatz zu der metaphysischen
Deklassierung der Schrift im Piatons 7. Brief, wo sie nur die sechstklassige Abbildung
der Idee und in Aristoteles Schrift über die Interpretation (Peri Hermeneia 1,16a3), wo
die Schrift der drittrangige Ausdruck der Dinge ist. In Piatons Dialog Phaidros (275d)
wird die Schrift gegenüber dem lebendigen Lehrgespräch als scheinlebendiger, toter
Buchstabe, als litera mortua abgewertet. Diese Abwertung des literalen gegenüber dem
oralen Medium wird in der europäischen Tradition durch das ursprünglich ganz anders
gemeinte Dictum des Paulus im 2. Korinther-Brief verstärkt: Der Buchstabe tötet, der
Geist macht lebendig. Wenn, wie Jacques Derrida in seinem Buch «La Grammatologie»
gezeigt hat, die Benachteiligung der Schrift als geistfernes gegenüber der Stimme als
geistnahes Medium ein beherrschender Zug alles bisherigen abendländischen Denkens
war und verantwortlich für seine grundsätzlichen Illusionen ist, dann kann man, wie die
Herausgeber andeuten, einem Weltverständnis, das wie das SEFER JEZIRA von dem
Primat der Schrift ausgeht, ja die Geschöpfe, nach Jehuda Halevis Bemerkung in seinem
Buch Kusari (IV, 25) geradezu als Schrift Gottes (Michtaw Elokim Hu Jezirotaw) be-

160



schreibt, ein aktuelles philosophisches Interesse abgewinnen. Daß die Schöpfung ferner,
wie die Offenbarung als sprachliche Selbstmitteilung Gottes aufgefasst und daher nicht
als physikalisches sondern als linguistisches Faktum erscheint, das linguistisch erfasst
und beeinflußt werden kann, eröffnet auch aufregende Perspektiven für einen
dialogphilosophischen und kommunikationstheoretischen Zugang zum Werk. Doch das

bedürfte mehr als nur apetitanregender Andeutungen.
Außerdem galt das SEFER JEZIRA durchaus als Werk der Naturphilosophie. In

seinem Kusari stellt Jehuda Halevi den SEFER JEZIRA als ein Stück von den Überresten

von der jüdischen Naturphilosophie (Mikzat Mischjarei Chochmot Hatewä) vor, die
ursprünglich in Israel gepflegt wurde und infolge des Exils untergegangen war (IV, 25).
Am Ende des Abschnitts vergleicht er ausdrücklich diese jüdische mit der Weisheit der

griechischen Philosophen. Die «Wege der verborgenen Weisheit» (Netiwot Plijot
Chochmä) die das SEFER JEZIRA darstellt, galten vor dem Aufkommen der
kabbalistischen Interpretation ganz allgemein als der chaldäischen und griechischen
verwandte philosophische Weisheit. Chacham bzw. Talmid Chacham entsprechen schon im
rabbinischen Schrifttum dem griechischen Sophos bzw. Philosophos und man hat der

griechischen Philosophie bzw. den griechischen Philosophen im Talmud die Weisheit
keineswegs streitig gemacht; sie werden Chochmat Jewanit bzw. Chachmei Jawan
genannt. Auf die ältere philosophische Auffassung des SEFER JEZIRA mit dem
Erkenntnisinteresse der modernen Sprachphilosophie zurückzukommen ist eine interessante

Anregung der Herausgeber; ihre Ausgabe reicht aber für diesen Zweck nicht aus.

D. Krochmalnik

Dieter Blohm /Rachel Stillmann, MODERNES HEBRÄISCH, Lehrgang für
Fortgeschrittene, Teil 1, Dr. Ludwig Reichert Verlag Wiesbaden 1992,382 Seiten, DM 38,—
; eine begleitende Sprachlehrkassette (C90) DM 34,—.

Nach vielen Jahren ist nun endlich auch ein seriöses Lehrbuch des
Modernhebräischen für Fortgeschrittene auf deutsch erschienen. Dafür ist nicht nur den Autoren,
sondern auch dem Dr. Ludwig Reichert-Verlag zu danken, der auch die Veröffentlichungen

der Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg herausgibt. Dieses sowohl
philologisch als auch sprachlich kompetente Lehrbuch des Modernhebräischen ist
jedoch nicht für Anfänger, sondern für bereits ziemlich Fortgeschrittene gedacht. Die
gesamte hebräische Laut- und Formenlehre werden als bereits bekannt vorausgesetzt.

Der vorliegende Band besteht aus 12 Lektionen, wobei für jede Lektion von den
Autoren 16-20 Unterrichtsstunden empfohlen werden (Seite X). Daraus wird ersichtlich,
wie anspruchsvoll dieses Lehrbuch ist. Jeder aber, der Interesse an einer gediegenen
Ausbildung im Modernhebräischen hat, wird an diesem Lehrgang von Blohm -
Stillmann nicht vorbeikommen. - Jede Lektion beginnt mit einem hervorragenden systematischen

Grammatikteil mit einer Zusammenstellung von sprachlichen Komplexen, die
thematisch, syntaktisch, stilistisch oder idiomatisch zusammengehören. Dem Grammatikteil

folgen dann (leider nur teilweise vokalisierte) Vokabellisten, in denen die
angeführten Vokabeln meist zusätzlich noch in einem kurzen nicht übersetzten Kontext
verdeutlicht werden, ehe dann hebräische Texte zur Übersetzung ins Deutsche angeführt
werden, in denen sowohl die behandelten Sprachstrukturen des Grammatikteils als auch
die neuen Vokabeln ausführlich und in verschiedenen Konstellationen geübt werden. Bei
den Übungen ist didaktisch sehr gut, daß ein Sachverhalt zunächst in der 3. Person und
anschließend in Dialogform in der 1. und 2. Person dargestellt wird. Dadurch wird der
Lehrstoff in allen 3 Personen geübt. Dem hebräischen Übungsteil folgen
deutschhebräische Übersetzungsübungen, wobei zu schwierigen Passagen Übersetzungsvor-

161



schlage gemacht werden, die sehr hilfreich sind. Diesen hebräisch-deutschen und
deutsch-hebräischen Übersetzungsübungen schließen sich dann einsprachige hebräische
Konversationsübungen an - ebenfalls mit Schwerpunkt auf den im Grammatikteil und in
den vorausgegangenen Übungen behandelten Strukturen einschließlich der Wortschatz-
Übungen zu den vorausgegangenen Vokabellisten. Abgeschlossen wird der umfangreiche

Übungsteil jeder Lektion mit Übungen zum Lese- und Hörverstehen. Leider ist den
Übungen kein Schlüssel beigefügt - ebenso wie eine Übersetzung der Lektionstexte fehlt
-, was darauf hinweist, daß dieses Lehrbuch vor allem für den Klassenunterricht konzipiert

wurde. Die Konversationsübungen und jene zum Lese- und Hörverstehen sind zum
Teil auch auf Band gesprochen. Diese Teile sind im Buch extra gekennzeichnet. Leider
ist nur ein kleiner Teil der Übungen auf Band aufgenommen (für das Lehrbuch von 382
Seiten nur eine C90-Kassette). Gerade wo dieses Lehrbuch mit der Vokalisierung sehr
zurückhaltend ist (was vom didaktischen Standpunkt aus sicher zu begrüßen ist), wäre
die Aufnahme sämtlicher Texte auf Band äußerst wünschenswert gewesen - vor allem
für jene, die das Lehrbuch im Selbstunterricht durchnehmen wollen. Dies wird allerdings
nur ziemlich Fortgeschrittenen gelingen. Weniger Fortgeschrittene sollten dieses Lehrbuch

lieber im Rahmen eines Kurses mit einem Lehrer verwenden. Beide Gruppen werden

aus dem Lehrbuch großen Nutzen ziehen - und der Lehrer wird für die Fülle des

gebotenen Materials dankbar sein.

F. Werner

Arno Herzig, Julius H. Schoeps, Saskia Rohde (Hg.), REUCHLIN UND DIE
JUDEN, Sigmaringen: Jan Thorbecke Verlag 1993 Pforzheimer Reuchlinschriften,
Band 3), 270 S. mit 16 Abb. gr.8$, DM/sFr. 58,—; öS 460,—.

Wann immer das Verhältnis von Juden und Christen im Zeitalter des Humanismus

und der Reformation diskutiert wird, und dies ist schon häufig genug der Fall gewesen

- besonderer Aufmerksamkeit gewürdigt wird dabei stets auch Johannes Reuchlin,
den man nur allzu gerne, allerdings nicht ganz zu Recht, den Vater der (neuzeitlichen)
christlichen Hebraistik nennt. Entsprechend oft ist denn auch das Thema Reuchlin und
die Juden bereits verhandelt worden; an Literatur dazu besteht ganz gewiss kein Mangel.
Dennoch hat sich Reuchlins Geburtsstadt, die Stadt Pforzheim, nicht entmutigen lassen,
1991 zu einem internationalen Kongress einzuladen, der sich ein weiteres Mal mit
diesem Thema, vor allem aber mit dem (aktuellen) Stand der Auseinandersetzung um dieses
Thema befassen sollte. Die Vorträge, die anlässlich dieses Kongresses gehalten worden
sind, liegen nun - in überarbeiteter Form, d.h. mit teilweise sehr umfangreichem
wissenschaftlichen Apparat versehen und zu längeren Abhandlungen ausgearbeitet - in dem
hier anzuzeigenden Buch abgedruckt vor.

Zusammengefasst sind sie zu vier Themenbereichen. A. Herzig (Die Juden in
Deutschland zur Zeit Reuchlins, S. 11-20) und R. Wohlfeil (Die Juden in der
zeitgenössischen bildlichen Darstellung, S. 21-35 u. 15 Abb.) stecken den
zeitgeschichtlichen Rahmen des Themas ab und erläutern dessen kulturhistorischen Hintergrund.

Mit der Rolle Reuchlins in der Geschichte der theologischen und juristischen
Diskussion um die «Judenfrage im Zeitalter des Humanismus» und seiner Stellung zur
Reformation in dieser Hinsicht befassen sich H.A.. Obermann (Johannes Reuchlin: Von
Judenknechten zu Judenrechten, S. 39-64), F. Lotter (Der Rechtsstatus der Juden in
den Schriften Reuchlins zum Pfefferkornstreit, S. 65-88), E. Opitz (Johannes Reuchlin
und Josel von Rosheim. Probleme einer Zeitgenossenschaft, S. 89-108), H.J. Hillerbrand
(Vom geistigen «Holocaust» zur rechtlichen Toleranz. Bemerkungen zum Thema Johan-

162



nés Reuchlin und die Reformation, S.109-122), H. Scheible {Reuchlins Einfluss auf
Melanchthon, S. 123-149) und M. Goshen-Gottstein s. A. {Reuchlin and his Generation,

S.151-160).
Den Gelehrten, insbesondere den Hebraisten und Erforscher der Kabbala würdigen

S. Rhein (Der jüdische Anfang. Zu Reuchlins Archäologie der Wissenschaften,

S.163-174), K.E. Grözinger {Reuchlin und die Kabbala, S.175-187) und M. Awerbuch

{Über Juden und Judentum zwischen Humanismus und Reformation. Zum Verständnis

der Motivation von Reuchlins Kampffür das jüdische Schrifttum, S. 189-200).

Zwei Aspekte der «Wirkungsgeschichte» Reuchlins schliesslich beleuchten J.H.

Schoeps {Der Reuchlin-Pfefferkorn-Streit in der jüdischen Historiographie des 19. und

20. Jahrhunderts, S. 203-212) und M. Pazi {Max Brod über Reuchlin, S. 213-224).

Englischsprachige Summaries der einzelnen Beiträge (S. 227-230), eine ausführliche

Bibliographie (S. 231-247) sowie allfällige Register (S. 248-254) schliessen den Band

ab.
Es war Ludwig Geiger, der in seinem Buch Johann Reuchlin. Sein Leben und seine

Werke (Leipzig 1871) in extenso auf Reuchlins ambivalente Haltung den Juden und dem

Judentum gegenüber aufmerksam gemacht hatte; und das von ihm einst konzipierte
Reuchlinbild ist trotz aller Diskussion und Kritik, die es daran im Lauf der Jahre von

verschiedener Seite immer wieder einmal gegeben hat, über die Zeiten im Grunde aktuell

und gültig geblieben. Auch durch die in dem vorliegenden Band zusammengestellten

Konferenzbeiträge wird es letztlich in seiner Richtigkeit und Gültigkeit nur um ein
weiteres Mal bestätigt. Das Verdienst dieser Beiträge freilich ist es, das Fundament, auf
dem dieses Bild errichtet worden ist, dem heutigen Stande der Forschung entsprechend
verbreitert und je auf ihre Weise dem Bild selbst die nötigen Facetten hinzugefügt zu

haben.
S. Schreiner

Friedrich-Wilhelm Marquardt: WAS DÜRFEN WIR HOFFEN, WENN WIR
HOFFEN DÜRFTEN? EINE ESCHATOLOGIE Band 1, Chr. Kaiser Gütersloher

Verlagshaus, Gütersloh 1993, 482 Seiten, ISBN 3-579-01925-2.
Auch sein neuestes Werk läßt M. in der assoziativ-differenzierenden Breite seiner

scharfsinnigen Darstellung als ein Schüler K. Barths und der Dialektischen Theologie
erkennen, in der Themenbearbeitung aber doch weit und «fortschrittlich» über sie

hinausgehend. Er ist, obwohl Systematiker, gewiß nicht einfach und leicht zugänglich zu
lesen. Man braucht schon seine Zeit, um sich auf ihn und seine Gedankenführung mit
ihren zahlreichen «Exkursen» einzustellen, aber man braucht wesentlich länger, bis man

ihn, auch nach der reinen Lesezeit, «aus der Hand legt». In der Fülle der christlich-jüdischen

Literatur der letzten Jahrzehnte bleibt er eine eigenwillige Ausnahmeerscheinung,
bes. in der Unnachgiebigkeit, mit der er die jüd. Tora (Halacha) als auch für die Christen
noch von existentieller Bedeutung verteidigt oder reklamiert («Halacha des Hoffens»!).
So etwa bereits im Vorwort: «Doch vielleicht kann nun schon der vorliegende Band der

Eschatologie zeigen, wie ganz und gar nach meiner Erkenntnis der «historische Jesus»

ein «eschatologischer» ist: reiner Zukunftsmensch in allem, was er lehrte, tat und war.
Als Dieser brachte er uns Gojim zur noachidischen Tora, in der auch wir - sie tuend -
werden das Reich Gottes „erben"? - jedenfalls von Ferne sehen können.» M. kann und

will kein «unpolitischer» Mensch sein. Darum läßt sich für ihn «die Aufgabe der christlichen

Eschatologie bündig bestimmen als christliche Lehre von der Weltrevolution»,
oder «Der ethische Ermutigungszusammenhang, den Eschatologie in den biblischen
Verheissungen zweifellos überall hat, ist verdrängt worden von intellektuellen
Problematisierungen der Zukunft überhaupt, und statt zukunftsträchtig zu leben - das ist
u.E. der praktische Sinn aller christlichen Eschatologie -, lehrte Eschatologie je länger je
mehr: die Zeit richtig denken.»

163



Art. 17 CA signalisiert unter Ausschaltung «etlicher jüdischer Lehren» (Diesseitshoffnung)

eine Verengung auf den Gedanken von «Heilsgeschichte» (im) Sinne einer
nichtweltlichen, un-weltlichen oder überweltlichen Geschichte», die «in der Folge aber
auch unbrauchbar zur Bezeichnung der biblischen Hoffnungen» wird.

«Die menschliche Hoffnung entspringt der Erfahrung des Mangels, die christliche
dagegen der Verheissung und den Verheissungen Gottes...» Sie ist «teleologisch», nicht
«axiologische» Eschatologie.

Doch daran schließt sich sofort die «Fraglichkeit Gottes» an, aus der manche nur
eine «Zukunft der Illusionen» abzuleiten vermögen. Und so wird bei M. «die Gotteslehre»,

d.h. Gott zum letzten Wort des christlichen Glaubens. Das Inhaltsverz. auch des
Bd.3 verrät uns schon jetzt, wo das alles (am Ende) «neu» (i.S. von «wirklich», nicht
«anders») herauskommt: «Allein Gott in der Höh sei Ehr», jedoch nicht ohne eine (auch
unterwegs immer wieder anzutreffende) «Rekapitulation: Noch einmal Auschwitz: Dürfen

wir hoffen....»
Bis dahin werden wir damit beschäftigt sein, den gedanklichen und theologischen

Reichtum seines umfangreichen Werkes auszuschöpfen, das sich nicht nur durch oft
überraschende Einzelexegesen auszeichnet, sondern dadurch, daß M. ständig und
unaufgebbar Ernst macht mit unserer «jüdischen Wurzel», sei es «die Schrift», die
«Geschichte Israels», Jesus (der «Israel-Förmige»), Paulus oder andere ntl. Autoren. Er tut
dies nicht laut und penetrant gewaltsam, sondern in unaufdringlicher Überzeugungsarbeit,

die dem Leser noch «Luft zum Atmen läßt» («biblisch», nicht «biblizistisch» und
unter Vortäuschung einer «lehrhaften Einheit»). Es geht um die «Israel-Geschichtlichkeit

des christlichen Hoffens». «Die Gojim werden eingeholt in die Hoffnungsgeschichte

Israels»: sie werden zu (Mit-) Erben, nicht zu «Enterbern». «Nicht-Juden
müssen es sich gefallen lassen, jetzt jüdisch identifiziert zu werden» - ohne «Juden»
werden zu müssen, versteht sich.

Die Fülle schon dieses ersten Bandes einer eschatologischen Trilogie mit den
Schwerpunkten «Hoffnung - der Weg der Zukunft», «Das Problem der biblischen
Verheißungen als Materie für eine christliche Eschatologie» (mit einer umfassenden
Darstellung der «Noachidischen Gebote»!) und «Christus: Verheißung, Quell der
Verheißungen» kann in einer so kurzen Rez. unmöglich angemessen dargestellt werden.

Das Buch sollte «mit offenen Ohren» gelesen werden, damit «die Augen aufgehen»!

Seine Auswertung sollte allerdings, sp. in Bd.3, durch ein detaillierteres und
umfangreicheres Sachregister (an sich gegenüber den früheren Bänden ein Fortschritt)
erleichtert werden.

H. L. Reichrath

Ruth Gay: GESCHICHTE DER JUDEN IN DEUTSCHLAND. Von der Römerzeit
bis zum zweiten Weltkrieg. Mit einer Einleitung von Peter Gay. Aus dem Englischen von
Christian Spiel. München: C.H. Beck, 280 Seiten mit 274 einfarbigen und 20 farbigen
Abbildungen. Leinen, 78.-DM, ISBN 3-406 37603-7..

Wieder mal ein neues Buch über die Geschichte der Juden in Deutschland mag man
denken, wenn man den Titel der neuen Arbeit von R. Gay liest. Sicher, ein neues Buch zu
einem alten Thema. Das besondere hierbei liegt auch nicht in Titel und Untertitel,
sondern in Aufmachung und Anspruch dieses Buchs. Nach einer alten deutschjüdischen
Tradition will es vor allem ein Gedenkbuch sein. Gedenken soll es an eine alte und lange
Geschichte, die mit dem Untergang des deutschen Judentums in der Schoa zuende ging.
Ebenso soll es aber auch dem Ausklingen einer sehr speziellen Kultur, eben der
deutschjüdischen, gedenken, die die Verpflanzung nach Palästina nicht überlebt hat. Eine Kultur
verschwand in einer historischen Sackgasse. Aber ist dem wirklich so, in allen seinen
Konsequenzen? Ist die Tatsache, daß sich die Vertretung der Juden in Deutschland nun

164



Zentralrat der Juden in Deutschland nennt, und die, dass von den vielleicht vierzig- bis

fünfzigtausend Juden, die heute in Deutschland leben, nur die allerwenigsten Vorfahren
vorweisen können, die bereits vor der Zeit des NS-Terrors in Deutschland lebten, bereits
Grund genug, von einem zarten Keim einer neuen Gemeinschaft zu sprechen, und dabei

diese Gemeinschaft gleichsam historisch zu entwurzeln? Dies mag eine Frage sein, die
noch nicht in unserer Generation beantwortet werden kann. Neuere Forschungen scheinen

zumindest anzudeuten, das nicht jegliche Kontinuitäten abbrachen, es in vielen
Bereichen wie im religiösen und ökonomischen Fleimkehrer gab, wie schwer sie auch

immer mit sich zu ringen hatten.
Und wie schade wäre es auch, wenn das Kapitel dieser immensen Kultur und

Geschichte so einfach zuende sein sollte. Genausowenig, wie der Weg des deutschen
Judentums in diese Sackgasse der Amalganisierung an die deutsche Gesellschaft fahren

mußte, genausowenig war die Geschichte der Juden in Deutschland einheitlich. Das zeigt
dieses, bis hierher etwas schlecht weggekommene, Buch auf herrliche Weise. Der
Leitgedanke der Autorin war es nicht, die Geschichte der Juden - wie so oft geschehen -
als eine einzige Kette von Katastrophen, Verfolgungen und Pogromen zu sehen, denn
dies heißt die friedlichen Zeiten und jüdischen Realitäten zu schmälern, und deren
Leistungen unterzubelichten. Es wil 1 vielmehr ein Portrait sein, das die ganze Spannbreite
jüdischen Lebens, Kultur, Religion und Ökonomie, in Ereignissen und Gestalten, mit all'
ihren guten und schlechten Seiten, vorstellt. Es ist vor allem ein Bericht über den Alltag,
«die Kämpfe in jeder Epoche und Belohnungen.» In großformatiger Ausführung ist es

mit einer Reihe von Bildern und Quellen ausgestattet «als Mosaiksteine einer überwältigenden

Fülle des kulturellen Gedächtnisses, dessen Reichtum selbst für die europäische
Geschichte einzigartig ist.» Gleichberechtigt steht der jüdische Handelsagent Karls des

Großen aus dem 9. Jahrhundert neben dem Minnesänger des 13. Jahrhunderts und den

Bürgern Frankfurts, die bei einem Pogrom im 17. Jahrhundert ihren jüdischen Nachbarn
zur Hilfe kamen. Aber auch die grossen Gestalten der jüdischen Geschichte, die ebenso
für die deutsche Geschichte von Bedeutung sind, wie Moses Mendelssohn, Rahel

Varnhagen, Heinrich Heine und Ludwig Börne, haben den ihnen würdigen Platz gefunden.

So ist in ihrer Auswahl und Darstellung Ruth Gay ein faszinierendes und wunderschön

anzuschauendes Lesebuch gelungen, welches das Eigenleben der jüdischen
Minorität als auch deren Ausstrahlung auf die gesamte deutsche Geschichte eindringlich
und verständlich vorstellt.

./. Kurz

Jerzy Tomaszewski (Hg), NAJNOWSZE F.ZTFJF. ZYDOW W POLSCE, w zarysie (do 1950

roku) [NEUESTE GESCHICHTE DER JUDEN IN POLEN, im Überblick (bis 1950)],
Warszawa: PWN 1993, 499 S. gr. 8o.

Andrzej K. Paluch (Hg), The Jews in Poland, Bd. I, Cracow: Universitätsverlag 1992,510 S.

gr. 8o Festschrift für Prof. J.A. Gierowski zum 70. Geburtstag).
Mit diesen beiden Bänden wollen, wie den jeweiligen Vorworten zu entnehmen ist, die

beiden vor einigen Jahren an den Universitäten in Warschau und Krakau eingerichteten Institute

für die Erforschung der Geschichte und Kultur der Juden in Polen ihre ersten grösseren
Arbeitsergebnisse vorstellen, und diese verdienen, um es gleich eingangs zu sagen,
uneingeschränkte Anerkennung. Die thematische Abgrenzung der beiden Bände reflektiert
dabei zugleich die jeweilige Spezialisierung der genannten Institute.

Mit dem von J. Tomaszewski, Direktor des Centrum Badania i Nauczania Dziejôw i
Kultury Zydöw w Polsce im. Mordechaja Anielewicza [Mordechaj-Anielewicz-Zentrum für
Erforschung und Studium der Geschichte und Kultur der Juden in Polen] genannten Instituts
an der Warschauer Universität, herausgegebenen Band hat die polnische Historiographie nun
wieder eine das 19. Jh. und die erste Hälfte des 20. Jh. umfassende Synthese der Geschichte

165



der Juden in Polen aufzuweisen, wie sie sie seit mehr als sechzig Jahren nicht mehr
hervorbringen konnte. Im Teil I Vorder Wiedererlangung der Unabhängigkeit (S. 13-139) blickt P.

Wrobel in differenzierender Analyse der je eigene Weg gegangenen Geschichte der Juden in
den drei Teilungsgebieten Polens zurück auf das 19. Jh. bis zum Ende des Ersten Weltkrieges.
Mit den komplizierten Verhältnissen im Vielvölkerstaat Polen der sog. Zwischenkriegszeit,
für die einen die Blütezeit jüdischen Lebens in Polen, für die anderen der Anfang von seinem
gewaltsamen Ende, setzt sich J. Tomaszewski in Teil II Die unabhängige Republik (S. 143-
269) auseinander. Die Jahre 1939-45 sind Gegenstand der Analyse von T. Prekerowa in Teil
III Krieg und Okkupation (S. 273-384), wobei die Autorin ihr besonderes Augenmerk einerseits

auf die Versuche der jüdischen Selbstbehauptung und zum anderen auf die polnisch-jüdischen

Beziehungen bis heute traumatisch gebliebenen ersten Nachkriegsjahre 1945-50
schliesslich behandelt J. Adelson im Teil IV Im sogenannten Volkspolen (S. 387-477). Eine
sorgfältig ausgewählte Bibliographie (S. 480-485) und allfällige Register schliessen den
Band ab.

Wenn auch das Schwergewicht der Darstellung eindeutig auf der politischen Geschichte,

der Rechts-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte liegt, so bleiben deswegen doch kultur-
und religionsgeschichtliche Fragestellungen nicht ausgeblendet. Ausführlich beschäftigen
sich die Autoren, wie könnte es auch anders sein, mit den polnisch-jüdischen Beziehungen
unter den jeweiligen politischen und ökonomischen Verhältnissen. Während das Buch so
insgesamt seinen Wert in der darin geleisteten geschichtlichen Synthese hat, so kommt im
Blick vor allem auf den letzten Teil noch hinzu, dass er in diese Form erst jetzt nach Öffnung
bislang verschlossener Archive hat geschrieben werden können, wie sich denn dank der jetzt
zugänglich gewordenen Quellen auf manche Ereignisse eine zum Teil andere Sicht ergibt.
Freilich sind sich die Autoren durchaus bewusst, wie der Herausgeber im Vorwort
selbstkritisch bemerkt, dass trotz allen Bemühens um Präzision in der Sache nicht nur manche Frage

(offen) geblieben ist, ja bleiben musste, da sie weiterer eingehender Studien verlangt,
sondern auch spürbare Lücken vorhanden sind, hinsichtlich der inneren Entwicklung der
jüdischen Gemeinschaft etwa. Trotz allem wird dieses Buch zum Standardwerk für jeden mit der
darin behandelten Geschichte befassten Studierenden zählen, und man wünscht ihm, dass es
als solche auch seine Verbreitung — und Übersetzung in andere Sprachen — finden möchte.

Zur Standardliteratur wird auch der andere hier anzuzeigende Band zu zählen sein, auch
wenn es sich hierbei nicht um eine monographische Aufarbeitung, sondern um eine Sammlung

von Aufsätzen handelt, die in der Summe gleichwohl eine Art Monographie ergeben.
Mit ihm wollen Mitarbeiter und Freunde des Zakl-ad Historii i Kultury Zydôw w Polsce
[Institut für Geschichte und Kultur der Juden in Polen] der Krakauer Universität (über das Institut

informiert K. Pilarczyk, S. 483-488) dessen Gründer und Direktor J.A. Gierowski (ein
Porträt des Gelehrten zeichnet K. Matwijowski, S. 11-22) zum 70. Geburtstag ehren und
zugleich eine in unregelmässigen Abständen erscheinende Publikationsreihe The Jews in
Poland beginnen, in der ihrer Verbreitung wegen — wie in diesem Aufsatzband bereits
geschehen —mehrheitlich Arbeiten veröffentlicht werden sollen, die englisch, französisch oder
deutsch, und nur gelegentlich polnisch, geschrieben sind. Um einen Eindruck von dem
editorischen Vorhaben zu vermitteln, seien hier die Autoren des vorliegenden Bandes I und
die Titel ihrer Beiträge aufgelistet (bei polnisch geschriebenen Aufsätzen sind die Titel übersetz).

Teil I History.
B. Wyrozumska, Did King Jan Olbracht Banish the Jews from Cracow? (S. 27-37)
J. Wyrozumski, «Rechte, die Gott durch Mose dem Volk Israel gab» in mittelalterlichen
polnischen Sammlungen (S. 39-43)
J. Topolski, On the Role of Jews in the Urbanization of Poland in the Early Modern
Period (S. 45-50)
D. Toilet, Les Juifs et le trésor royal polonais sous les règnes des Wasa, 1588-1668 (S.
51-65)

166



G.D. Hundert, Was There an East European Analogue to Court Jews? (S. 67-75)J.

Ktoczowski, The Place of Jews in the Socio-religious History ofPoland and the Polish-
Lithuanian-Ruthenian Commonwealth (S. 77-91)
J. Tazbir, Cruel Laughter (S. 93-99)
J. Bieniarzowna, The Role of Jews in the Polish Foreign Trade, 1648-1764 (S. 101-109)
J. Raba, From Romanticism to Fascism: The Polish Image of Mid-17th-Century
Ukrainian Jewry (S. 111-120)
A. Kàzmierczyk, The Jews in Zötkiew, Domain of Jan III Sobieski (S. 121-126)
K. Matwijowski, The Jews in the Times of Jan III Sobieski (S. 127-136)
K. Orzechowski, The Question of the Jews in the Silesian Convention, 1690-1691 (S.

137-148)
J. Goldberg, Wie ein Priester und ein Jude gemeinsam eine Eisenmanufaktur in

Grosspolen gründeten (S. 149-160)
L.Sliwa, Jewish Settlement in Sieniawa in the 18th and Early 19th Centuries (S. 161-

172)
H. Samsonowicz, Parish Records as a Source for the History of the Jews in Mazovia,
Late 18th and Early 19th Centuries (S. 173-179)
J. Holzer, Galizische Juden an der Universität Wien zur Zeit der Teilungen (S. 181 -185)
K. Kopff-Muszyriska, «Ob Deutsch oder Polnisch?»—ein Beitrag zur Erforschung der

Assimilation der Juden in Lemberg, 1840-1892 (S. 187-203)
T. Gjsowski, Jewish Communities in Autonomous Galicia: Their Size and Distribution
(S. 205-221)
H. Halkowski, «A brand plucked from the fire» — Polish Traces of Abraham Joshua

Heschel (S. 223-234)
S. Frost, The Jewish School Systems in Interwar Poland: Ideological Underpinnings (S.

235-244)
J.M. Matecki, Die Exzesse in Krakau im April 1918: Pogrom oder Kampf ums Brot (S.

245-257)

Teil II The Time of War and Shoah:
M. Kula, Between the Jews in Palestine and the Poles in London (S. 261-287)
L. Dobroszycki, The Jews in the Polish Clandestine Press, 1939-1945 (S. 289-296)
L. Gerson, The Reaction of the Polish Government-in-Exile and the Allied
Governments to the News of the Endlösung: the Role of Jan Karski (S. 297-325)
A.K. Paluch, Konzentrationslager Auschwitz: the View from Outside (S. 327-339)

Teil in Sociology, Ethnology, and Other Essays:
S. Kapralski, Sociological and Ethnographic Research on Jewish Community and

Culture in Poland (S. 343-364)
F. Gross, Zwei Generationen (S. 365-368)
B. Kowalska, A Receding World: the Jewish Religious Community in Cracow Today
(S. 369-375)
R. Scharf, What shall we tell Miriam? (S. 377-385)
O. Goldberg-Mulkiewicz, Reiseberichte aus jüdischen Shtetlech (S. 387-396)
E. Szlufik, Einige Anmerkungen zu ökonomischen Vorurteilen gegenüber Juden (S.

397-403)
J. Tomaszewski, Polish Society Through Jewish Eyes: on the Sources of «Anti-
Polonism» (S. 405-418)
K. Daniel & B. Traciewicz, Polish-Jewish Relations in the Vew of the Jews in Poland (S.

419-427)
K. Daniel, The Schools, the Church, and Antisemitism Among Polish Youth (S. 429-
434)

167



M. Sitarz. Some Problems of Yiddish-Polish Comparative Paroemiology (S. 435-439)
T. Polariski, Inhaltsregister zur «Quartalsschrift zur Erforschung der jüdischen Vergangenheit

in Polen» (S. 441-445)

Teil IV Literature and Arts:
L. Kröl, From Birth to Wedding Day: the Culture of Polish Jews in 19th and 20th-
century Literature Written in Polish (S. 449-461)
C. Shmeruk, «Majufes» (S. 463-474)
M. & K. Piechotka, Der Aron-ha-Kodesch in polnischen Synagogen. Zur Entwicklung
seiner Form zwischen dem 16. und dem Beginn des 19. Jh. (S.475-481 u. 15Bildtafeln)

Nach der Durchsicht des Bandes kann man den Initiatoren und Herausgebern nur
wünschen, dass es ihnen gelingen möge, für die folgenden Bände ebenso zahlreiche und
vielseitige Mitarbeiter zu finden — und das in Oxford erscheinende Jahrbuch «Polin»
wird fernerhin mit einer ernsten Konkurrenz zu leben haben!

S. Schreiner

Klüger, Ruth, WEITER LEBEN, EINE JUGEND, Göttingen: Wallstein-Verlag
1992, 285 Seiten.

Ruth Klügers Autobiographie «Weiter leben» ist ihr Erstlingswerk in deutscher
Sprache, dem schon bald nach Erscheinen der Raurier Literaturpreis (für die beste Prosa-
Erstveröffentlichung in deutscher Sprache) zuerkannt wurde. Mit nach innen gerichtetem

Blick erzählt sie von ihrer Kindheit im nationalsozialistischen Wien, wo der Lebensraum,

sich zunehmend verengend, kaum mehr Luft zum Atmen läßt. Der Vater verläßt
die Familie und bringt sich in Frankreich in scheinbare Sicherheit, die sich nach der
Besetzung der «freien Zone» durch die Deutschen 1942 als tödliche Falle erweist, er wird
nach Auschwitz gebracht und dort ermordet. Mutter und Tochter treten gemeinsam den
Weg nach Theresienstadt und später Auschwitz an, ein Platz von dem sie sagt, er sei der
abwegigste Ort gewesen, den sie je betreten habe. Eine Gratwanderung zwischen Leben
und Tod, für die sich kaum Worte finden lassen, legen Mutter und Tochter zurück; wobei
das junge Mädchen immer wieder in höchste Lebensgefahr gerät.

In kritischer Offenheit, sich selbst und ihre nächsten Angehörigen nicht schonend,
lenkt sie das Augenmerk ihrer subtilen Beobachtungen auf die Risse und Sprünge
familiärer Vernetzung, die sich allmählich zu schwer überwindbaren Gräben vertiefen.
Insbesondere die Beziehung zu ihrer Mutter ist problematisch, und daran ändert sich auch
nichts, als sie schließlich aus Christianstadt, dem letzten Lager, in das sie kurz vor
Kriegsende gebracht werden, fliehen und ein neues, wenn auch keineswegs normales
Leben führen können.

Die Auswanderung nach Amerika bringt zwar eine räumliche Distanz zu den
quälenden Ereignissen der Vergangenheit, aber die «Gespenster» weichen nicht, sie tauchen
immer wieder auf, mit ihnen umgehen zu können, ist das ersehnte - aber auch erreichbare
Ziel?

Ruth Klügers Biographie fordert mit ihrer präzisen Sprache, in der sie extreme
Gefühls- und Gemütszustände beschreibt, jeden Leser zur Stellungnahme heraus.

5. Wipfler-Pohl

168



Uwe Vetter: IM DIALOG MIT DER BIBEL, Grundlinien der Schriftauslegung
Martin Bubers, Bern (Peter Lang AG) 1993, Band 44, 353 S., DM 89.—

Wer sich mit Martin Bubers Werk lesend beschäftigt hat, wird neugierig sein, dieses

Buch kennen zu lernen. Es geht nicht nur um ein tieferes Verständnis von Bubers
biblischen Schriften (Bd. 2 der Werke, 1964), sondern um die Grundkonzeption seines

Wirkens insgesamt einschliesslich der Schriften zur Philosophie (Bd. 1, 1962) und zum
Chassidismus (Bd. 3, 1963). Dem Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit wird begegnet
und gleichzeitig das Gesamtwerk als „Schule der Dialogik" beschrieben (S.9 f).

Für Buber ist die „Einheit der Schrift" grundsätzlich wichtig: von der Texttreue
über den Respekt vor dem masoretischen Text zum Verständnis der kompositorischen
Einheit (S. 123-125). Gleichzeitig muss „Bubers Bibelarbeit im Zusammenhang mit seiner

religiösen, historischen, sprachlichen und persönlichen Philosophie" wahrgenommen

werden (S. 11). Diese Einheit seines Werkes ist für manche Wissenschaftler ein

Anstoss, ein Grund, ihn als unwissenschaftlich abzuqualifizieren. Das übereinstimmende

Zeugnis seiner Person und seines Werkes ist aber gerade das faszinierende und
überzeugende an ihm.

In Kenntnis sowohl der kritischen Stimmen als auch der grundsätzlichen Zustimmung,

ja Begeisterung für Buber untersucht Vetter nun „die Geschichtlichkeit der

Schrift als Horizont der Bibelauslegung" (Sage und Geschichte, wundergewärtige
Geschichtsgläubigkeit, dialogisches oder apokalyptisches Geschichtsverständnis u.a.),
wie Buber sie sieht. „Geschichte und Glaube verhalten sich nach dem Zeugnis der Bibel
wie Ereignis und Wirkung, bzw. wie Motivation und Verwirklichung", eine Zuordnung
von Glaube und Geschichte, die „gegenüber seiner Dialogphilosophie neu ist" (S. 178).
Vetter meint, dass die Schriftauslegung Bubers seine Dialogphilosophie „überbietet"
und „korrigiert": „Biblische Dialogik überbietet die philosophische Variante im Bereich
der normenkritischen Ethik" (S. 321). Diese Sprache, diese dogmatische Wortwahl
„Dialogik", „normenkritische Ethik" wird Buber meines Erachtens nicht gerecht. Systeme

sind ihm fremd. Hier presst aber der christliche Theologe Buber in ein System, das

ihm nicht angemessen ist. In seiner Philosophie geht Buber vom Menschen aus, während
in den Schriften zur Bibel die Offenbarung Gottes in der Geschichte Priorität hat, aber

beide Wege führen zum Dialog zwischen Gott und den Menschen als Partner, zwischen
Menschen, die auf dieser Erde gemeinsam leben wollen und müssen.

Trotz dieser kritischen Anmerkungen kann ich das Buch nur empfehlen, weil Vetter
dem biblischen Befund einfühlsam nachgeht und sogar zum Schluss betont:
Dialogphilosophie und Schriftinterpretation sind „zwei ineinandergreifende und überschneidende

Zugangsweisen zur Wirklichkeit" (S. 325).
Einige Stichworte müssen genügen, die mit grosser Sorgfalt, vielen wertvollen

Zitaten herausgearbeitete Tiefe und Weite von Bubers biblischer Erkenntnis zu umreissen:

- Geschichte wird als Ohnmacht Israels, als narrative Nacherzählung von Gottes
Handeln, als prophetische, eschatologische Heilshoffnung (entgegen dem
apokalyptischen Denken) verstanden. Eschatologische Hoffnung „aber gehört nicht dem
Rande der Geschichte an, wo sie ins Zeitlose verfliesst, sondern ihrer ewig wechselnden
Mitte, der erfahrenen Stunde und ihrer Möglichkeit" (M. Buber).

- Offenbarung wandelt sich von der Offenbarung als Begegnung mit einer Kraft
über das Urphänomen ewiger Offenbarung zur Erkenntnis „Offenbarung ist Geschichte"
und zur „Gottesfinsternis": die Verfinsterung des göttlichen Lichtes wird durch die
riesenhaft aufgeblähte Ich/ES Relation hervorgerufen und „verstellt uns das Himmelslicht".

Das „Schweigen" Gottes ist ein „Sagen durch Schweigen". Buber korrigiert sich
nicht grundsätzlich, aber er weicht den Fragen nach dem Holocaust nicht aus, sondern
versucht die Gottesfinsternis zu überwinden.

- Intuition wird von Buber als Instrument wissenschaftlicher Textauslegung, als

Zugang zur Wirklichkeit, als ein notwendiges Element des Verstehens, als „Komponente

169



dialogischer Innewerdung" begriffen. Das Problem für Vetter ist, ob Buber bei der
Auslegung der Bibel die Intuition zu weit treibt, etwa bei der Auslegung von 2. Mose 20 mit
einem „emphatischen Moment... textfrei psychologisierend" (S. 313). Viele Leser
Bubers werden das nicht als Nachteil, negativ empfinden, besonders weil Buber nicht
den Anspruch erhebt, „reiner" Wissenschaftler zu sein.

Vetter verteidigt zum Schluss Bubers „pneumatische" Auslegung, seine

„Nonkonformität" und „methodologische Disziplinlosigkeit", das Denken einer angeblich

vergangenen Epoche: Vorwürfe, die ihm nicht gerecht werden, die vielleicht gerade
auf ihn neugierig machen. Er habe nie den Anspruch gestellt, ewiges, zeitlos gültiges,
rein wissenschaftlich zu vermitteln. Aber seine Bücher bleiben für viele eine spannende,
hilfreiche Lektüre. Vetter hilft zu einem umfassenden Verständnis.

F. von Hammerstein

BREWER David Instone, TECHNIQUES AND ASSUMPTIONS IN JEWISH
EXEGESIS BEFORE 70 CE, Tübingen: Mohr, 1992 (Texte und Studien zum antiken
Judentum; 30)

Der Autor möchte in seiner Arbeit, die eine Veröffentlichung seiner Dissertation
in Cambridge (England) ist, die exegetischen Methoden und das ihnen zugrundeliegende
Schriftverständnis aus über neunzig rabbinischen Texten erheben. Sie sind aus drei
verschiedenen Bereichen ausgewählt: Überlieferungen über namentlich erwähnte Autoritäten

von Simeon den Gerechten bis Yohanan ben Zakkai (51 Texte), Dispute zwischen
Pharisäern und Sadduzäern (16 Texte) sowie zwischen den Häusern Shammai und Hillel
(26 Texte). Er geht davon aus, daß diese Traditionen im Kern aus der Zeit vor 70 n. Chr.
stammen!

Der erste Hauptteil der Arbeit (S. 9-174) besteht aus der Einzeluntersuchung dieser
Texte. Dabei wird jedes Schriftargument als Peshat-, nomologische, ultrabuchstäbliche
oder Derash-Auslegung gekennzeichnet. Die beiden Eckausdrücke sind spätere
rabbinische Terminologie und bezeichnen das wörtliche oder allegorische Verständnis
der betreffenden Bibelstelle. Die mittleren Begriffe sind von Brewer selbst geprägt, um
den Raster der Klassifikationen etwas zu verfeinem. Die «nomologische» Auslegungsart
«unterschiebt» - nach unserem heutigen Empfinden - dem Text einen gesetzlichen Sinn
auch dort, wo gar keiner intendiert ist. Die «ultra-buchstäbliche» löst eine bestimmte
Phrase aus ihrem Zusammenhang und interpretiert sie dann gemäß ihrem wörtlichen
Sinn.(vgl. S. 14-17)

Das Ergebnis ist folgendes: Es kommen fast ausschließlich die beiden ersten Weisen

der Schriftinterpretation zum Zug, wobei sich ein Unterschied zwischen den mit
Namen genannten Autoritäten und den beiden Häusern einerseits und den Pharisäern und
Sadduzäern andererseits herauskristallisiert. «The relative use of the Peshat and

Nomological modes is approximately 2:3 in all the groups except the Sadducees and
Pharisees which almost always use Peshat.» (S. 161) Dennoch läßt Brewer nur die
Sadduzäer als Ausnahme innerhalb dieser Gruppe von Schriftgelehrten gelten, denn sie
seien es, die den Disput eröffneten und dadurch «die Waffengattung», die jeweilige
Argumentationsweise, vorgäben; die Pharisäer würden sich nur an sie anpassen. Somit
interpretiert Brewer den von ihm erarbeiteten Befund so: In den aussortierten und
besprochenen Texten aus dem rabbinischen Schrifttum werden wir einer Gruppe von
Schriftgehlehrten vor 70n. habhaft, auf die die Rabbinen als ihre Vorläufer rekurierten
und die auf ein und dieselbe Art Exegese treiben, sich also als eine homogene Gruppe
präsentieren. Die Sadduzäer gehören nicht dazu, aber: «the named authorities, the
Houses and the Pharisees can probably be regarded as a single group of exegetes» (S.

170



162). Die hier faßbar werdenden Exegeten hätten ein einheitliches Verständnis der Bibel,
das «nomologisch» genannt werden kann, dh.: Die Schrift wird als von Gott verfaßtes

Gesetzbuch verstanden. Ein solches Verständnis läßt eine allegorische Interpretation
nicht zu (vgl. S. 169f), ebensowenig ein totales Absehen vom Kontext der Bibelstelle,
mit der argumentiert wird (167-169). Ferner sei für diese Schriftgelehrtengruppe vor 70

und ihren nomologischen Interpretationsansatz kennzeichnend, dass sie nur eine

Textüberlieferung für gültig hielten und an dieser keinerlei Korrekturen oder Emendationen
vornähmen 170f).

Die späteren Rabbinen sind von den eben genannten drei Prinzipien abgegangen

(vgl. S. 172-174), ohne sich grundsätzlich vom nomologischen Ansatz zu entfernen.
Im zweiten (kursorischeren) Hauptteil der Arbeit (S. 175-225) geht Brewer der

Methodik anderer Exegeten nach, hauptsächlich der Schriftauslegung in Qumran, bei

Josephus und Philo. Ihre Schriftauslegung ist oftmals allegorisch, kontextungebunden
und läßt auch mehrere Textvarianten nebeneinander gelten, also genau konträr zu den

Prinzipien der Rabbinen vor 70. Das zugrundeliegende Schriftverständnis ist auch ein

völlig anderes, aber nicht weniger kohärentes: es nimmt die Bibel «as though it were a

living prophecy inspired by a Spirit which continued to inspire its exegetes, copyists and

translators.» (222) Brewer nennt diesen Zugang daher «inspiratorisch».
Die Koexistenz zweier konkurrenzierender Interpretationsansätze im Judentum vor

70 verschwand nach der Tempelzerstörung, «when the rabbis inherited both

Nomological and Inspirational principles» (225).
Brewer geht von der nicht weiter begründeten (vgl. S. 12f) Voraussetzung aus, daß

sich die von ihm ausgewählten Texte Überlieferungen aus der Zeit vor der
Tempelzerstörung verdanken. Er beruft sich dabei vor allem auf die formkritischen Vorarbeiten
Jakob Neusners sowie auf Rivkin, Bowker und Le Moyne bezüglich der Pharisäer-
Sadduzäer-Traditionen (S. 12). Nun ist jene Voraussetzung äußerst umstritten und
anfechtbar. Brewers Ergebnis aber könnte sie auf überzeugende Art und Weise
untermauern und rechtfertigen! Denn wenn sich die Protorabbinen tatsächlich nicht nur von
ihren Zeitgenossen Philo, Josephus und der Qumrangemeinde unterscheiden, sondern
auch von ihren direkten Nachfolgern, den Rabbinen nach 70, dann spricht das für alte

bewahrte Überlieferungen in besagten Texten.
Michael Kreuzer

Ginzel, Günther Bernd (Hrsg.), AUSCHWITZ ALS HERAUSFORDERUNG FUR
JUDEN UND CHRISTEN, Gerlingen: Schneider 1993,662 Seiten, kartoniert, 36,-DM

Seit längerer Zeit vergriffen, erschien jetzt in zweiter Auflage der Band «Auschwitz
als Herausforderung für Juden und Christen». Das Buch enthält eine unveränderte

Sammlung von Beiträgen, die zum größten Teil 1978 während eines Seminars, anläßlich
des vierzigjährigen Gedenkens an die Reichspogromnacht entstanden sind. Veranstalter

waren die Gesellschaft für jüdisch-christliche Zusammenarbeit und Vertreter der christlichen

Kirchen.
Alle Beiträge, seien es Vorträge, Diskussionen, Interviews oder Dokumente, hat der

Herausgeber Ginzel zu vier Themenschwerpunkten gebündelt: Glaube und Widerstand
vor und nach Auschwitz, Ausschwitz als Herausforderung, Dokumente der evangelischen

und katholischen Kirche und Theologie nach Auschwitz. Dank der hohen

Sachkompetenz der Autoren - stellvertretend seien hier nur genannt: Joachim
Beckmann, Yeshoshua Amir, Johann Baptist Metz, Ernst Simon, Nathan P. Levinson
und Rolf Rendtorff - kamen Beiträge zustande, die bis heute nichts an Aktualität verloren
haben. Bedingt durch die unterschiedlichen Autorenprofile ergänzen sie sich in vielfacher

Weise, und provozieren darüber hinaus jeden Leser zum Weiterdenken.
Die Herausforderung von Auschwitz mündet, je nach Autorenposition, in

unterschiedliche Fragestellungen, die sich nach Ginzels Meinung im christlich-jüdischen Be-

171



reich vor allem auf die Frage zuspitzt ob es gelingt, Freude am Christentum zu entwik-
keln, ohne dem Judentum sein Lebensrecht zu entziehen. Dies bedeutet die volle
Anerkennung des älteren Bruders und der damit verbundene totale Verzicht auf jede noch so
versteckte Form der Judenmission, wie sie getarnt in der bekannten Formel vom
«Zeugnisablegen» immer noch umgeht. Bislang ist dieses Thema weithin nur
«angedacht» worden, so daß auch bei dieser Fragestellung das neuaufgelegte Buch
hilfreiche Dienste leisten kann.

Der umfangreiche Anhang informiert über die Autoren und Quellen; eine sehr
detailliertes Namens-, Sach- und Begriffsregister erleichtert den Umgang mit dem Werk
und macht es zur unentbehrlichen Arbeitshilfe für jeden am jüdisch-christlichen Dialog
Interessierten.

S. Wipfler-Pohl

Léon Poliakov, VOM ANTIZIONISMUS ZUM ANTISEMITISMUS (1969). Aus
dem Französischen von Franziska Sick. Mit einem Vorwort von Detlev Claussen und
einem Beitrag von Thomas Haury, Freiburq 1992 (Ca Ira-Verlaq), 159 S., 18 DM

Ist der Antizionismus nur ein ordinärer Antisemitismus von links? Zu dieser immer
wieder kontrovers diskutierten Fraqe hat der Historiker Léon Poliakov, Autor einer
voluminösen Geschichte des Antisemitismus, bereits 1969 in seiner Schrift De
l'antisionisme à l'antisémitisme Stellung genommen. Sie richtete sich insbesondere
gegen die antisemitischen Einsprengsel in der Kritik der damaligen französischen Linken
an Israels Politik während des Sechs-Tage-Kriegs von 1967 und deren Schweigen
gegeüber der «antizionistischen Kampagne» im Zusammenhang mit der CSSR-Invasion
von 1968. Poliakov skizziert darin primär deskriptiv-historisch ausgerichtet einerseits
die Haltung der Sozialisten zum Zionismus vor 1917, den Umgang mit den Juden in der
Sowjetunion bis Mitte der dreißiger Jahre, die Verfolgungen nach den «großen
Säuberungen». Dazu bemerkt er: «Uns erschien es wichtig zu zeigen, daß das kommunistische
Regime seinen prinzipiellen Antizionismus mit dem unerbittlichen Kampf gegen alle
Formen des Antisemitismus zu vereinbaren wußte - bis zum Vorabend der qroßen
Säuberungen. Erst danach... entstand das antisemitische Klima der stalinistischen
Verfolgungen der Jahre 1948 bis 1953» (S. 24). Andererseits behandelte Poliakov den
«Antizionismus» der arabischen Seite, den Meinungsstreit in Frankreich nach 1967 und
die Reaktionen auf die Entwicklunqen im damaliqen Polen, wobei er zeigte, «wie, unter
dem Vorwand einer kritischen Haltung gegenüber dem jüdischen Staat und seinen
Parteigängern, die uralte Leidenschaft des Judenhasses fortlebt» (S.24). Eine
deutschsprachiqe Ausgabe der Schrift erschien erst über zwei Jahrzehnte später, ebenfalls

als Reaktion auf aktuelle Ereignisse: die Haltung der deutschen Linken während des

Golf-Kriegs. In seinem Vorwort geht Detlev Claussen vor diesem Hintergrund auf das

erstmalige Erscheinen von Poliakovs Schrift ein. Den Anhang bildet ein Beitrag von
Thomas Haury Zur Logik des bundesdeutschen Antizionismus der Linken mit beachtenswerten

Anmerkungen zur Affinität von stereotypem antiimperialistischen und
antisemitisch-«antizionistischem» Weltbild. Den von allen drei Autoren formulierten,
teilweise provozierenden Thesen sollte sich die politische Linke selbstkritisch stellen.

A. Pfahl-Traughber

Wolfgang Benz (Hg.): JAHRBUCH FÜR ANTISEMITISMUSFORSCHUNG 2.
Campus Verlag Frankfurt/New York 1993,437 Seiten, 38,- DM (ISBN 3-593-34882-9).

In dem z.Vfg. stehenden Rahmen ist es nicht möglich, alle 18 Einzelbeiträge dieses
bereits im zweiten Jahr erscheinenden Jahrbuches auch nur kurz vorzustellen. Die Arbeiten

werden, wie könnte es bei einem solchen Sammelwek anders sein, gewiss auf unter-

172



schiedliche Interessen bei den Lesern stossen. Einige führen, entsprechend dem Auftrag
des Zentrums für Antisemitismusforschung an der TU Berlin, über das engere Gebiet der

Antisemitismusforschung hinaus und liefern gerade in einer Zeit allgemeiner Minderheiten-

und Fremdenfeindlichkeit wesentliche Erkenntnisse, so etwa die ersten drei Arbeiten

über «Die Konstitution des Volkes durch seine Feinde», «"Volk" und "Nation" in der

deutschen Literatur des 19. Jh.» und «Deutsche und Juden in Polen 1918-1939». Vier
Beiträge befassen sich mit dem Israelbild und der Wiedergutmachungspraxis der ehemaligen

DDR, auch nach deren Untergang immer noch eine Quelle kritischer
Selbsterkenntnis, auch für «Wessis». Ein Beitrag behandelt das noch kaum bearbeitete Thema
der Ambivalenz des «Philosemitismus» im Kaiserreich (neben Bekanntem das weniger
geläufige Wirken einiger «Philozionisten», wie z.B. Börnes Frh.v. Münchhausens, mit
all ihren antisemitischen Hintergründigkeiten), und ein weiterer den Akademischen
Antisemitismus der Deutschen Historiker in der NS-Zeit.

Es folgen Aufsätze über die Judenreferate des Geheimen Staatspolizeiamtes und
des Sicherheitsdienstes der SS, die «Kirchenbuchstelle Alt-Berlin» 1936-1945 als «Beihilfe

zur Ausgrenzung», die politische Relevanz nicht verarbeiteter Schuld sowie das

«Dritte Reich» im Comic. Zwei Besprechungsessays behandeln die neuere Literatur zur
Asylpolitik und Fremdenfeindlichkeit in Deutschland und das umstr. Buch von Sonja

Margolina «Das Ende der Lügen».
Die dieses Jahrbuch auszeichnende Besonderheit ist der kommentierte Abdruck

zweier bislang unbekannter Dokumente zur NS-Judenpolitik, die eine erste Frucht der
Öffnung osteuropäischer Archive sind: «SS-Ereignismeldungen aus Litauen 1943/
1944» («Juden und Banditen») sowie die Rede H. Görings «Über die Judenfrage» vom 6.

Dez. 1938, der bemüht war, den durch die «Reichskristallnacht» angerichteten aussenpo-
litischen Schaden zu begrenzen und die «Arisierung» jüd. Vermögens seinem
Vierjahresplan und der Aufrüstung nutzbar zu machen. Sie belegt zwar die Staats- und
parteiinternen Gegenläufigkeiten in der Behandlung der Judenfrage, zeigt aber, dass «der Führer»

alles abgesegnet hat und dass es nur zeit- und situationsbedingte Faktoren waren, die
eine «Endlösung» der Judenfrage in der einen oder anderen Weise hemmten. Sentimental

«rührend», dass die noch zu Zeiten eines Hindenburg wirksame Respektierung
«deutsch-nationaler» Verdienste jüdischer Weltkriegsteilnehmer auch bei G. wieder
auflebte, wenn er, angesichts der Verhaftungswelle nach der Pogromnacht, nach

Aufzählung solcher militärischer Verdienste erklärte: «Den Mann kann ich doch nicht in
ein Konzentrationslager stecken, das ist doch einfach unmöglich... Gewisse Sachen sind
hier eben nicht möglich.» - Göring empfiehlt seinen ausgewählten Zuhörern, in einer

Entscheidungsnot sich zu fragen: «Was würde der Führer dazu sagen, wenn ich ihm das

vortrage? Meine Herren, wenn sie das fragen, dann haben sie sofort das Richtige getroffen,

was zu tun ist.»
Wir dürfen schon auf das Jahrbuch 1994 gespannt sein!

H. L. Reichrath

Peter Hacks (Hrsg.), ASCHER GEGEN JAHN. EIN FREIHEITSKRIEG, 3 Bände: Sau!

Ascher, 4 Flugschriften, 279 S.; Friedrich Ludwig Jahn, Deutsches Volkstum, 322 S.;
Peter Hacks, Ascher gegen Jahn. Ein Freiheitskrieg, 198 S.; Berlin/Weimar 1991

(Aufbau-Verlag), 78 DM
Der Publizist und Religionsphilosoph Saul Ascher 1767 - 1822) ist ein heute leider

fast vergessener «jüdisch-deutscher Spätaulklärer zwischen Revolution und Restauration»

(Walter Grab) gewesen. Unermüdlich engagierte er sich in Streitschriften gegen den

Antisemitismus und für die Emanzipation der Juden, gegen den aufkommenden
deutschen Nationalismus und für eine weltbürgerliche Ordnung im Sinne der Aufklärung.
Vier von Aschers Flugschriften, die bislang keine Neuausgabe erlebten, liegen jetzt wieder

vor: Eisenmenger der Zweite (1794), eine Streitschrift gegen die judenfeindlichen

173



Auffassungen von Fichte, Napoleon oder über den Fortschritt der Regierung (1808),
eine Apotheose des Kaisers, sowie Die Germanomanie (1815) und Die Wartburgs-Feier
(1818), zwei Flugschriften gegen den fanatischen Nationalismus von Arndt, Jahn und
ihren Anhängern. Der Schriftsteller Peter Hacks hat die Texte in einem Band zusammengestellt

und diesem noch zwei andere Werke beigefügt: zum einen Friedrich Ludwig
Jahns Deutsches Volkstum (1810), ein Manifest des völkischen Nationalismus, zum
anderen einen eigenen bereits 1988/89 geschriebenen Kommentarband, Ascher gegen
Jahn. Ein Freiheitskrieg, der Aschers Auseinandersetzung mit Jahn und dessen Anhängern

rekonstruiert. Dabei stellt sich Hacks auf die Seite von Ascher, irritiert aber durch
seinen eigenartigen Stil und die egozentrische Kommentierung. Ausserdem fehlen im
Text Erklärungen und Quellenhinweise, was zusammengenommen den Wert der Edition
mindert. Hier hätte man sich eine seriöse wissenschaftliche Bearbeitung gewünscht. Das
Thema ist allerdings nicht nur von historischem Interesse: Dass Ascher heute nahezu

vergessen ist, nach seinen nationalistischen Gegnern aber in Deutschland öffentliche
Einrichtungen (übrigens auch in der ehemaligen DDR) benannt wurden und werden, ist
ein aktuelles Politikum.

A. Pfahl-Traughber

174


	Rezensionen

