
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Paulus und die Gezera schawa : zur Übernahme rabbinischer
Auslegungskunst

Autor: Plag, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paulus und die Gezera schawa:
Zur Übernahme rabbinischer Auslegungskunst

Christoph Plag

Joachim Jeremias hat mit einem Beitrag zur Festschrift Studia Paulina in
honorem Johannis de Zwaan septuagenarii unter der Überschrift «Eine
paulinische Gezera schawa (Rom. 4,1-12)»' daraufhingewiesen, daß auch Paulus
das rabbinische Schlußverfahren der Gezera schawa verwendet. Im Blick auf die

genannte Römerbriefstelle erinnert er dabei zunächst an die auf Hillel zurückgeführte,

eben mit Hilfe einer Gezera schawa zustandegekommene Entscheidung
zum Passaopfer, an der beispielhaft deutlich wird, wie aufgrund gleichlautender
Worte an verschiedenen Schriftstellen eine neue, über die begrenzte Aussage der
Einzelstelle hinausgehende Direktive gewonnen werden kann. Nun sind allerdings
die betreffenden Ausführungen nur sehr knapp formuliert, und gleich zu Beginn ist
auch ein Mißverständnis unterlaufen, denn die zusammen mit der Hillelent-
scheidung zur Basis gemachte Erinnerung an Hebr 7,1-3 ist irreführend; es liegt
dort keine Gezera schawa vor. Die beiden Melchisedeknennungen des AT in Gen
14,18-20 und in Ps 110,4 werden ja in Hebr 7,1-3 nur additorisch zusammengestellt;

die Zitierung ist nicht ausgewiesen; es kommt nicht zu einer daraus abgeleiteten

Weiterführung. Diese Korrektur beeinträchtigt jedoch den Wert jenes
Beitrags keineswegs, denn es läßt sich von ihm ausgehend zeigen, daß sich Paulus des

genannten Schlußverfahrens auch noch an anderen Stellen bedient: neben Rom
4,3.8 ist dieselbe Methode auch IKor 3,19f, !Kor9,19f und Gal 3,10.13 erkennbar.

Der folgende Beitrag versucht, diese zusätzlichen Beispiele darzustellen. Es
wird dabei so vorgegangen, daß zunächst die Regeln der rabbinischen Auslegungskunst

noch etwas erläutert und sodann deren Manifestation bei Hillel und im
Beispiel von Rom 4 kurz nachgezeichnet werden. Daran anschließend finden sich die
weiteren Belege beschrieben.

Pfr. Christoph Plag, Weilstetter Weg 17B, D-70567 Stuttgart
1 Es handelt sich um den 2. Abschnitt des dortigen Beitrags «Zur Gedankenführung in

den paulinischen Briefen», Haarlem 1953, Wiederabdruck bei J. Jeremias, Abba,
Studien zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte, Göttingen 1966, 269-
276, bezw. 271 f.

135



1. Hintergründe und Sinn der Ausiegungsregeln

Über die Ursprünge des Bemühens, die Möglichkeiten der Schriftauslegung
zu systematisieren, scheint kaum etwas bekannt zu sein. Daß ein erster Katalog von
7 Regeln (Middoth) traditionell auf Hillel, den großen Schriftgelehrten zur Zeit
Herodes I, zurückgeführt wird, wird durchweg so verstanden, daß Hillel eben nur
die damals üblichen, schon älteren Hauptarten solcher Argumentationsverfahren
zusammengestellt habe2, und daß gerade er für deren Zusammenstellung geeignet
sein mochte, weil er sich durch die genannte Entscheidung zum Passaopfer als

glänzender Gezerist und somit als besonderer Fachmann der Auslegungskunst
erwiesen hatte.

Ein zweiter Katalog mit 13 Regeln wird auf Jischmael ben Elischa (gest. um
135) und ein dritter Katalog mit 32 Regeln wird auf Eliezer ben Jose Ha-Gelili (um
150) zurückgeführt. Auch in diesen Zusammenstellungen findet sich die Gezera
schawa - allerdings nur bei Jischmael ebenfalls wie bei Hillel an zweiter Stelle; bei
Eliezer folgt sie erst an siebter Stelle. Ob sich damit bestimmte Qualitätsmerkmale

- seien sie dogmatischer, historischer oder statistischer Art - zum Ausdruck bringen,

kann nicht schlüssig gemacht werden.
Deutlich ist aber, daß die katalogisierten Auslegungsregeln einen profanen

Hintergrund haben. Der gängige Schluß vom Leichteren zum Schwereren - und
umgekehrt: vom Schwereren zum Leichteren - ist ja formal gesehen reine
Denktechnik; eine Verbindung mit Bibelworten ist dafür keineswegs charakteristisch.3
Dasselbe hat auch für die Gezera schawa, für den Schluß nach Analogie zu gelten:
in logischer Abstraktion ergibt sich - wie nachher noch gezeigt werden soll - ein
Schema, das nicht spezifisch theologisch ist. Und parallele Eigenschaften zeigen
auch die sonstigen Schlußverfahren. Man wird deshalb zu fragen haben, inwiefern
profane Logik als Vehikel für die theologische Rechtsfindung und Rechtssetzung
benützbar sein konnte.

Nun ist im Blick auf diese Frage die Beobachtung wichtig, daß die Festlegung
auf 7,13 und 32 Regeln jeweils ausschließenden Zweck hat, d.h. daß eben nur diese

Schemata im Gegensatz zu anderen Möglichkeiten den Rang legitimer Hilfsmittel
besitzen. Gültige Schriftauslegung ist demnach also nicht dem logischen Denken

an sich feind, sondern nur dem nicht in den Bahnen der besagten Middoth
verlaufenden Denken. Ihrem systematischen Rang nach entsprechen diese Regeln
daher dem Materialprinzip der altprotestantischen Dogmatik. Es paßt zu solcher

2 Vgl. H.Strack, Einleitung in Talmud und Midrasch, unveränderter Abdruck der fünf¬
ten Auflage der «Einleitung in den Talmud», München 1930, 95-109, und G.

Stemberger, Der Talmud, München 1982, 55-67; über die lehrschulmässigen
Zusammenhänge unterrichtet die Übersichtstafel «Die Tannaiten» bei H. Strack und P.

Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, 6. Band,
herausgegeben von J. Jeremias und K. Adolph, München 1961, Anhang.

3 Vgl. etwa die beliebig formulierten Beispielsätze: «Wenn 2 Personen das tun kön¬

nen, um wieviel mehr dann 3!» - oder: «Wenn 3 Personen das nicht fertigbringen,
um wieviel weniger dann 2!»

136



Qualität, daß die Reihe des Jischmael sogar, wie H. Strack erwähnt4, Eingang ins
Jüdische Gebetbuch gefunden hat.

Doch selbst in Anerkennung dieser Reduktion bleibt weiterhin die Frage, weshalb

profane Mittel zum Auffinden von Heiligem geeignet sein können. Es wird sich
das aber nicht ohne die Einbeziehung der Anwender und Benützer beantworten
lassen, und zwar in dem Sinn, daß gefolgert werden muß: Weil mitjener Art von Regeln
Ergebnisse zustandegekommen sind, die den Beifall schriftgelehrter Autoritäten
gefunden haben, deshalb sind nun diese Regeln generell erlaubt. Wollte freilich eine
noch nähere Aufklärung versucht werden, so würde das den Rahmen dieser Studie

sprengen. Es wäre ja dann die Legitimität der Schriftauslegung insgesamt zu
hinterfragen. Eben das aber würde hier jetzt zu weit führen.

2. Das Beispiel des Hillel

Das von J. Jeremias erwähnte Beispiel des Hillel ist schon von H. Strack kurz
beschrieben5 und von P. Billerbeck dokumentiert worden6. Es bezieht sich auf die
Frage, ob das Passaopfer gegebenenfalls auch am Sabbat dargebracht, und ob insofern

deshalb das Ruhegebot suspendiert werden muß. Die Antwort wird aus der
Verwandtschaft zweier im übrigen verschiedener Bibelstellen erhoben. Denn
wenn es einerseits in Num 9,2 heißt: «Die Söhne Israels sollen das Passaopfer
machen zu seiner Zeit», und wenn es andererseits in Num 28,2 heißt: «Achtet im
Blick auf mein Bringeopfer... darauf, daß ihr es bringet zu seiner Zeit», dann muß

- so Hillel - geschlossen werden, daß das Passaopfer dieselbe Pflichtqualität
besitzt wie das tägliche und also auch am Sabbat zu veranstaltende Bringeopfer. Die
mit beiden Opferarten verbundene Maßgabe «zu seiner Zeit» ermöglicht es, aufdie
Ausgangsfrage eine eindeutige Antwort zu geben.

Bei logischer Abstraktion ergibt sich daraus das folgende Argumentationsschema:

Wenn an der einen Stelle a+b, und wenn an der anderen Stelle c+b steht,
dann lassen sich a und c aufeinander beziehen; sie führen zu einer neuen Aussage.

Über diese mehr verfahrenstechnische Analyse hinaus ist aber vor allem
festzuhalten, daß die anscheinend so abgeschlossene Art der Schrift doch geöffnet
werden kann. Die Gezera schawa erweist sich von daher als eine lehr- und
meinungsbildende Methode: als eine Möglichkeit der Fortschreibung des Gesetzes
und als ein Forum, dessen Qualität den unmittelbaren Aussagen des Gesetzes völlig

entspricht. Was auf diesem Wege erreicht wird, das ist deshalb Halacha und
damit verbindliche Norm.

Die Anwendung in Rom 4,1-8

Paulus ist an Abraham ganz wesentlich interessiert, denn an dessen Biographie

wird deutlich, daß der gerechtmachende Glaube weder die Beschneidung

4 H. Strack, Einleitung 99f.

5 H. Strack, Einleitung 97.

6 P. Billerbeck bei Strack-Billerbeck, Kommentar 2. Band, München 1924, 819
Anm.2.

137



noch andere vergleichbare Werke voraussetzt. Den Beweis dafür findet Paulus in
Gen 15,6 und in Ps 31 ,lfLXX: der dort beidemale begegnende Begriff logizesthai
erlaubt den entsprechenden Schluß. Das zweifache logizesthai spielt also dieselbe
Rolle wie das zweifache «zu seiner Zeit» im Beispiel des Hillel.

Nur muß sofort allerdings hinzugefügt werden, dass die Handhabung der
Gezera schawa hier nicht ebenso elegant ist wie bei Hillel. Zwar ist der Ausgangspunkt

klar: Paulus fragt nach dem Ursprung der dikaiosynë. Ist etwa Abraham ex
ergön gerechtgemacht worden? Die mit Gen 15,6 gegebene Antwort zeigt jedoch
eine nicht exakt anschließende Begrifflichkeit. Für die fraglichen erga ergibt sich
nämlich mit dem Gen 15,6 genannten pisteuein nur ein Zusammenhang e

contrario. Paulus muß deshalb eine gewisse Adaption vornehmen. Zu diesem
Zweck stellt er 4,4f fest dass und wie pisteuein und ergazesthai zusammengehören

- oder vielmehr gerade nicht zusammengehören! Gen 15,6 ist daher unbedingt mit
Rom 4,4f ineinszusetzen. Das pisteuein impliziert den më ergazomenos. Fast
könnte man sagen, Paulus behandle Gen 15,6 nach Art der Trennung von Ketib
und Kere, denn eben sein Kere ist die Brücke zur dikaiosynë ouk ex ergön und nur
mit Hilfe dieser Substitution verbinden sich das positive elogisthë von Gen 15,6,
mit dem negativen ou më logizetai von Ps 31,lf LXX ohne Bruch.

Das Schlussverfahren hat demnach folgende Gestalt: Wenn der Glaube,
sprich: wenn das Nicht-Werk gerechnet worden ist, und wenn die Nicht-Sünde
gerechnet worden ist, dann haben der Glaube und die Nicht-Sünde dieselbe
Rechnungsart, d.h. der Glaube ist die Nicht-Sünde; er macht ohne Werke gerecht.

Wiederum gibt sich aus a+b in Verbindung mit c+b, dass a und c einander
entsprechen und zu einer weiterführenden, aber mit der Autorität der Schrift versehenen

Aussage verhelfen.

4. IKor 3,19f

Zu Beginn des 1. Korintherbriefes nimmt Paulus Bezug auf den Streit um die
Weisheit der Verkündiger. Er stellt dabei zunächst dem Kriterium des Kreuzes die
Vielfalt der Verkündiger gegenüber (1,10-3,17) und schließt dann diese Ausführungen

mit einer entsprechenden Zusammenfassung (3,18-4,21) ab.
Bei dieser Zusammenfassung bedient sich Paulus auch des Schriftbeweises. Er
zitiert in 3,19 Hi 5,13 und in 3,20 Ps 93,11 LXX, und zwar in beiden Fällen mit
begrifflichen Abweichungen vom Text der LXX, die jedoch hier nicht weiter
verfolgt werden sollen7. Im Blick auf die Textform ist nur festzuhalten, daß mit Hi
5,13 ein zwar nominal konstruierter, aber dennoch vollständiger Satz vorliegt - es
wäre bei Paulus singular, wenn auf die spezielle Zitationsformel nur ein
Satzfragment folgen würde (so freilich die übliche Annahme) - und daß in beiden
zitierten Stellen eine Aussage zu den sophoi gemacht wird. Denn daraus ergibt sich
eine Gezera schawa.
Sie läßt sich folgendermassen darstellen: Wenn Hi 5,13 steht: «Wer die Weisen
ergreift, der (ist) mit ihrer Tücke», und wenn Ps 93,11 LXX steht: «Der Herr er-

7 Zu Hi 5,13 vgl. B. Schaller, Zum Textcharakter der Hiobzitate im paulinischen
Schrifttum, ZNW 71, 1980, 21-26.

138



kennt im Blick auf die Gedanken der Weisen, dass sie nichtig sind» - wenn also der

Anhänger der Weisen von deren Tücke affiziert wird, und wenn die Gedanken der
Weisen vor Gott nichtig sind, dann sind panourgia und mataiotës miteinander
kombinierbar, d.h. der Umgang mit den sophoi ergibt keine sophia. Genau das aber

war ja von Paulus zuvor als These ausgesprochen worden. Jetzt nun ist solche These

autoritativ bestätigt. Das Abstandnehmen von den sophoi hat den Rang einer
Halacha bekommen.

5. IKor 9,9f

Im Verlauf der Diskussion um Freiheitsgebrauch und Freiheitsverzicht (IKor
7-11) erinnert Paulus auch an den offenbar nur von ihm selber wahrgenommenen
Verzicht auf die Annahme von Versorgungs- oder Unterhaltsbezügen (IKor 9)
Ehe er freilich diesen Verzicht begründet, stellt er fest, daß derartige Bezüge durchaus

berechtigt sind. Selbst die Schrift bestätigt das. Paulus nennt dafür Dtn 25,4
und ein für uns heute nicht mehr nachweisbares, füir ihn jedoch fraglos ebenbürtiges

Diktum. Die in den kritischen Ausgaben des Urtextes mitgeteilten variae
lectiones können auch hier wiederum außer Betracht bleiben8. Es soll hier
vielmehr auf das zweimal vorkommende aloön ankommen. Dabei ist bemerkenswert,
wie die erste Belegestelle sofort nach ihrer Anführung exegesiert wird. Es begegnet

damit dasselbe Verfahren wie in Rom 4,4f, denn erst mit Hilfe einer
entsprechenden Substitution gelingt der sinngemässe Anschluß der zweiten Belegstelle.
Die Argumentation verläuft folgendermaßen: Wenn beim Dreschen gilt: Keine
Knebelung!, und wenn beim Dreschen auch gilt: Recht auf Teilhabe dann heisst
Nichtknebeln soviel wie Anrecht aufLohn oder Vergütung. Dieser Schluss vermittelt

eine rechtssetzende Norm. Wiederum findet sich die aktuelle Diskussion durch
eine Gezera schawa vertieft und geradezu dogmatisiert.

Aufschlussreich ist der Vergleich mit lTim 5,18. Es geht dort um dasselbe
Thema und um dasselbe Schriftwort Dtn 25,4 - in Verbindung allerdings mit
einem anderen, aus Mt 10,10 par. Lk 10,7 zwar bekannten, wohl aber doch älteren
und ebenfalls apokryphen Logion. Die Anführung der beiden Stellen ist rein
additorisch, einmal negativ und einmal positiv. Eine Gezera schawa liegt nicht vor.
Zweifellos hätte sich Paulus in IKor 9,9f ähnlicherweise ausdrücken können. Die
Bemühung um eine Gezera schawa lässt aber erkennen, dass Paulus es für wichtig
gehalten hat, seine Aussage auf diese Weise noch zu verstärken.

6. Gal 3,(6)10-14

Eine Gezera schawa ist auch Gal 3, lOfferkennbar - ja vielleicht ist sogar auch
schon Gal 3,6-9 nach Art dieses Schlussverfahrens zu verstehen, denn Paulus
verknüpft hier das mit Gen 15,6 zitierte elogisthë mit dem eneulogëthësontai von Gen
12,3. Es könnte sein, dass Paulus den etymologischen - diesmal griechischen -
Zusammenhang von logisthënai und eneu-logëthënai im Auge hat9, und dass infol-

8 Die Nichtverifizierbarkeit erschwert eine textkritische Entscheidung. Die auffällig
überladene Lesart des Mehrheitstextes hat wohl als lectio dijficilior zu gelten.

9 Auch die aussprachemäßige Nähe beider Verbalformen ließe sich als Argument an¬

führen.

139



gedessen so zu folgern ist: Wenn Abrahams Glaube gerechnet wird, und wenn die
Völker «mitwohlgerechnet», d.h. gesegnet werden, dann sind Glaube und Segensstand

der Völker eines, und also haben Beschneidung oder vergleichbare Werke
keine gerechtmachende Bedeutung - was ja eben in 3,8f festgestellt wird!

Muss es in diesem Fall bei einer Vermutung bleiben, so lässt sich jedoch in den

folgenden Versen 10-14 eine wortgenaue Gezera schawa ablesen; das zweimalige
epikataratos gibt den betreffenden Hinweis. Paulus hat dabei die Absicht, die negative

Qualität der erga noch weiter zu untermauern, denn sie führen - wie gezeigt war

- nicht zum Segen. Nicht-Segen aber ist Fluch. Und so zitiert Paulus Dtn 27,26:
«Verflucht ist jeder, der nicht bei allen im Buche des Gesetzes geschriebenen (Taten
so) dabeibleibt, dass er sie getan hätte !» Nun ist dieses Zitat, über dessen Abweichungen

vom Text der LXX hier nicht gehandelt werden soll, strenggenommen kein
Zeugnis für den negativen Charakter der erga. Im Gegenteil! Denn gerade das Tun
der erga verschont nach seiner Aussage vor dem Fluch. Nur, und darauf scheint es

Paulus anzukommen: Dieser Fluch gilt allein dem päs und nicht dem dikaios. Der
dikaios lebt vielmehr, wie Paulus mit dem ohne besonderen Hinweis aus Hab. 2,4
übernommenen V. 1 lb feststellt10, aufgrund des Glaubens, d.h. Paulus fügt dem Zitat
in V. 10 sofort eine zurechtlegende Exegese hinzu. Wie in Rom 4,4fund in IKor 9,9f
folgt dem Zitat eine spezielle Aufarbeitung; sie hat hier in Gal 3,1 Iff das Ziel, die
Dispensation des dikaios von den erga zu belegen.

Wer aber ist der dikaiosl Paulus beantwortet diese nach V. 1 lf einzuschiebende
Frage mit der überraschenden und verengenden Bezugnahme auf den «uns»
betreffenden Christus: durch ihn ist die Abwesenheit des Huches gesichert, denn nur
wiederum jeder andere wäre durch ein Hängen am Holze verflucht. Aufgrund des hyper
hëmôn ist Christus gerade kein päs - und also auch nicht eigentlich verflucht. Dem
jetzt folgenden Zitat aus Dtn 21,23 ist daher der Schrecken genommen.

Es erscheint damit ein zweites Mal ein nicht unmittelbar passendes Zitat.
Warum hat Paulus darauf aber dennoch Wert gelegt? Für die Bestätigung der
Nicht-Qualität der erga hätte ja der Verweis auf Gen 15,6 und Hab 2,4 schon
genügt. Wenn nun trotzdem Dtn 27,26 und Dtn 21,23 beigezogen werden, dann muss
daraus ein zusätzliches Argument ableitbar sein, und eben dies könnte darin bestehen,

dass im Sinne einer Gezera schawa zu folgern ist: Wenn der Fluch mit dem
Nicht-Tun verbunden ist, und wenn der Huch mit dem Holz verbunden ist, dann
ergeben Holz und Nicht-Tun dasselbe - sprich: dann ergeben Holz und Glaube
oder vielmehr Holz und Alle-Völker dasselbe. Gerade damit aber steht man nicht
nur bei V. 14, sondern auch wiederum bei V. 8: der Gedankengang hat also einerseits

seine inclusio und andererseits auch seine halachische Dignität. Eben auf ihr
ruht das besondere Interesse des Paulus. Er möchte mit seiner Theologie an der
Autorität und Normativität der Schrift teilhaben, und zwar nicht nur zur Stützung
der eigenen Position, sondern gleicherweise auch zu dem Zweck, das Gespräch mit
Israel offen zu halten. Die Übernahme und der Gebrauch rabbinischer Methode
dient ihm zur Erhaltung der Gemeinschaft von Juden und Christen.

10 Zu Hab 2,4 vgl. D.-A. Koch, Der Text von Hab 2,4b in der Septuaginta und im Neuen
Testament, ZNW 76, 1985, 68-85.

140


	Paulus und die Gezera schawa : zur Übernahme rabbinischer Auslegungskunst

