Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Der gesunde Menschenverstand : zu einem Aspekt der Philosophie
Franz Rosenzweigs

Autor: Mayer-de Pay, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der gesunde Menschenverstand
Zu einem Aspekt der Philosophie Franz Rosenzweigs

von Annemarie Mayer-de Pay

«Wenn ich nicht fiir mich bin, wer ist fiir mich? Und wenn ich fiir mich
selbst bin, was bin ich? Und wenn nicht jetzt, wann dann?»

Diese geldufigen Worte Hillels, eine Kurzphilosophie in Frageform, zeigt
eine Pragung des gesunden Menschenverstandes, die schon in der Antike auf
Rosenzweigs Denken vorauszuweisen scheint. Die erste Frage betont, daf} das
Denken ein je eigenes sein muf}, die zweite hebt die Wichtigkeit der Beziehung
hervor, die dritte weist auf die Bedeutung der Zeit hin, auf den Impuls zum An-
fangen, den Willen zum Dranbleiben, auf die Verantwortung im Leben.

Franz Rosenzweig hat seine Philosophie, das Neue Denken, zuweilen als
gesunden Menschenverstand charakterisiert, ja er hat sogar eine Schrift verfa3t
unter dem Titel: «Vom gesunden und kranken Menschenverstand», in der er die
Prinzipien seiner Philosophie als Prozel3 der Gesundung des Denkens in einem
bildlichen Rahmen vortrug, um sich auch nicht philosophisch vorgebildeten
Menschen verstindlich zu machen. Trotz des Ernstes, der sich hinter der locke-
ren Form verbirgt, hat Rosenzweig dann das «Biichlein» doch nicht in Druck ge-
hen lassen. Erst 1964 von Nahum Glatzer herausgegeben, ergénzt es jetzt die
Aussagen iiber den gesunden Menschenverstand, die in Rosenzweigs Werk wie-
der und wieder auftauchen. In den friihen politischen Aufsdtzen stellte er dem
notwendig begrenzten Sachverstand den gesunden Menschenverstand etwa ei-
nes Parlamentariers entgegen, der Fachfragen in einem weiteren Zusammenhang
beurteilen muf}. Im «Stern der Erlosung» und vor allem in dem Aufsatz «Das
Neue Denken», in dem Rosenzweig eine erkldrende Hinfiihrung in sein Haupt-
werk nachlieferte, hat er dieses Neue Denken hin und wieder als Denken des
gesunden Menschenverstandes konkretisiert. In den Lehrhausvortrigen be-
stimmte Rosenzweig seine Philosophie - gemif ihrer Methode und ihrer Sprache
- als jlidisches Denken. Doch dies aus seiner Erfahrung gewachsene und fiir die
Horer, die groflenteils aus dem Judentum kamen, als jiidisch formulierte Denken
ist fiir jeden, welcher Herkunft er immer auch sei, mit seinem gesunden Men-
schenverstand nachvollziehbar, und kann folglich in andere Systeme und Erfah-
rungen ilibertragen werden, soweit sie, nach allen Richtungen fragend, offen blei-

Dr. Annemarie Mayer - de Pay, Peter-Goessler - Str. 6, D-72076 Tiibingen

122



ben. Rosenzweigs Philosophie 148t sich also vielseitig abwandeln und anwenden
und kann auf verschiedenen Ebenen und Gebieten fruchtbar werden.

Auch in den Briefen berief sich Rosenzweig 6fters auf den gesunden Men-
schenverstand. Er meinte damit keineswegs banale logische Selbst-
verstindlichkeit. Im Gegenteil, gerade das «Biichlein» zeigt, wie schwer es fiir
den verbildeten modernen Menschen ist, «gesund» zu denken. Allerdings ent-
stand schon bald nach Rosenzweigs Wirken im unheilvollen Nazi-Jargon das
Wort vom «gesunden Volksempfinden», ein verschwommener, chauvinisti-
scher, aggressionsgeladener Begriff, mit dem versucht wurde, einem ganzen
Volk unter dem Vorgeben von Gesundheit eine verheerende kollektive Seuche
einzuimpfen. Der gesunde Menschenverstand ist im Gegensatz dazu das klare
Denken des einzelnen innerhalb der Gesellschaft. Franz Rosenzweig wollte mit
dem Neuen Denken nicht nur einen wichtigen Beitrag zur Entwicklung der Phi-
losophie geben, sondern - und dies wurde ihm immer wichtiger - Anstof3 geben
fiir eine Erneuerung im Leben moderner Menschen. Diesen Impuls Franz Rosen-
zweigs weiterzugeben und ihn auf gegenwirtige Situationen zu iibertragen,
mochte ich in diesem Aufsatz versuchen.

Eigenes Denken

Fast alle modernen Menschen haben einen "kranken» Verstand, meinte
Franz Rosenzweig, denn ihr Denken stehe in der Tradition, die von der griechi-
schen Antike bis zum deutschen Idealismus jeweils etwas "Eigentliches», we-
sentlich anderes hinter den Erscheinungen, hinter Gott, Welt und Mensch suchte.
Dies Eigentliche bestimmte das jeweilige Denken und beanspruchte deshalb eine
Allgemeingiiltigkeit. Rosenzweig hat geradezu einen Kampf dagegen gefiihrt
und zu zeigen versucht, da3 ein Neues Denken gewagt werden muB, ein Denken
des Ich. Wer immer dies fiir eine Beschrinkung des Denkens hielte, der sollte
sich durch Rosenzweigs Vergleich mit dem Sehen korrigieren lassen: Zwar sehe
ich nur mit meinen eigenen Augen, aber es wire doch eine Torheit, sie sich des-
halb auszureif3en. ‘

Wie wichtig es fiir Menschen ist, mit den eigenen Augen zu sehen, auf dem
eigenen Platz zu stehen, zeigt die Bibel mit Gottes erster Frage an Adam:
Mensch, "wo bist du?» (Gen. 3,9.) Der Mensch im Garten Eden war ganz
eingebettet in die heile Welt der Schopfung. Nun er selbsténdig wird, selber zu
denken beginnt, muB er sich des Ortes bewuf3t werden, an dem er steht, von dem
aus er die Welt um sich betrachtet, sie benennt, sie dadurch ordnet. Die Wiirde
des einzeln erschaffenen Menschen ist von den jiidischen Gelehrten des Alter-
tums oft betont worden (etwa Sanh.IV,5). Daf} jedes Individuum zuniichst seinen
eigenen unverwechselbaren Standpunkt bestimmen muf}, um von ihm aus zu
philosophieren, ist Rosenzweigs erste Forderung. Das Denken soll nicht mehr
abstrakt sein, sondern existentiell werden. Zwar steht jeder Mensch in vor-
geformten Traditionen des Denkens, doch darf er sich von ihnen nicht festlegen
und einschrinken lassen. Er muf} seine eigene Stellung zu ihnen erarbeiten, sein
eigenes Haus bauen, in dem er wohnt, dessen Tiiren und Fenster er aber nach
drauBen 6ffnen kann.

123



Denken in Beziehung

In der abendldndischen Philosophie bis Hegel herrschte bei aller Verschie-
denheit das Prinzip, daB der Logos die Einheit des Alls im Denken erschaffe.
Ohne den denkenden Geist war ihr die Fiille des Alls bloles Chaos. Das Denken
erst gab der Welt ihre Ordnung. Gesetz des Seins und Gesetz des Geistes waren
identisch. So muf}te sich die Philosophie immer bemiihen, das Eigentliche hinter
der Welt, hinter den Erscheinungen zu finden. Solches Denken eignet sich aber
nur zum abgehobenen Philosophieren; fiir den Menschen im praktischen Leben
ist es untauglich, krank. Der Gesundungsprozef3 kann beginnen, wenn ein den-
kender Mensch erkennt, dafl die Welt mit ihren eigenen Ordnungen und Geset-
zen schon vorhanden ist. Rosenzweig driickte es auch in biblischer Sprache aus:
die Welt ist erschaffen und der Mensch mit seinem Geist in ihr. Er muf sich mit
seinem gesunden Menschenverstand in der Welt orientieren; das meint, da3 er
sich umschauen muB, horchen, tasten, alle seine Sinne gebrauchen muf3, um sie
und ihre Ordnungen zu erkennen. Indem er versucht, ihre Gegenstédnde und Pro-
zesse zu erfassen, wird sein Denken durch die Erkenntnis dieser Dinge geformt
und verindert. Solches Denken kreist nicht ldnger in sich selber, sondern tritt als
ein aktives, ein dynamisches Denken zur Welt in Beziehung. Wie das Licht den
leeren Raum dunkel 14Bt, und nur Helligkeit entsteht, wo Licht an etwas wider-
scheint, so auch das Denken: nur im Verhiltnis zu den Dingen kann es sich ent-
falten. Die Welt kommt ihm gleichsam entgegen als Aufforderung und An-
spruch. Deshalb entwickelt der gesunde Menschenverstand nicht nur Logik, son-
dern entspringt der Dialogik.

Noch stirker als im Umgang mit der Welt wird dies in der Begegnung mit
anderen Menschen deutlich. Von einem Partner mit Worten angesprochen, er-
fahre ich mich als Ich. Nun kann ich, sprechend, ant-worten. Diese revolutionire
Grunderfahrung machten etwa zuende des ersten Weltkriegs fast gleichzeitig
drei Denker: Franz Rosenzweig, Martin Buber und Ferdinand Ebner. «Mein Ich
entsteht im Du», hat Rosenzweig in einem Brief an Eugen Rosenstock diese
Entdeckung formuliert. (19.10.17. BT S.471) «Mit dem Du- Sagen begreife ich,
dal der andre kein «Ding» ist, sondern «wie ich». Weil aber demnach ein andrer
sein kann wie ich, so hort das Ich auf, das einmalige ... zu sein und wird ein Ich,
mein Ich, und doch kein Es.» Rosenzweig erkannte, daf3 ein denkendes Ich sich
selbst und seinen Standpunkt fiir das Denken in der Welt erst im Gesprich mit
einem anderen Menschen findet, daf} sich das Denken im Dialog entwickelt und
stindig veridndert. Zwar betonte besonders Sartre sehr eindrucksvoll, wie der
andere mich auch einengen, bedringen, bedrohen kann, da3 er mir Angst macht.
Vielfach reagieren Menschen darauf agressiv, was vor allem in Gruppen-
beziehungen gefihrlich wird, wie viele Beispiele in Vergangenheit und Gegen-
wart zeigen. Auch Franz Rosenzweig hat die Abhéngigkeit der Menschen von-
einander gesehen (ZW S.648). Doch gesunder Menschenverstand kann unbe-
wulter, lihmender Angst aktiv entgegnen: der andere ist »wie du». Die Erkennt-
nis gleicher Anfilligkeit und gleicher Chancen kann den Weg zu einem Prozef3
des Ausgleichs, der Verstindigung 6ffnen.

Bei Konflikten kann jedoch auch der eigene Standpunkt vom anderen in
Frage gestellt werden. In der verniinftigen Uberlegung, daB der andere eben auch

124



recht hat, liegt zugleich die Aufgabe, die eigene Position zu iiberdenken und ge-
gebenenfalls zu revidieren. Dies setzt voraus, daB das Gegeniiber eine solche
Einstellung teilt. Niemand sollte sich tyrannisieren lassen. Ein Tyrann braucht
die Dummen, die er iibertolpeln kann. Solche Dummbheit ist kein intellektueller,
sondern ein menschlicher Defekt, wie umgekehrt auch der gesunde Menschen-
verstand nicht intellektuelle, sondern menschliche Qualitét hat.

Das Neue Denken ist also ein Geschehen auf Gegenseitigkeit, bleibt nicht
Schema und Theorie, ist vielmehr ein nie beendeter Prozef3 und vollzieht sich in
der Zeit. Sein Medium ist die Sprache. Es ist kein totes, abstraktes Ideengebilde,
sondern in unvorgreiflichem, lebendigem Sprechen im Dialog mit einem
unverfiigbaren Partner geschehend. Wir benennen die Dinge der Welt mit Na-
men, wie es Gott dem Adam, dem Menschen gebot, und werden entsprechend
mit unserem Namen genannt, von dem, der uns mit seinem Wort anspricht und
dem wir Ant-Wort geben. Dies sind die beiden Grundbewegungen des Denkens,
die nur im Sprechen wirklich werden: die Bewegung zwischen dem Ich und den
Dingen, die Beziehung eines Ich zu seinem Du.

Erzihlung und Dialog

Sprachdenken ist Franz Rosenzweigs Philosophie genannt worden, weil
sich sein Denken im Sprechen vollzieht. Es will nicht gleichsam mit einem
Schlag ein System der Welt erstellen; es ist vielmehr ein Denken in der Zeit, im
Wechsel und im Wandel, das sich erst allmihlich entfaltet. Sprechen beginnt mit
dem Benennen der Dinge und geht weiter im Erzédhlen dessen, was mit den Din-
gen geschieht, was der Mensch in der Welt erfidhrt und ist deshalb stéindig in
Verinderung, in Entwicklung begriffen. Philosophie darf nicht die Beschreibung
eines dauernden, ,,ewigen» Zustandes sein, sie lebt vielmehr aus dem Beobach-
ten, Entdecken und Veranschaulichen aller Erfahrung. Wie viel stirker geschieht
dies bei der Begegnung mit dem anderen Menschen. Auch hier steht am Anfang
das Nennen. Ich stelle mich vor, indem ich meinen Namen sage, worauf der an-
dere mit seinem Namen antwortet - oder umgekehrt. Darin driickt sich Gleich-
stellung, Partnerschaft aus. Der andere hat ndmlich ebenfalls einen eigenen
Standpunkt, den ich zu respektieren habe. Seine Antwort kann ich nicht voraus-
wissen. Dialog ist voller Uberraschung, doch das Risiko lohnt sich. Bei jedem
guten Gespridch wird der Kreis um den eigenen Standpunkt aufgebrochen, 6ffnet
sich dem eines anderen. Der eigene Standort kann dadurch erweitert, Denk-
inhalte konnen in Frage gestellt, verindert, bereichert werden. Verlauf und Ende
eines Gesprichs stehen niemals von Anbeginn fest. So kann es zu einem span-
nenden Abenteuer werden, oder zu einem geduldigen Warten auf eine Antwort.
Aus einem Dialog konnen alle Teilnehmer verédndert hervorgehen. Ein gutes Ge-
spréch ist nie zu Ende, kann immer neu fortgesetzt werden. In seinem «Stern der
Erlosung» gab Rosenzweig im zweiten Teil eine grammatische Analyse der
Offenbarung. Die Formen der Sprache sind das «Wunder im Wunder», da sie die
Offenbarung im Aussprechen vergegenwirtigen. Die Bibel enthilt nicht zeitlose
Begriffe, sie erzihlt Geschichten, die den Menschen widerfahren sind . Die in der
Sprache wirkliche Offenbarung ereignet sich in jeder Zeit von neuem.

125



Philosophie der Erfahrung

Das Denken des Menschen reicht so weit wie seine Erfahrung, denn es um-
faBBt das ganze Leben. In einem Brief an Rudolf Hallo (vom 4.3.23, BT S.889)
schrieb Rosenzweig iiber seine Philosophie des gesunden Menschenverstandes,
wohl veranlaB8t durch eine entsprechende Bemerkung des Briefpartners: «Wenn
ich noch einmal eine Darstellung schreibe, werde ich mit Deiner Erlaubnis sie
‘Philosophie der ganzen Kerle’ nennen; das finde ich sehr schon, es entspricht
genau meiner Ansicht.» Nicht nur die Beziehungen zwischen den Partnern des
Denkens, sondern auch zwischen den verschiedenen Wahrnehmungen des den-
kenden Menschen sind wichtig. Nicht Grenzen und Schubficher soll das Denken
bereitstellen, sondern Beziehungen stiften, Gegensitze versohnen. «Und» ist ei-
nes der Grundworte Rosenzweigschen Philosophierens. Denken und Empfin-
den, Denken und Glauben, Denken und Leben, Denken und Tun sollen in Ein-
klang kommen. Im Christentum ist Denken und Glauben weithin auseinander
gefallen. Das Denken wurde vom Glauben tyrannisiert; so wurde es krank. Eine
gesunde Philosophie lebt darum nicht aus allen theoretisch «denkbaren» Mog-
lichkeiten, sondern aus der einen, erfahrenen Wirklichkeit (BT S. 890). Wenn in
solcher Erfahrung Gott vorkommt, so soll auch dieser im Denken einen legiti-
men Platz finden (Brief vom 15.8.21 BT S.717). Der gesunde Menschenverstand
erfat eben nicht nur Beweisbares. Im Gegenteil: bloBem Beweisenwollen
entschwindet sein Gegenstand ins Nichts (Stern S.68). Rosenzweigs Denken
hingegen beginnt immer wieder mit dem Schritt vom Nichts zum Etwas. Dies
Etwas nicht zu beweisen, sondern zu benennen, zu erfahren, zu entwickeln, das
ist die Aufgabe nicht nur der Berufsphilosophen, sondern aller denkenden, spre-
chenden Menschen. Rosenzweigs Erfahrungsdenken umschlief3t auch Verborge-
nes, Ritselhaftes. Das Akzeptieren gerade auch des Unbeweisbaren gehort zu
dem positiven Vertrauen in das Leben, das Rosenzweigs Philosophie kennzeich-
net. Nichts Menschliches bleibt ihr fremd. Auch das Geheimnis hat in ihr seinen
berechtigten Platz. Leser und Horer Rosenzweigs machen immer wieder die
iberraschende Erfahrung, dal Antworten auf entscheidende Fragen gerade aus
dem Geheimnis kommen, aus einer Erfahrung, die wir zwar beschreiben, aber
nicht beweisen konnen.

Franz Rosenzweig brachte seine eigene Erfahrung in ihrer ganzen Vielfalt
und Tiefe, sowie sein ungewohnlich breites und weites Wissen in seine Philoso-
phie ein. So ist es nicht verwunderlich, da3 gelegentlich Schwierigkeiten entste-
hen, seinen komplizierten Gedankengingen zu folgen. Dennoch ist es kein von
Erfahrung abgehobenes Denken, das auf Stelzen daherkommt. Es bleibt sozusa-
gen mit beiden FiiBen auf dem Boden. Ein niichterner, unpathetischer Zug eignet
dem Philosophieren Rosenzweigs. Es ist sachbezogen und folgerichtig. So ist
sein Denken jedem zugiinglich, bietet es jedem seine Entfaltungsmoglichkeiten.
Es gibt so viele Philosophien wie es Menschen gibt, die alle auf dem Grunde des
gesunden Menschenverstandes miteinander im Gesprich sein kénnen und sol-
len. Rosenzweigs Denken ist nicht nur flexibel, sondern auch aktivierend, gera-
dezu schopferisch.

Dies hat Franz Rosenzweig vor allem an dem von ihm geschaffenen Freien
Jidischen Lehrhaus in Frankfurt zu verwirklichen versucht. Er kniipfte damit

126



zwar an die Bestrebungen der damals entstandenen Volkshochschul-Bewegung
an, verfolgte aber eigene Ziele, suchte nach neuen Methoden. Es ging ihm nicht
nur um Bildung, um Vermittlung von Inhalten, sondern um das Lernen selber.
Das Wichtige waren deshalb nicht die Vortriige mit bekannten Personlichkeiten
- diese sollten nur Horer anlocken - sondern der Dialog in Seminaren. Rosen-
zweig wollte erreichen, daB Schiiler und Lehrer miteinander und von einander
lernten. Er versuchte, die Horer anzuleiten, mit dem gesunden Menschenver-
stand Wege zu einem menschlichen Leben zu finden. Jeder Mensch konne und
miisse philosophieren, meinte Rosenzweig. Jeder miisse selbst nachdenken, sich
eine eigene Welt-Anschauung bilden, unbeeinflufit von Propaganda und Rekla-
me, die Menschen einlullen und fremdbestimmen wollen. Mit dem Fernsehen
gibt es keinen Dialog. Doch Rosenzweig war auch in Vortrigen gleichsam im
Gesprich mit den Teilnehmern, brachte mogliche Fragen und Einwiinde selber
vor. Oft begann er mit einer kleinen Anekdote aus dem Familienkreis, etwa ei-
nem Kinderausspruch, entfaltete von da aus seine Gedanken Schritt fiir Schritt,
bis er von Beweisbarem in nur noch Erfahrbares liberging. Rosenzweig erstrebte
«eine lebendige Gemeinschaft derjenigen..., fiir die das Lehrhaus ein Stiick ihres
Lebens geworden ist.» (BT S.884)

Freiheit und Verantwortung.

Der gesunde Menschenverstand, wie ihn Franz Rosenzweig gelehrt hat,
umfaBt den ganzen Menschen und sein ganzes Leben. Der Verstand eines Men-
schen reiche nur so weit wie sein Tun, sagte Rosenzweig einmal; auch «die
Pharisder des Talmud und die Heiligen der Kirche» hitten das gewul3t (Das Neue
Denken, ZW S. 140). Jeder Mensch hat sein Denken und sein Tun zu verantwor-
ten. Wieder kann dies eine Geschichte aus dem Anfang der Bibel deutlich ma-
chen. Dem Menschenpaar im Garten Eden gibt Gott die Erlaubnis, die Friichte
des Gartens zu essen, mit einer einzigen, in ihrer Bedeutung nicht sogleich er-
kennbaren Einschrinkung: Gott nennt das Verbotene den Baum der Erkenntnis
des Guten und des Bosen. Wenn der Mensch dem Geheill zuwiderhandelt und
von dem Baum 18t, weill er um gut und bdse. Die Folge des Vergehens ist nach
Gottes Worten der Tod. Diese beiden Dinge aber, das Wissen um Gut und Bose
und das Wissen um den eigenen Tod, machen gerade das Menschsein des Men-
schen aus, unterscheiden ihn wesentlich von den Tieren. Gott ermdglicht es in
dieser Geschichte dem Menschen, sich die beiden schweren Errungenschaften
zu «erwerben», indem er sich selbst eines Teiles seiner Macht begibt und sein
Geschopf in die Selbstindigkeit entlédt. Die Menschen treten damit in die Ge-
schichte ein, die sich in Treue und Ungehorsam, in Schuld und Umkehr, in Strafe
und Vergebung vollzieht. In der alten biblischen Geschichte verletzt nicht Adam,
der «Erdling», sondern Eva, die «Lebendige», als erste das Gebot und ergreift
damit die Bestimmung des Menschen. Diese bedeutungsvolle Tatsache - die
moderne Feministinnen nicht tibersehen sollten - haben Juden schon friih wahr-
genommen. Fiir sie geschah nicht ein nur negativer «Siindenfall», wie fiir Chri-
sten, vielmehr der Ernstfall des Beginns der Bewuftheit von Menschen und da-
mit der Geschichte. Juden erkannten vor allem auch, dal3 die Menschen in dieser

127



Begebenheit das Geschenk der Freiheit erhalten. Dal} diese Freiheit klein und
beschriinkt ist, haben die alten Meister mit ihrem gesunden Menschenverstand
wohl erkannt. Sie wullten um die Abhéngigkeit des Daseins, aber auch und erst
recht, um die moralische Verantwortung, die jedem einzelnen auferlegt ist. Ju-
den haben den Ungehorsam gegen Gott immer sehr ernst genommen. Rosen-
zweig zeigte es geradezu grammatikalisch, daB die hebrédische Form des «ihr
sollt nicht essen» ein striktes Verbot ist, nicht etwa eine VerheiBung (BT S.
1070). Das Geschenk der Erkenntnis des Guten und Bosen ist eine Aufgabe fiir
den Menschen, seine Freiheit im Erkennen, Denken und Tun zu verantworten.

Am Anfang des Jahres 1922 hielt Franz Rosenzweig eine Vorlesungsreihe
liber den Menschen. Dabei ging es ithm vor allem um die menschliche Freiheit. In
verschiedenen Anldufen, versuchte er, dem vorgegebenen Miissen einen Augen-
blick der Freiheit abzuringen, der sich jedoch immer wieder verfliichtigt. Das
Miissen schlédgt aber doch im Augenblick der Wahl in ein Konnen iiber. Wahl ist
etwas Konkretes gegeniiber der abstrakten Freiheit. Das «ich habe gewihlt» wird
aber erst im «ich bin erwihlt» ganz gegenwirtig; zugleich gibt der einzelne, in-
dem er so spricht, seine Einsamkeit auf, weil er in die Gemeinschaft derer gehort,
die sagen: «wir sind erwihlt» (ZW S.652). Damit deutet Rosenzweig nur an, was
es mit dem Geheimnis der Erwidhlung der Gemeinde Israels auf sich hat: Gott
braucht den Menschen als antwortenden Partner in seiner Welt. Mose wird im
Deuteronomium nicht miide, es auszusprechen: Der Herr hat euch erwéhlt, damit
ihr wihlt, zwischen Abkehr und Zusammenarbeit, Annahme und Ablehnung der
Weisung, zwischen Ubertretung und Bewéhrung, zwischen Leben und Tod. Die
Erwihlung ist keine Auszeichnung fiir besondere Vorziige, sie verheilt keine
schrankenlose Freiheit. Israel hat seine Erwihlung immer verstanden als eine
Erwihlung zum Gehorsam und zum Leiden.

Der Weg der Freiheit fiihrt vom Ich iiber das Du zum Wir. Ein Ich erféhrt
sich, wenn es gebraucht wird. Dies ist eine der wichtigsten Erfahrungen vor al-
lem der Jugend, die allerdings in der Gegenwart schwer zu vermitteln ist. Lern-
schule, Arbeitslosigkeit, Fernsehen konnen die Entdeckung des
Gebrauchtwerdens nicht fordern. Solche Vernachlédssigung erzeugt willkiirliche
Freiheit und Aggression, die nur Unsicherheit verdecken wollen und sie doch
zugleich verstirken. Wer erwihlt wird, gebraucht wird, kann sich innerhalb einer
Gemeinschaft frei entfalten, weil er seine Moglichkeiten in der Verantwortung
fiir das Ganze freiwillig einschrankt. Wie bei einem Orchester oder Chor bringt
sich jeder ein mit seinem Instrument und mit seinem Koénnen, indem er auf das
Ganze achtet. Freiheit kann sich verwirklichen innerhalb der Gemeinschaft, die
ich erwihlt habe und die mich angenommen hat, weil sie mich braucht. Sie ist der
Rahmen, der meine Erfahrung zwar beschriinkt, doch auch erweitert und sie zu
sinnvoller Erfiillung bringt.

Wahrheit und Bewihrung

Das Neue Denken kann sich nicht auf einer allgemeingiiltigen und ewigen
Wabhrheit ausruhen. Es muf3 die Spannung zwischen den verschiedenen oder
auch gegensitzlichen Meinungen aushalten. Es gibt keine heile Welt, nur das
Ringen um die Bewihrung des Denkens im Leben. Der gesunde Menschenver-

128



stand liebt die Vielfalt, liebt den Wettstreit der Ansichten und Urteile. Jedes In-
dividuum soll sich mit seinen AuBlerungen entfalten konnen und zugleich die
jedes anderen anerkennen. In der Begegnung erféhrt ein Mensch Erweiterung
und Begrenzung zugleich. Das Denken bewihrt sich am Umgang mit dem Den-
ken des anderen, mit dem Leben des anderen. Logisches Denken geniigt sich sel-
ber, dialogisches braucht immer einen Partner, den es einbezieht, dessen Ein-
wiinde es beriicksichtigt, dessen Ergiinzungen es gelten 1ift. Erfahrung denkt in
der Zeit und weil’, da} Zeit verdandert, weil3, dal was heute richtig ist, morgen
verdndert werden mul3, weil3, dal neue Erfahrungen auch neue Denkwege notig
machen. '

Solche Haltung gegeniiber dem anderen ist mehr als bloBe Toleranz. Sie
entsteht aus der Erfahrung, die Rosenzweig in einem Dramenfragment von Ri-
chard Beer-Hofmann beispielhaft ausgedriickt fand: «Nur weil Du, Edom bist,
darf ich Jaakob sein.» Toleranz ist passiv. Jedoch der Mensch des Neuen Den-
kens empfingt die Wiirde seines Daseins durch die Anerkennung der Wiirde des
anderen. Meine Erkenntnis und meine Existenz stehen immer in Spannung zu
der Erkenntnis und Existenz des Nachsten. Es gilt wahrzunehen, da3 ich niemals
die ganze Wahrheit erkennen, und erst recht nicht besitzen kann. Auch dem
andern eignet Wahrheit - jeder hat aber nur jeweils seinen Teil an ihr. Der gesun-
de Menschenverstand umfaf3t zwar den ganzen Menschen und das ganze Leben,
aber nicht die ganze Wahrheit. Die ganze Wahrheit ist nur Gottes, der Mensch
hat seinen eigenen Anteil zu bewihren.

Bei der Arbeit an der Bibeliibertragung hatten sich Rosenzweig und Buber
lange und intensiv um die Ubersetzung der Worte mit der Wurzel ZDK bemiiht.
Ihr Prinzip war, die im Hebridischen wurzelgleichen Worte auch im Deutschen
wurzelgleich wiederzugeben. Die gingigen, vor allem christlichen Ubersetzun-
gen sagen «Gerechtigkeit», was aber Buber und Rosenzweig vermeiden wollten,
gerade weil es im Christentum ein so wichtiger Begriff geworden ist, der aber fiir
das Judentum so falsch ist. Endlich kamen sie auf das Wort Bewdhrung. Das war
ein groBBer Fund, fiir Rosenzweig geradezu ein Fest, denn Wahrheit - Bewédhrung
sind Schliisselworte seiner Philosophie. Im «Stern» tauchen sie jeweils in der
Einleitung zum ersten und zweiten Teil auf, und schlieBlich gipfelt darin das
ganze Werk. Auch in dem Aufsatz «Das Neue Denken» und in verschiedenen
Vortridgen am Lehrhaus arbeitete Rosenzweig die Bedeutung dieser beiden auf
einander bezogenen Begriffe heraus. Nun, bei der Ubertragung der Schrift ent-
deckte er, daB sein Schliissel-Wort schon in der Bibel einen zentralen Stellenwert
hatte. Vom Ergebnis genauer, sachgerechter Sorgfalt mit dem Text liberwiltigt,
kommt dieser, fiir sein Denken so bedeutsame Ausdruck gleichsam zur Hintertiir
in die Ubersetzung. Die Wahrheit ist keine absolute, in Ewigkeit feststehende.
Der Mensch hat nur Teil an ihr, sofern er sie bewihrt. Die Wahrheit ist nicht et-
was Gedachtes, sondern etwas Gelebtes, das sich nur in der Summe aller von
Menschen bewihrten Wahrheit vollenden wird. .

Solche Bewihrung der eigenen Teilwahrheit durch Anerkennung derjeni-
gen des Mitmenschen hat nichts mit Gleichgiiltigkeit, Nachldssigkeit, Unemp-
findlichkeit zu tun. Der Dialog kennt auch Gegner. Diskussionen kénnen iiber-
aus scharf sein, doch soll ein Rivale mit seinem Wert und seiner Wiirde nicht
ausgegrenzt werden.

129



Rosenzweig war ein Meister des Geprichs, auch des Streitgesprichs. Das
herausragende Beispiel dafiir ist der Briefwechsel mit seinem Freund Eugen
Rosenstock aus dem Jahr 1916/17. Nach anfinglichem Abtasten wurden die Po-
sitionen immer klarer und gegensitzlicher. Beide bestritten einander Ansichten,
Meinungen, aber nie den Standpunkt des anderen. Ahnlich scharfe Streit-
gespriche sind im Talmud von den frithen Gelehrten des Judentums aufgezeich-
net worden. Ihnen allen ging es um dieselbe Sache: den Willen Gottes zu erfiil-
len. Jedoch um die richtigen Wege dazu wurde heftig diskutiert. Jeder war von
seiner Meinung tief iiberzeugt, dennoch nahm er seinen Gegenpart ganz ernst:
Auch von der Mehrheit abweichende Stimmen wurden in den Schriften festge-
halten.

Eugen Rosenstock bemerkte einmal zu seinem Briefwechsel mit Franz
Rosenzweig, sie seien in der Sache einig, wenn auch in der Sprache entgegenge-
setzt, und das solle so sein. (BT S. 313) Die beiden Kontrahenten haben damit ein
Muster partnerschaftlichen Streitens aufgestellt, das Schule machen sollte fiir
Gespriche und Debatten zwischen Parteien, Kirchen oder anderen rivalisieren-
den Gruppen. Die Streitkultur in den Konflikten der modernen Gesellschaft
krankt an ihrer krampfhaften Rechthaberei. Positive Ergebnisse kénnen nur er-
reicht werden, wenn der Rivale, Gegner oder Feind als Partner einer gemeinsa-
men Sache ernst genommen wird, wenn der gesunde Menschenverstand die
Wirklichkeit erkennt, daf er ist «wie du».

Fiir Rosenzweig war die Auseinandersetzung mit Rosenstock wichtig zur
Kldrung und Festigung seines Standpunktes, hatte er sich doch erst ein Jahr vor
dem Krieg entschlossen, seine Entscheidung, Christ zu werden, zuriickzuneh-
men, um im Judentum zu bleiben. Vorher war er nur in der Philosophie
beheimatet gewesen, das hatte ihm, von den Freunden im Gesprich in die Enge
getrieben, nicht mehr geniigt. Nun wurde das Judentum Teil seiner Philosophie,
nicht etwa umgekehrt. In den Worten jiidischer Tradition entwickelte sich ihm
das Neue Denken. Der gesunde Menschenverstand konnte vorziiglich in der
Sprache der Bibel (und der friihen jiidischen Weisen) reden. Das zeigte sich
auch, als ihm, einem Fliegerbeobachter an der Balkanfront, die Idee kam, Ge-
danken, die durch den Briefwechsel mit Rosenstock angeregt worden waren, in
grofBerer Breite zu entfalten, ihnen eine Ordnung zu geben. So schrieb er den
«Stern der Erlosung» auf Feldpostbriefen an seine eigene Adresse nach Hause.
Im dritten Teil dieses Werkes stellte er das Christentum in derselben Ausfiihr-
lichkeit und Anteilnahme dar wie das Judentum, zum ersten Mal in der Ge-
schichte ohne Apologie und Polemik, mit einer soziologischen Methode, ohne
jedoch einen Zweifel daran zu lassen, wo sein eigener Platz ist. Auch die Worte
anderer Philosophen, Theologen, Dichter und Denker erhielten den ihnen gebiih-
renden Platz im Weltengang des «Stern». Rosenzweig wiirdigte jeden Men-
schen, achtete jede Meinung, und priifte doch alles kritisch. Eine andere Ansicht
anerkennen, heif}t immer, die eigene Position zu festigen und zugleich zu weiten,
zu bereichern und zu vertiefen. Dankbar empfangen wir dadurch mehr, als wir
angstlich oder unduldsam meinen dranzugeben.

Das jiidischchristliche Verhéltnis war fiir Rosenzweig jahrelang eine bren-
nende Frage gewesen, aber spitestens mit dem dritten Teil des «Stern» riickte sie
ihm ferner. Jetzt waren innerjiidische und «heidnische» Belange fiir ihn wichtig.

130



(BT S.956). Beides hing fiir ihn eng zusammen. Die Offenbarung ist nichts Uber-
irdisches. Da sie in der Sprache des gesunden Menschenverstandes redet, kann
und muB sie sich immer wieder sidkularisieren und damit erneuern (BT S.768,
889f). Ahnlich hat Dietrich Bonhoeffer ein neues, weltliches Christentum gefor-
dert, das dem miindigen Menschen entspricht (Widerstand und Ergebung S. 178
ff). In der Sprache des Christentums vertrat Bonhoeffer dhnliche Gedanken wie
Rosenzweig liber die Kritik des «Religiosen» oder das weltliche Sprechen von
Gott. Hier liegt der Keim eines aussichtsreichen Dialogs, denn statt des An-
spruchs auf Wahrheit ist die Suche nach Antworten getreten.

Da# sich jetzt noch Viele in unserer multikulturellen Gesellschaft im Besitz
der Wahrheit glauben, ist ein Ungliick fiir zahlreiche, deshalb unterdriickte
Gruppen. Es kann aber immer nur um den Wettstreit von Meinungen gehen, nie-
mals um die Wahrheit. Wer glaubt, fiir das Wahre zu kdmpfen, kénnte dahin
kommen, seine Gegner zu téten; wer hingegen fiir die richtigere Ansicht streitet,
lehnt zwar auch ab, was er nicht tolerieren kann, vermag aber dennoch tolerant
zu handeln. Ein noch weitverbreitetes Freund-Feind- Denken verwechselt dabei
oft seine im Grund gedankenlose Rechtschaffenheit mit gesundem Menschen-
verstand. Doch auch hinter der riicksichtsvollen Sprache vermeintlicher Tole-
ranz kann sich Verlogenheit verbergen. Wohl aber verbindet der gesunde Men-
schenverstand Toleranz mit der Wachsamkeit vor Vereinnahmung; deshalb
braucht er den stdndigen Dialog. _

Die Dialogbereitschaft des Neuen Denkens hat Rosenzweig auch in seinem
Umgang mit Menschen bewihrt. So hat er stets Juden anderer Richtung geachtet.
Obwohl er den Zionismus fiir sich ablehnte, weil er sich als Jude des «Golus»,
der Diaspora verstand, anerkannte er doch viel Positives in der zionistischen Be-
wegung. Er sah in Deutschland seinen Platz, an dem er im Sinne des Neuen Den-
kens besonders auch fiir Juden wirken konnte. Dieser Aufgabe entzogen sich
nach seiner Meinung die Zionisten. Doch bekdmpfte er andere Ansichten nicht,
auch wenn er sie kritisierte. Daf} die «Heimstatt», die Zionisten im Land der Bi-
bel griindeten, sich schon bald als Zufluchtsort der jiidischen Diaspora Europas
erweisen wiirde, konnte Rosenzweig nicht ahnen, auch wenn er die herauf-
ziehende Gefahr einer neuen Ara der Verfolgung wohl erkannte (Brief an Martin
Buber vom 19.3.24 BT S.947).

Franz Rosenzweig hatte eine klare, fast scharfe Menschenkenntnis, die ihm
dabei half, die geeigneten Leute fiir sein Lehrhaus heranzuziehen. Es ging ihm
dabei weder um den Bekanntheitsgrad der Menschen noch um seine eigenen
Sympathien. Rosenzweig erkannte die Stirken und die Schwiichen seiner Part-
ner sehr schnell, kleine wie groBBe. Aber er sah auch, was in einem Menschen an
Mboglichkeiten keimte und ob diese fiir eine Erneuerung des Denkens und Le-
bens tauglich waren. Danach suchte er seine Mitarbeiter aus. Die Offenheit fiir
den Dialog mit ihm, mit den Kollegen und den Horern war das Entscheidende.
Besonders bewegend in diesem Zusammenhang ist ein Brief (BT S.838f.), in
dem Rosenzweig dem jungen Ernst Simon die verborgenen Vorziige von Eduard
Strauf} vor Augen fiihrt, deretwegen er ihn fiir die Bibelstunden geworben hatte,
die mit zu den wesentlichsten Veranstaltungen des Lehrhauses gehorten. Rosen-
zweig verstand zwar die oft ablehnende Haltung Simons gegeniiber Strauf3, doch
versuchte er, diesen zu einer verstandnisvolleren Form seines Benehmens zu

131



veranlassen. Rosenzweig konnte mit dem Herzen denken; das war wohl die
schonste, die ergreifendste Form seines gesunden Menschenverstandes, die in
der jahrelangen Todesnihe gereift war.

Erfahrung mit der Bibel

Rosenzweig nannte in einer Vortragsreihe am Lehrhaus seine Philosophie
«Anleitung zum jiidischen Denken». Die Inhalte waren zwar nur gelegentlich
speziell jiidisch, denn damit hitte sich Rosenzweig schon zu sehr eingeengt. Das
Jidische war die Methode, die Sprache, nimlich der vom Wort der Bibel ange-
regte Dialog, den die Menschen, vor allem Juden, seither fortsetzten und damit
der Stimme der Bibel jeweils Gegenwirtigkeit schafften. Dies zu ermoglichen,
war das leidenschaftliche Bemiihen von Martin Buber und Franz Rosenzweig bei
der Ubertragung der hebriischen Bibel ins Deutsche, mit der Rosenzweig die
letzten schweren Leidensjahre zu einem Hohepunkt seines Schaffens gestaltete.
Nach dem Abschlufl des «Stern» hatte er sich vorgestellt, am Ende einer langen
Lebensarbeit einen Bibelkommentar zu schreiben. Ein langes Leben wurde ihm
nicht zuteil, aber diese Ubersetzung ist wahrlich ein Kommentar geworden, ein
Kommentar, der im Dialog entstand, in einem oft zidhen und leidenschaftlichen
Ringen mit dem Partner um die beste, die richtigste und genaueste Wiedergabe
des hebridischen Urtextes. In diesen Dialog einbezogen waren selbstverstindlich
viele andere Ubersetzer und Erklirer. Gerade diese Arbeit bezeugte, da} das
Bibelwort nicht in einer abgeschlossenen religiosen Sphére erstarrt ist, sondern
fiir die Welt gesagt wurde und in der Welt wirkt. Die Bibel redet in der Sprache
des gesunden Menschenverstandes, das macht sie so unvergéinglich. Das dia-
logische Element erstreckt sich sogar bis in die Erzihlungen. Buber und Rosen-
zweig, in ithrem Grundsatz, die Wurzelgleichheit von Wortern in der Uberset-
zung beizubehalten, entdeckten, daf sich in diesem Stilelement Leitmotive iiber
kurze oder lange Erzidhlraume erstreckten, Beziige hergestellt wurden oder Sach-
verhalte sich ausdriickten, die nicht eigens ausgesprochen werden sollten. Was
Rosenzweig schon im «Stern der Erlosung» entdeckt und angewendet hatte,
brachte in der Bibeliibersetzung seine reife Frucht, ndmlich die jiidische Metho-
de des Sprechens, des Dialogs. Dort, im «Stern», filhrte Rosenzweig das philoso-
phische Gesprich iiber Jahrhunderte mit Sophokles und Platon, mit Thomas von
Aquin und Luther, mit Kant und Lessing, Hegel und Rilke und immer wieder mit
Goethe. Jedoch auf den Hohepunkten fand Rosenzweig die richtigen Worte je-
weils in der Bibel, so besonders in der Mitte des Werkes, dem wichtigen zweiten
Buch, wo er jeden der drei Teile in der Interpretation von Bibelstellen gipfeln
lieB. Die Schopfung endet mit dem «gut», das Gott iiber ihr aussprach, die
Offenbarung entfaltet sich mit Worten des Liebesgesprachs im «Lied der Lie-
der», und die Erlosung wird im Gesang der Gemeinde mit dem 115. Psalm vor-
weggenommen. Damit wertete Rosenzweig die Worte der Dichter und Denker
keineswegs ab, sind sie doch notwendige Voraussetzungen und haben ihre eige-
ne Wirklichkeit und Wahrheit. Sie alle reden die Sprache des gesunden
Menschenverstandes. Auch die Bibel spricht in der Sprache der Menschen, wie
schon Rabbi Jischmael im zweiten Jahrhundert christlicher Zdhlung gesagt hat.

132



Dies ist ein wichtiges Prinzip jiidischen Denkens und jiidischer Hermeneutik
geblieben, das alle esoterischen, kabbalistischen Stromungen iiberdauert hat, die
mehr haben wollten, als den gesunden Menschenverstand, die aber mit dem ver-
meintlichen «mehr» meist in Katastrophen endeten. Dagegen hat Rosenzweig
immer wieder die stindige Sdkularisation des Religidsen gefordert.

Adam, das Heidnische, steckt in jedem Menschen, sagte Rosenzweig; dar-
um bleibt auch das Menschliche immer die Grundlage des gesunden Menschen-
verstandes. Die Gleichheit der Menschen vor Gott steht immer an erster Stelle.
Doch daneben, eigentlich gleichzeitig, mufl von der Verschiedenheit der Men-
schen die Rede sein, wie es die Meister der talmudischen Zeit trefflich ausge-
driickt haben in dem Gleichnis von dem gottlichen Prégstock, der alle Menschen
nach dem Bild Adams priigt; und doch gleicht keiner dem andern (Sanhedrin,
IV.,5.). Der immer gleiche Adam kann auf die Frage «wo bist du?» nur mit trot-
zigen Ausfliichten antworten. Er versucht sich und seinen Platz zu verteidigen,
aber es kommt zu keinem Gesprich. Erst mit Abraham beginnt das Jiidische in
der Bibel. Er antwortet auf Gottes Anruf mit «hier bin ich», und er bewihrt diese
Antwort ein Leben lang mit Vertrauen und Gehorsam. Auch Abraham ist in die
Freiheit gestellt, er mufl harte Proben bestehen, aber er hat den Trotz des
Selbstseinwollens abgelegt und ist in das partnerschaftliche Gesprich eingetre-
ten. IThn hat Gottes Anrede zum Ich befreit, das fiir ein Du offen sein kann. In
dieser Partnerschaft konnte Abraham sogar sehr weit gehen, wenn er sich etwa
bei Gott fiir die moglicherweise doch vorhandenen Rechtschaffenen in dem zum
Untergang verurteilten Sodom einsetzte. Seine Freiheit bewies sich in der Ver-
antwortung. Auch Mose war Gottes besonderer Gesprichspartner. Sie redeten
miteinander wie Freunde (Ex 33,11). Mose rechtete ebenfalls mit Gott, der das
Volk nach der Sache mit dem «Goldenen Kalb» hart strafen wollte. Mose trat fiir
sein Volk ein, fiir das er sich verantwortlich fiihlte und konnte Gottes Zorn be-
sdnftigen. Die Weisen des Talmud interpretierten die Stellen (Ex. 32,7ff kombi-
niert mit Deut. 9,14) so, dal Mose zwar seine eigene Demiitigung kraftlos hinge-
nommen habe, aber als Gott die Vernichtung des Volkes ankiindigte, habe er sich
gesagt: «Das hidngt von mir ab!» Nun raffte er sich auf und wendete das Unheil
ab. Dieser Zusammenhang von Erkenntnis und Verantwortung ist im Judentum
immer stark betont worden. Nicht nur hat jeder einzelne fiir sein Tun einzuste-
hen, sondern gerade die Elite, die Weisen, haften fiir alle Menschen, auf die sich
ihr EinfluB ausdehnen kann. Je weiter sich die Moglichkeit erstreckt, zu prote-
stieren, desto groBer ist auch die Verantwortung und damit die Haftbarkeit eines
Menschen (Schabbat 54 b). Dazu bedarf es der Zivilcourage, die eine herausra-
gende menschliche Tugend ist. Sie entwickelt sich aus freier menschlicher Ver-
antwortung auf Grund einer klaren, vorausschauenden Einsicht. Wo die Zivil-
courage fehlt, konnen die Krifte der Dummbheit, Korruption und Aggressivitit
wachsen. Dagegen wachsam zu sein, ist der gesunde Menschenverstand immer
wieder aufgerufen.

In diesen Uberlegungen hat sich gezeigt, daB der gesunde Menschenver-
stand, wie er von Franz Rosenzweig konzipiert wurde, sich nicht auf den
Intellekt beschrinkt, sondern einen Menschen und sein ganzes Leben bestimmt.
Der eigene Standpunkt und die Dialogfihigkeit waren die wichtigsten Grund-
elemente. Die grofen, weltweiten Probleme der Moderne erfordern ein neues

133



Denken. Stets hat die Not den Menschen das Denken gelehrt. Den Impuls zu
immer neuem Anfangen hat die Jugend notig und auch das Alter, der einzelne
und die Gesellschaft. Utopien mit ihren geschlossenen Systemen haben sich im
Lauf der Geschichte stets als kurzlebig, als untauglich erwiesen. Was wir brau-
chen, sind offene Entwiirfe, die verniinftige Chancen der Verwirklichung in sich
tragen. Es geht nicht um ein Alles oder Nichts. Nicht Phantastik ist gefragt, son-
dern eine kreative Phantasie der kleinen Schritte. Von Franz Rosenzweig ist in
dieser Hinsicht noch viel zu lernen.

Franz Rosenzweig wurde zitiert aus: Der Mensch und sein Werk. Gesammelte
Schriften. Haag, ab 1976. Abkiirzungen: BT = Briefe und Tagebiicher, ZW = Zwei-
stromland.

134



	Der gesunde Menschenverstand : zu einem Aspekt der Philosophie Franz Rosenzweigs

