
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Der Mensch als Partner des Schöpfers : zum 1. Jahrestag des Todes
von Raw Josef Soloveitchik

Autor: Krochmalnik, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mensch als Partner des Schöpfers
Zum 1. Jahrestag des Todes von Raw Josef Soloveitchik

Daniel Krochmalnik

Pessach 5754/1994 verstarb nach langer, schwerer Krankheit Raw Josef
Soloveitchik. Er entstammt einer führenden rabbinischen Gelehrtendynastie
Litauens.1 Sein Großvater R. Chaim Soloveitchik (1853-1918), der Raw von
Brisk (Brest-Litowsk) hat eine systematische kasuistische Methode im
Talmudstudium entwickelt. Damit steht er in der Nachfolge seiner Vorfahren,
des Gaon von Wilna und des R. Chaim von Woloszyn, die an der Wende zum 19.

Jahrhundert ein streng analytisches Quellenstudium in den litauischen
Talmudakademien eingeführt hatten. Sein Enkel Josef Soloveitchik hat nach
einer doppelten rabbinischen und akademischen Ausbildung in Polen Politik und
seit 1926 an der Friedrich-Wilhelm-Universität in Berlin Philosophie,
Nationalökonomie und Orientalistik studiert.2 1932 wurde er mit einer
Dissertation über «Das reine Denken und die Seinskonstituierung bei Hermann
Cohen» bei Heinrich Maier promoviert. Im gleichen Jahr ist er mit seiner Frau
Tanja Lewit, eine in Jena promovierte Pädagogin, in die Vereinigten Staaten
ausgewandert. Als Professor für Talmud an der Yeshiva University wurde
Soloveitchik, kurz der «Raw» genannt, zur führenden rabbinischen Persönlichkeit

der amerikanischen Neoorthodoxie.

Halacha more geometrico

Der Bildungsgang Soloveitchiks ist für das orthodoxe Milieu, dem er
entstammt, ganz untypisch. Er ist aber weder in seiner Familie3 einzigartig noch
in sich selbst inkohärent. Im Hesped für seinen Onkel R. Izchak Zeev (1886-
1960), eine bedeutende halachische Autorität, geht er auch auf die kasuistische

Dr. Daniel Krochmalnik, Hochschule für Jüdische Studien, Friedrichstr. 9,
D-69117 Heidelberg
1 Zur Familie Soloveitchiks vgl. Encyclopaedia Judaica, Jerusalem 1972, Bd. 15, Sp.

127-132. Dort auch Stammbaum.

2 Vgl. Lebenslauf, Diss. Berlin 1932, S. 113.

3 Vgl. Judith Friedlander, Vilna on the Seine. Jewish Intellectuals in France since
1968, New Haven, London 1990.

113



Methode seines Großvaters R. Chaim ein.4 Nach den hier gegebenen Beispielen
handelt es sich bei dieser Methode um eine begriffliche Formalisierung des
juristischen Stoffes, der eine abstrakte Konstruktion oder Rekonstruktion und
Generalisation juristischer Argumente versucht (158-162). Soloveitchik hebt
ausdrücklich die Ähnlichkeit dieser Methode mit der Mathematik hervor (154-
156). Wie die mathematische Theorie so sei halachische Kasuistik von der
Erfahrung unabhängig; sie wird zwar durch empirische Probleme angeregt (156f)
und auf sie angewandt 162f), an sich sei sie aber eine abstrakte Konstruktion des
«reinen halachischen Denkens» (161). Diese Formel, die im Flesped immer
wiederkehrt und auch an den Titel der Dissertation Soloveitchiks anklingt,
entspricht dem Nachdruck, mit dem Hermann Cohen die mathematische Konstruktion

zum Modell nicht nur der Naturwissenschaften, sondern der Philosophie
überhaupt erhoben hatte. Insbesondere war für Cohen auch die
Rechtswissenschaft ein Analogon zur Mathematik: «Sie darf als die Mathematik der
Geisteswissenschaften, und vornehmlich für die Ethik als ihre Mathematik
bezeichnet werden.»5 Merkwürdig ist freilich, daß sich Soloveitchik in seiner
Dissertation kritisch mit dem Methodenmonismus der Marburger Schule
auseinandersetzt. Dieser gelte nicht einmal für die Naturwissenschaften, geschweige
denn für die Geschichts- und Geisteswissenschaften (18-31, 60, Anm. 1).
Soloveitchik lehnt hier die szientistische Reduktion des Seins und die idealistische

Auflösung der Transzendenz in die Immanenz des Erkenntnisprozesses ab

(89f, 109f). Aber, nach Kant, den Soloveitchik in diesem Zusammenhang in
seinem Hesped zitiert (157), gilt die Autonomie der reinen Vernunft, die Cohen für
alle Erkenntnis reklamiert hatte, zumindest für die Mathematik. Und Halacha ist
nach Soloveitchik als «Reine Rechtslehre» eben ein Analogon zur Mathematik.
Soloveitchiks Halacha more geometrico demonstrata hat eine starke Faszination
ausgeübt. Zum Teil liegt das am Prestige der Mathematik, an dem man auf diese
Weise teilhaben konnte. Es wird gerne kolportiert, der «Raw» hätte Mathematik
studiert, was aber die Vita am Ende seiner Dissertation nicht bestätigt. Zum Teil
kommt der Anspruch einer Halacha more geometrico demonstrata auch dem
traditionellen Ideal des Studiums um seiner selbst willen und der elitären Verachtung

utilitärer und pragmatischer Einstellungen entgegen. Der systematische
Anspruch läßt sich freilich bei einem kasuistischen Fallrecht, anders als bei dem
deduktiven Naturrecht, kaum einlösen. Der Formalismus der Brisker Schule und
der Logizismus der Marburger Schule bilden in Soloveitchiks Leben und Lehre
jedenfalls eine kohärente Einheit.

4 Wir zitieren Soloveitchik nach der französischen Ausgabe seiner Werke. Rabbin Dr.
Joseph Dov Soloveitchik «Le Croyant solitaire», übers, v. Benjamin Gross,
Jerusalem 1978. «L'homme de la Halakhah», übers, ders. Jerusalem 1981. Hier sind
auch die einschlägigen Stellen im «Hesped» (Trauerrede) wiedergegeben, S. 149-
167

5 Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens, Berlin 1904, S. 63.

114



Krisentheologie: Adam I und Adam II

Soloveitchiks Theologie ist alles andere als geometrisch. Er teilt nicht den
verbreiteten antitheologischen Affekt in religiösen Kreisen, der das Judentum
auf eine halachische Gebrauchsanweisung fürs Leben reduziert.6 A. J. Heschel
hat Spinoza und Mendelssohn als Urheber des Zerrbilds des Judentums als einer
undogmatischen Orthopraxie oder, wie Kant im Anschluß sagt, ein «Inbegriff
bloß statutarischer Gesetze» ausgemacht und die Auffassung als «Panhala-
chismus», als «religiösen Behaviorismus» und als «heilige Physik» gegeißelt.7
In der Tat haben die ostjüdischen, die chassidischen und mitnaggdischen Denker
mit den Begriffen der Kabbala ganz unbefangen theologisiert. Auch
Soloveitchik hält an der Notwendigkeit einer jüdischen Theologie fest. Er lehnt
aber die systematische Theologie ab. Seine eigene Theologie ist eher eine bekennende

und belehrende Theologie, die in der Form des Midrasch die religiöse
Bedeutung der Halacha erörtert. Die Einflüsse aus der protestantischen Theologie,

besonders der existenzialistischen und dialektischen Theologie, sind
unverkennbar und werden offen einbekannt. Soloveitchik orientiert sich als
neoorthodoxer Denker eher an einer Glauben und Kultur vermittelnden «Theologie

der Korrelation». Seine theologischen Anschauungen lassen sich vor allem
aus seinen beiden Hauptwerken «Der halachische Mensch» (1944)8 und «Der
einsame Mensch des Glaubens» (1965) entnehmen. Wir gehen von dem zuletzt
genannten Aufsatz aus.

Den Gegensatz von Kultur und Glauben, der für die Krisentheologie so
typisch ist, illustriert Soloveitchik an den beiden Typen des Menschen wie sie in
den beiden Berichten von der Erschaffung des Menschen in 1 Mose 1 und 1

Mose 2 vorliegen. Im ersten Schöpfungsbericht wird uns Adam, Soloveitchik
nennt ihn den ersten Adam, als das Ebenbild des Schöpfers vorgestellt. Er wird
als geselliges Wesen erschaffen und ist berufen, sich die Erde schöpferisch
Untertan zu machen. Es ist der hochmütige Homo sapiens, der die Welt im Denken

entwirft, und der triumphierende Homo faber, eine Art Herkules, der die
Welt im Handeln unterwirft. Der erste Adam erinnert an das gründerzeitliche
Menschenbild Hermann Cohens. Der zweite Schöpfungsbericht schildert dagegen,

wie Adam aus Staub gebildet und von Gott beatmet wird. Er lebt in einem
abgeschiedenen Reservat, das er nicht beherrschen, sondern behüten soll; er ist
dort fremd und muß die ihm fremden Wesen erst benennen; er ist einsam, und
Gott muß ihm eine Partnerin erst zuführen. Die Geselligkeit des ersten Adam ist
pragmatisch auf Welteroberung, die des zweiten existenziell auf Begegnung und

6 Vgl. R. G. Goldy, The Emergence of Jewish Theology in America, Bloomington and
Indianapolis 1990, S, 78-86. Verweise auf Karl Barth und Paul Tillich, S. 125f.

7 A. J. Heschel, God in Search of Man. A Philosophy of Judaism, New York, 1955, S.

320ff, dtsch. v. I. M. Stolltmann, rev. R. Olmesdahl, Neukirchen-Vluyn, 1980, 246.

8 Isch hahalachah (hebr) in: Talpiot 1 (1944), 3-4, S. 651-735. Wir zitieren das hebr.
Original nach der französischen Übersetzung. Gelegentlich ziehen wir die hebr. Ausgabe

von Pinchas H. Peli (Hrsg.), Bessod hajachid vehajachad, Jerusalem 1976,
heran.

115



gottgestifteter Partnerschaft ausgerichtet. Kurz der zweite Adam ist der Typus
des Homo religiosus, der in der Welt fremd ist und im Bund mit Gott lebt. Die
Pointe ist nun, daß die beiden gegensätzlichen Typen des Adam: der
weltbezogene, weltbezwingende, welthervorbringende und weltverfallene Kulturheros

und der gottbezogene, weltflüchtige und weltverlassene Mensch des Glaubens,

beide von Gott gewollt sind, beide Aspekte des einen Adam sein sollen. In
der Tat sind beide auch aufeinander angewiesen. Der kreative erste Adam
braucht zur höchsten Legitimation der höheren Kulturwerte, die er schafft, den
zweiten Adam, den religiösen Menschen (96f). Und es ist umgekehrt die Pflicht
des zweiten Adam, die zeitlose Erfahrung des Glaubens in eine zeitgemäße
Botschaft zu übersetzen (99f), ohne sie dabei auf eine Kultur-, Staats- oder
Kunstreligion zu reduzieren. Es ist das Drama des modernen Menschen, sowohl seines
atheistischen wie religiösen Humanismus, daß er die lebenswichtige und
irreduktible Transzendenzerfahrung auf eine immanent verfügbare Größe
reduzieren will (102-106). Das verwandelt den selbstherrlichen, als solchen von Gott
gewollten Adam in einen selbstzerstörerischen, dämonischen Adam. Die
Botschaft lautet also, weder darf sich der Glaube von der Kultur gänzlich loslösen,
wenn er sich auch nicht an sie verlieren soll, noch kann die Kultur den wahren
Glauben entbehren.

Der ideale Typus des Menschen, der beide komplementären Aspekte des

Adam, übrigens keineswegs harmonisch, integriert, ist nach Soloveitchik der
halachische Mensch. Die Halacha ist zugleich weit- und gottbezogen. Sie bindet
den ersten Adam in den Bund mit Gott ein und zwingt den zweiten Adam in den
Bund mit den Menschen. Der halachische Mensch (Isch Hahalacha) ist
zwischen der horizontalen und vertikalen Dimension des Menschen unruhig hin-
und hergerissen. Der Beschreibung des halachischen Menschen ist Soloveitchiks
erstes Werk gewidmet.10

Der halachische Mensch als Mitschöpfer

Auf der einen Seite ist der Halachist ein Wissenschaftler, der wie der
Mathematiker und theoretische Physiker a priori eine ideale Theorie der Realität
entwirft und sich dabei nicht um die Realisierung der theoretischen Norm kümmert
(31-41, 68, 94). Als Gewährsleute für seine Epistemologie zitiert Soloveitchik
H. Cohen (35, Anm. 25), Rieman und Einstein (41 sowie zahlreiche halachische
Autoritäten, die sich wärend des ganzen Exils mit einer kontrafaktischen,
nichtanwendbaren Halacha, wie die Opfergesetze, befaßt haben. Auf der anderen

Seite hat der Halachist nicht nur ein theoretisches Erkenntnisinteresse,
wiewohl Soloveitchik das für die elitäre rabbinische Gelehrtenaristokratie typische
«l'art pour l'art» hervorhebt (75); er hat auch ein praktisches Interesse, nämlich

9 The Lonely Man of Faith (engl.), in: Tradition, 7 (1965) 2, S. 5-67. Wir zitieren nach
der französischen Ausgabe.

10 Vgl. Anm II, 8.

116



die Umsetzung und Durchsetzung der idealen Norm in der Realität (52). In dieser
Hinsicht ist der Mensch nicht nur eine Kreatur, sondern wie Soloveitchik
dauernd wiederholt ein Kreator, ein Partner des Schöpfers (Schutaf leboro),11 ein
Mitschöpfer im Schöpfungswerk (92, 105-144). Die Schöpfung und der Mensch
als Geschöpf sind unvollkommen (108, 145), sie sind vom Schöpfer absichtlich
gebrochen (ebd.) - eine Anspielung auf das kabbalistische Motiv vom Bruch der

Weltgefäße (Schwirat hakelim) -, damit der Mensch sich selber und die Welt
wiederherstellen (Tikkun haolam), vervollkommnen und vergöttlichen kann.
Hier schlägt der elitäre Intellektualismus in einen voluntaristischen Heroismus
um (56, 136, 145f). Soloveitchik erkennt die Parallelen seiner Beschreibung des
heroischen Halachisten zur Lehre des Menschen und Übermenschen bei
Nietzsche, Heidegger und Scheler. Er beschuldigt diese modernen Denker
jedoch, das ursprüngliche und eigentlich jüdische Ideal des Menschen als Kreator
oder Kokreator pervertiert zu haben. Anstelle der durch die Halacha erleuchteten
Macht zum Willen haben sie den blinden, zerstörerischen Willen zur Macht
gesetzt, der sich, man schreibt das Jahr 1944, nun austobe (65 Anm. 64, 145 Anm.
147). Für seine Beschreibung des Menschen als Weltbauers beruft er sich auf
eine traditionelle Quelle (92f, 93 Anm. 96), auf das Buch «Nefesch hachajim»
(Seele des Lebens, 1824) seines Vorfahren R. Chaim von Woloszyn (1759-
1821).12 Soloveitchik ist in dem uns interessierenden Punkt in der Tat ein
Epigone seines illustren Ahnen, der wiederum gerade in diesem Punkt von einer
langen kabbalistischen Tradition abhängt, die bis ins späte Mittelalter zurück
reicht und sich auf rabbinische Quellen des Altertums stützt.13

11 Über den Begriff der Partnerschaft mit Gott in der rabbinischen Literatur vgl. A.
Marmorstein, «Die Nachahmung Gottes (Imitatio Dei) in der Aggada», in: Jüdische
Studien. Josef Wohlgemuth zu seinem sechzigsten Geburtstage von Freunden und
Schülern gewidmet, Frankfurt am Main, 1928, S. 154-156. Soloveitchik knüpft an
diese alten, durch die theurgische Tradition der Kabbalah verstärkte Vorstellung an
und kommt dauernd darauf zurück u.a. S. 92, 105, 107f, 112, 114, 116, 118, 122,
124f, 130, 133, 138f, 142ff, 144ff. Der rabbinische Begriff des menschlichen Partners

des Schöpfers bei der Schöpfung («Schutaf», «Schutaf leboro», «Schutaf
bemaasseh bereschit») wird im hebräischen Text öfter verwendet. Der Schöpfer läßt
in der Schöpfung einen Freiraum, um den Menschen am Schöpfungswerk zu
assoziieren (147, «Lehischtatefbejezirato»)\ der Mensch ist aufgerufen, seine
schöpferische Bestimmung («Teudat hajezirah », 151) zu erfüllen und ist ermächtigt, als
Schöpfer und Bildner («Bore wejozer», 154) am Schöpfungswerk teilzunehmen.

12 Nefesch hachajim (hebr.), Jissachar Dow Rubin (Hrsg.), Bnei Brak 1989; franz.
übers, v. Benjamin Gross, mit einem Vorwort von Emmanuel Levinas, Lagrasse
1986.

13 Zu den kabbalistischen Quellen des Nefesch hachajim, vgl. den Apparat von Benja¬
min Gross, ebd. (Anm. 11, 12), S. 285-367. Ferner R. Goetschel, Le Discours de la
Kabbale espagnole, Méir ibn Gabbay, Louvain, 1981. Morris M. Faierstein «God's
Need for the Commandments» in Medieval Kabbalah, in: Conservative Judaism, Bd.
36 (Herbst 1982), 1, S. 45-59. Charles Mopsik, Les grands textes de la cabale. Les
rites qui font Dieu, Lagrasse 1993.

117



R. Chajim Woloszyner

Die kühne Anthropozentrik des Nefesch hachjim ist in der Tat höchst
erstaunlich. Das Buch ist zwar am Anfang des 19. Jahrhunderts verfaßt, von der
kopernikanischen Wende, die sich ein paar hundert Kilometer westlich in
Königsberg ereignet hatte, ist es jedoch ganz unberührt. Es bezieht sich
ausschließlich auf traditionelle Quellen, die allerdings die mittelalterlichen
Spekulationen über das Verhältnis von Mikro- und Makrokosmos assimiliert und
amplifiziert haben. Schon im Titel des Buches klingt dessen Programm deutlich
an. Er ist dem zweiten Schöpfungsbericht entnommen. Nach der revidierten
Luther-Übersetzung heißt es in 1 Mose 2, 7: «Da machte Gott der Herr den
Menschen aus Erde vom Acker und blies ihm den Odem des Lebens in seine Nase.
Und so ward der Mensch ein lebendiges Wesen.» Der hebräische Ausdruck:
Wajehi haadam lenefesch chaja kann mit dem Nefesch hachajim - natürlich
auch eine Anspielung auf den Namen des Autors - so gelesen werden, daß der
Mensch nicht nur zur lebenden Seele, sondern zur Seele des Lebens, zur Weltseele

wurde (I, 5, 14).14 Die zentrale Stellung und Rolle des Menschen im Kosmos

ist das Thema des Werkes. Die lange Reihe der Attribute, die die Macht des
Menschen zum Ausdruck bringen, ist überwältigend. Der Mensch wird von Gott
ermächtigt (Hischlit I, 3, 4). Er kann als Weltenbauer oder Weltenzerstörer wirken

(I, 3, 4). Er ist, sit venia verbo15, wie der Schöpfer, nach dessen Ebenbild er
erschaffen wurde, Herr der Kräfte (ebd.). Darüber hinaus kräftigt oder schwächt
er - sit venia verbo - Gott in der Welt (ebd.). Der Mensch, der unter einem
solchen Gesetz angetreten ist, Israel, hat auch eine umfassende Verantwortung für
die Welt. Die Welten, sagt der Nefesch hachajim kurz und bündig, verhalten sich
nach den Handlungen des Menschen (Haolamot mitnahagim al jedei maassei
haadam I, 5, 14).

Das Weltbild des Nefesch hachaijim kann durch einen philosophischen
Vergleich erläutert werden. Die erste Formulierung des kategorischen Imperativs
lautet nach I. Kant auch: «Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch
deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetz werden sollte.» (Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, 4, S. 421). Bei Kant hat diese
Formulierung einen fiktiven Charakter; sie setzt eine Natur voraus, in der das

Sittengesetz auch als Naturgesetz gedacht wird. Das ist im Weltbild des Nefesch
hachajim aber genau der Fall; die Formulierung Kants gilt hier à la lettre. Das ist
zwar ein vorkritischer Standpunkt, die Frage ist aber, ob in einem Weltbild, in
dem sich das Naturgesetz und das Sittengesetz von einem Gott herschreiben, ein
anderer Standpunkt möglich ist. Das Weltbild des Nefesch hachajim kann noch
durch einen weiteren gewagten Vergleich erläutert werden.

14 Wir zitieren die Nummern der Abschnitte, Kapitel und Seiten nach der hebräischen
Ausgabe. Die Abschnitte und Kapitel entsprechen der französischen Ausgabe.

15 Der hebräische terminus technicus ist Kiwjachol. Vgl. Wilhelm Bacher, Die
exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur, II, Leipzig 1905, S. 78.
Damit werden anthropomorphe Ausdrücke mit einem Vorbehalt versehen. Es ist
jedoch nicht immer klar, ob sie damit aufgehoben oder geschützt werden.

118



Es verhält sich zum Weltbild der Antisemiten spiegelverkehrt. Ein Wahlplakat

des Völkischen Blocks von 1924 zeigt unter dem Titel «Der Drahtzieher»
einen feisten Kapitalisten mit Davidstern, der alle Fäden zieht und die Massen
lenkt. Das wichtigste «Beweisstück» des antisemitischen Verfolgungswahns
sind die «Protokolle der Weisen von Zion».16 Eine jüdische Verschwörerversammlung

schmiedet Weltherrschaftspläne und benutzt alle Mächte dieser
Welt als Marionetten in ihrer weltumspannenden Intrige. Der Nefesch hachajim
beschreibt gleichsam das positive Gegenstück zu dieser negativen Paranoia. Der
Einfluß der Juden reicht bis in den innersten Bereich der göttlichen Macht und
beherrscht sogar den göttlichen Thron (I, 5, 11-14). Nur handelt es sich nicht um
eine Verschwörung zum Bösen, sondern zum Guten, zum Besten der Welt. Der
Jude kann durch seine theurgischen Fähigkeiten alle Welt gleichsam wie ein
Drahtzieher bewegen (I, 6, 14-25). Alle kosmischen Bewegungen hängen von
seinem Tun und Lassen ab (I, 7, 25). Er lenkt die Welt wohin er will, und Gott
folgt ihm, sit venia verbo, in die gleiche Richtung (ebd. 26). In fast bla-
sphemischer Zuspitzung heisst es an einer Stelle, eine Exegese zu Psalm 121,5,
dass Gott sein Schatten ist (ebd., vgl. auch I, 9, 35). Es ist allein der Mensch, der
durch seine Gedanken (I, 14), seine Worte (I, 13) und seine Taten die zukünftige
Welt, ein eschatologischer Ausdruck, erbaut (I, 12, 40).

Das Gebet, das dem Opfer entspricht, nährt Gott und die Welt (11,10,120).
Im Gebet ist der Mensch gleichsam Partner des Schöpfers Kiw-jachol schutafo
schäl jozer bereschit 11,10,120). Sagt Gott nicht selber (Jesaja 51,16): «Ich habe
mein Wort in deinen Mund gelegt... auf daß ich den Himmel von neuem ausbreite

und die Erde gründe und zu Zion spreche: Du bist mein Volk.» Den Ausdruck
Ami Atah («Du bist mein Volk») vokalisiert der Nefesch hachajim wie der Sohar
Imi Atah («Mit mir bist du») und paraphrasiert Schutafi («Mein Partner»). Die
Gebete wirken erbauend auf die Innenwelt, die nach dem Nefesch hachajim auch
die göttliche und menschliche Weltseele ist. Das Gebet beeinflußt also Gott und
die Welt. Der Beter wird mit einem Soldaten, der nicht für sich, sondern für den
König und das Reich kämpft und sichad maiorem Dei gloriam opfert (II, 11.122).
In dessen Ehrenkodex gilt jedes selbstsüchtige Gebet, das nicht auf die Bedürfnisse

Gottes und der Welt ausgerichtet ist, nicht. Hier geht der Nefesch hachajim
sehr weit. Auch das Bittgebet soll ein Gebet für Gott sein. Bitten des eigenen
Leidens sind sinnlos, wenn anders Leiden einen Straf- und Lehrsinn haben. Um
die Aufhebung solcher Leiden zu bitten, hieße ja um die Duldung der Sünde zu
bitten. Gestattet sind solche Gebete nur, wenn die eigenen Leiden Teil des
kollektiven Leidens Israels sind. Weil mit der Erniedrigung Israels auch eine
Erniedrigung des göttlichen Namens in der Welt verbunden ist, ist es erlaubt, um
seines Namens willen, um seiner Erniedrigung willen darum zu bitten, daß er die
Leiden von uns nimmt.Wie es im Psalm 115 heißt: «Nicht um unseretwillen,
Ewiger, nicht um unseretwillen (Lo lanu lo lanu), sondern deinem Namen
verleihe Ehre... Warum sollen die Völker sprechen: Wo ist denn ihr Gott?»
Hinsichtlich unserer individuellen Leiden sind wir versichert, «daß Gott mit uns in

16 Vgl. Armin Pfahl, Die «Protokolle der Weisen von Zion» - Zur Entstehungs- und
Wirkungsgeschichte des «Kronzeugendokuments der jüdischen Weltherrschaft»,
unveröffentlichte Diplomarbeit, Marburg.

119



unseren Leiden» ist (Psalm 91,5;II, 11,125). Das Bittgebet muß sich auf die Leiden

Gottes richten, der mit uns wegen unserer Sünden und wegen unserer Strafen
leidet. Indem wir Gott, nicht uns selbst bemitleiden, lindern wir unser Leiden.
Die Kernsätze der Gebetsmystik R. Chaims lauten: Wenn der Mensch seine Leiden

nicht spürt, wegen der Bitternis ob der Leiden, die Gott empfindet, dann ist
diese Bitternis seine Sühne, bis seine Leiden von ihm lassen. Das ist seine heilige
Strenge, das ist sein Weg, gesegnet sei sein Namen, das Bittere durch das Bittere
zu versüßen» (Lehamtik mar bemar 11,11,125). Das so verstandene Gebet ist in
moralischer Hinsicht eine Vorschule der Uneigennützigkeit. Es impliziert
darüberhinaus ein ethisches Weltbild. Wenn Gott und die Welt vom Gebet des
Menschen für Gott und für die Welt abhängen, dann sind sie nicht nur kraft ihrer
Schwerkraft, sie sind ethisch gerechtfertigt.

Das gleiche gilt übrigens auch für die mystische Begründung des uneigennützigen

Lernens der Torah als welterhaltender und welterbauender Tätigkeit im
vierten und letzten Teil des Nefesch hachajim. Damit sollte, wie Jacob Katz
gezeigt hat, gegen den Chassidismus der mystische Rang der Scholastik neben der
Liturgik, der Akademie neben der Synagoge gesichert werden. Daran knüpft v.a.
Josef Soloveitchik, als Exponent des Mitnaggdismus an.

Dies ist, nach dem Nefesch hachajim, der theurgische Sinn von Torastudium
und -Observanz (I, 22, 74).

Der antisemitische wie der kabbalistische Mythos gehen von der jüdischen
Allmacht und mithin von der jüdischen Verantwortung für alle Übel dieser Welt
aus. Der antisemitischen Selbstentlastung entspricht die jüdische
Selbstbelastung. Obwohl das noch etwas anderes ist, als jüdischer Selbsthaß, wie
Theodor Lessing meinte.17 Es ist ein merkwürdiger Zufall, daß der Dichter
Francisco de Quevedo in seinem Opusculum «La isla de los Monopantos»
(1639) just zu dem Zeitpunkt einen Prototyp der «Protokolle der Weisen von
Zion» schuf, als sich die jüdische Theosophie und Theurgie in messianische
Aktivitäten zu entladen begann.18 Im kabbalistischen Weltbild wird der reale
Machtverlust, die totale Ohnmacht des Gottesvolkes im Weltgeschehen
kompensiert.19 Zu einem derartigen Weltbild gibt es natürlich zahllose
religionsgeschichtliche Parallelen, z.B. die chinesische Kaiserideologie und
konfuzianische Lehre von der kosmischen Bedeutung der Riten.20 Wahrscheinlich ist
Anthropozentrik und Theurgie Bestandteil jeder mythischen Weltanschauung.

17 Theodor Lessing, Der jüdische Selbsthaß, Berlin 1930, S. 13f.

18 Das Opusculum ist aufgenommen in «La fortuna con seso i la hora de todos» 1650),
dtsch. übers. W. Muster. München 1966, S. 260ff, S. 347. Anm. J. A. van Praag, Los
«Protcolos de los sabios de Sion y la „Isla de los Monopantos"» in: Bulletin
Hispanique, (1949), 51, S. 169-173. Gershom Scholem, Sabbatai Sevi, The mystical
messiah, engl. v. R. Zwi Werblowsky, Princeton 1973.

19 Charles Mopsik, Pratiques religieuses et pouvoir de l'homme dans la cabale, in:
Pardes (1993) 17, S. 64.

20 Mircea Eliade, Histoire des croyances et des idees religieuses, Bd. 2, Paris 1980,21 f,
26-30.

120



Überraschend ist, wie stark diese mythische Weltanschauung in einem repräsentativen

rabbinischen Text durchbricht. Es wäre natürlich einseitig und irreführend,

ausschließlich den sehr auffallenden anthropozentrischen Aspekt im
Nefesch hachajim zu betonen. Der Mensch ist nach kabbalistischem Verständnis
zwar Kreator oder Kokreator, Partner Gottes im Schöpfungs- und Erlösungswerk,

er ist aber auch Kreatur und er ist gerade als Kreator, als Ebenbild des

Schöpfers, Kreatur (I, 3,4). Die schöpferische Freiheit und die Verantwortung
für Gott und die Welt, für Gott in der Welt ist das unentrinnbare Schicksal des

Menschen. Seine Aktivität wurzelt in der Passivität seiner conditio humana.

121


	Der Mensch als Partner des Schöpfers : zum 1. Jahrestag des Todes von Raw Josef Soloveitchik

