Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Der Mensch als Partner des Schopfers : zum 1. Jahrestag des Todes
von Raw Josef Soloveitchik

Autor: Krochmalnik, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Mensch als Partner des Schopfers
Zum 1. Jahrestag des Todes von Raw Josef Soloveitchik

Daniel Krochmalnik

Pessach 5754/1994 verstarb nach langer, schwerer Krankheit Raw Josef
Soloveitchik. Er entstammt einer fithrenden rabbinischen Gelehrtendynastie
Litauens." Sein Grofvater R. Chaim Soloveitchik (1853-1918), der Raw von
Brisk (Brest-Litowsk) hat eine systematische kasuistische Methode im
Talmudstudium entwickelt. Damit steht er in der Nachfolge seiner Vorfahren,
des Gaon von Wilna und des R. Chaim von Woloszyn, die an der Wende zum 19.
Jahrhundert ein streng analytisches Quellenstudium in den litauischen
Talmudakademien eingefiihrt hatten. Sein Enkel Josef Soloveitchik hat nach ei-
ner doppelten rabbinischen und akademischen Ausbildung in Polen Politik und
seit 1926 an der Friedrich-Wilhelm-Universitdt in Berlin Philosophie,
Nationalokonomie und Orientalistik studiert.* 1932 wurde er mit einer
Dissertation iiber «Das reine Denken und die Seinskonstituierung bei Hermann
Cohen» bei Heinrich Maier promoviert. Im gleichen Jahr ist er mit seiner Frau
Tanja Lewit, eine in Jena promovierte Pddagogin, in die Vereinigten Staaten
ausgewandert. Als Professor fiir Talmud an der Yeshiva University wurde
Soloveitchik, kurz der «Raw» genannt, zur fiihrenden rabbinischen Personlich-
keit der amerikanischen Neoorthodoxie.

Halacha more geometrico

Der Bildungsgang Soloveitchiks ist fiir das orthodoxe Milieu, dem er
entstammt, ganz untypisch. Er ist aber weder in seiner Familie® einzigartig noch
in sich selbst inkohdrent. Im Hesped fiir seinen Onkel R. Izchak Zeev (1886-
1960), eine bedeutende halachische Autoritit, geht er auch auf die kasuistische

Dr. Daniel Krochmalnik, Hochschule fiir Jiidische Studien, Friedrichstr. 9,
D-69117 Heidelberg

1 Zur Familie Soloveitchiks vgl. Encyclopaedia Judaica, Jerusalem 1972, Bd. 15, Sp.
127-132. Dort auch Stammbaum.

Vgl. Lebenslauf, Diss. Berlin 1932, S. 113.
3 Vgl. Judith Friedlander, Vilna on the Seine. Jewish Intellectuals in France since
1968, New Haven, London 1990.

113



Methode seines GroBvaters R. Chaim ein.* Nach den hier gegebenen Beispielen
handelt es sich bei dieser Methode um eine begriffliche Formalisierung des juri-
stischen Stoffes, der eine abstrakte Konstruktion oder Rekonstruktion und
Generalisation juristischer Argumente versucht (158-162). Soloveitchik hebt
ausdriicklich die Ahnlichkeit dieser Methode mit der Mathematik hervor (154-
156). Wie die mathematische Theorie so sei halachische Kasuistik von der Er-
fahrung unabhéngig; sie wird zwar durch empirische Probleme angeregt (156f)
und auf sie angewandt (162f), an sich sei sie aber eine abstrakte Konstruktion des
«reinen halachischen Denkens» (161). Diese Formel, die im Hesped immer
wiederkehrt und auch an den Titel der Dissertation Soloveitchiks anklingt, ent-
spricht dem Nachdruck, mit dem Hermann Cohen die mathematische Konstruk-
tion zum Modell nicht nur der Naturwissenschaften, sondern der Philosophie
iberhaupt erhoben hatte. Insbesondere war fiir Cohen auch die Rechts-
wissenschaft ein Analogon zur Mathematik: «Sie darf als die Mathematik der
Geisteswissenschaften, und vornehmlich fiir die Ethik als ihre Mathematik be-
zeichnet werden.»® Merkwiirdig ist freilich, daB sich Soloveitchik in seiner
Dissertation kritisch mit dem Methodenmonismus der Marburger Schule ausein-
andersetzt. Dieser gelte nicht einmal fiir die Naturwissenschaften, geschweige
denn fiir die Geschichts- und Geisteswissenschaften (18-31, 60, Anm. 1).
Soloveitchik lehnt hier die szientistische Reduktion des Seins und die idealisti-
sche Auflosung der Transzendenz in die Immanenz des Erkenntnisprozesses ab
(891, 109f). Aber, nach Kant, den Soloveitchik in diesem Zusammenhang in sei-
nem Hesped zitiert (157), gilt die Autonomie der reinen Vernunft, die Cohen fiir
alle Erkenntnis reklamiert hatte, zumindest fiir die Mathematik. Und Halacha ist
nach Soloveitchik als «Reine Rechtslehre» eben ein Analogon zur Mathematik.
Soloveitchiks Halacha more geometrico demonstrata hat eine starke Faszination
ausgelibt. Zum Teil liegt das am Prestige der Mathematik, an dem man auf diese
Weise teilhaben konnte. Es wird gerne kolportiert, der «Raw» hitte Mathematik
studiert, was aber die Vita am Ende seiner Dissertation nicht bestitigt. Zum Teil
kommt der Anspruch einer Halacha more geometrico demonstrata auch dem tra-
ditionellen Ideal des Studiums um seiner selbst willen und der elitdren Verach-
tung utilitdrer und pragmatischer Einstellungen entgegen. Der systematische
Anspruch &6t sich freilich bei einem kasuistischen Fallrecht, anders als bei dem
deduktiven Naturrecht, kaum einlésen. Der Formalismus der Brisker Schule und
der Logizismus der Marburger Schule bilden in Soloveitchiks Leben und Lehre
jedenfalls eine kohidrente Einheit.

4  Wir zitieren Soloveitchik nach der franzdsischen Ausgabe seiner Werke. Rabbin Dr.
Joseph Dov Soloveitchik «Le Croyant solitaire», iibers. v. Benjamin Gross,
Jerusalem 1978. «LL’homme de la Halakhah», iibers. ders. Jerusalem 1981. Hier sind

auch die einschlédgigen Stellen im «Hesped» (Trauerrede) wiedergegeben, S. 149-
167

5 Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens, Berlin 1904, S. 63.
114



Krisentheologie: Adam I und Adam II

Soloveitchiks Theologie ist alles andere als geometrisch. Er teilt nicht den
verbreiteten antitheologischen Affekt in religiosen Kreisen, der das Judentum
auf eine halachische Gebrauchsanweisung fiirs Leben reduziert.® A. J. Heschel
hat Spinoza und Mendelssohn als Urheber des Zerrbilds des Judentums als einer
undogmatischen Orthopraxie oder, wie Kant im Anschluf} sagt, ein «Inbegriff
blof statutarischer Gesetze» ausgemacht und die Auffassung als «Panhala-
chismus», als «religiosen Behaviorismus» und als «heilige Physik» gegeiBielt.’
In der Tat haben die ostjiidischen, die chassidischen und mitnaggdischen Denker
mit den Begriffen der Kabbala ganz unbefangen theologisiert. Auch
Soloveitchik hilt an der Notwendigkeit einer jiidischen Theologie fest. Er lehnt
aber die systematische Theologie ab. Seine eigene Theologie ist eher eine beken-
nende und belehrende Theologie, die in der Form des Midrasch die religitse
Bedeutung der Halacha erortert. Die Einfliisse aus der protestantischen Theolo-
gie, besonders der existenzialistischen und dialektischen Theologie, sind unver-
kennbar und werden offen einbekannt. Soloveitchik orientiert sich als
neoorthodoxer Denker eher an einer Glauben und Kultur vermittelnden «Theolo-
gie der Korrelation». Seine theologischen Anschauungen lassen sich vor allem
aus seinen beiden Hauptwerken «Der halachische Mensch» (1944)® und «Der
einsame Mensch des Glaubens» (1965) entnehmen. Wir gehen von dem zuletzt
genannten Aufsatz aus.

Den Gegensatz von Kultur und Glauben, der fiir die Krisentheologie so ty-
pisch ist, illustriert Soloveitchik an den beiden Typen des Menschen wie sie in
den beiden Berichten von der Erschaffung des Menschen in 1 Mose 1 und 1
Mose 2 vorliegen. Im ersten Schopfungsbericht wird uns Adam, Soloveitchik
nennt ihn den ersten Adam, als das Ebenbild des Schopfers vorgestellt. Er wird
als geselliges Wesen erschaffen und ist berufen, sich die Erde schopferisch
untertan zu machen. Es ist der hochmiitige Homo sapiens, der die Welt im Den-
ken entwirft, und der triumphierende Homo faber, eine Art Herkules, der die
Welt im Handeln unterwirft. Der erste Adam erinnert an das griinderzeitliche
Menschenbild Hermann Cohens. Der zweite Schopfungsbericht schildert dage-
gen, wie Adam aus Staub gebildet und von Gott beatmet wird. Er lebt in einem
abgeschiedenen Reservat, das er nicht beherrschen, sondern behiiten soll; er ist
dort fremd und mul} die ihm fremden Wesen erst benennen; er ist einsam, und
Gott mul} ihm eine Partnerin erst zufiihren. Die Geselligkeit des ersten Adam ist
pragmatisch auf Welteroberung, die des zweiten existenziell auf Begegnung und

6 Vgl R.G. Goldy, The Emergence of Jewish Theology in America, Bloomington and
Indianapolis 1990, S, 78-86. Verweise auf Karl Barth und Paul Tillich, S. 125f.

7 A.J. Heschel, God in Search of Man. A Philosophy of Judaism, New York, 1955, S.
320ff, dtsch. v. I. M. Stolltmann, rev. R. Olmesdahl, Neukirchen-VIuyn, 1980, 246.

8 Isch hahalachah (hebr) in: Talpiot 1 (1944), 3-4, S. 651-735. Wir zitieren das hebr.
Original nach der franzésischen Ubersetzung. Gelegentlich ziehen wir die hebr. Aus-
gabe von Pinchas H. Peli (Hrsg.), Bessod hajachid vehajachad, Jerusalem 1976,
heran.

115



gottgestifteter Partnerschaft ausgerichtet. Kurz der zweite Adam ist der Typus
des Homo religiosus, der in der Welt fremd ist und im Bund mit Gott lebt. Die
Pointe ist nun, dall die beiden gegensitzlichen Typen des Adam: der welt-
bezogene, weltbezwingende, welthervorbringende und weltverfallene Kultur-
heros und der gottbezogene, weltfliichtige und weltverlassene Mensch des Glau-
bens, beide von Gott gewollt sind, beide Aspekte des einen Adam sein sollen. In
der Tat sind beide auch aufeinander angewiesen. Der kreative erste Adam
braucht zur hochsten Legitimation der hoheren Kulturwerte, die er schafft, den
zweiten Adam, den religiosen Menschen (96f). Und es ist umgekehrt die Pflicht
des zweiten Adam, die zeitlose Erfahrung des Glaubens in eine zeitgeméle Bot-
schaft zu iibersetzen (99f), ohne sie dabei auf eine Kultur-, Staats- oder Kunst-
religion zu reduzieren. Es ist das Drama des modernen Menschen, sowohl seines
atheistischen wie religiosen Humanismus, dall er die lebenswichtige und
irreduktible Transzendenzerfahrung auf eine immanent verfiigbare Grofie redu-
zieren will (102-106). Das verwandelt den selbstherrlichen, als solchen von Gott
gewollten Adam in einen selbstzerstorerischen, dimonischen Adam. Die Bot-
schaft lautet also, weder darf sich der Glaube von der Kultur génzlich loslosen,
wenn er sich auch nicht an sie verlieren soll, noch kann die Kultur den wahren
Glauben entbehren.

Der ideale Typus des Menschen, der beide komplementéiren Aspekte des
Adam, iibrigens keineswegs harmonisch, integriert, ist nach Soloveitchik der
halachische Mensch. Die Halacha ist zugleich welt- und gottbezogen. Sie bindet
den ersten Adam in den Bund mit Gott ein und zwingt den zweiten Adam in den
Bund mit den Menschen. Der halachische Mensch (Isch Hahalacha) ist zwi-
schen der horizontalen und vertikalen Dimension des Menschen unruhig hin-
und hergerissen. Der Beschreibung des halachischen Menschen ist Soloveitchiks
erstes Werk gewidmet.'®

Der halachische Mensch als Mitschopfer

Auf der einen Seite ist der Halachist ein Wissenschaftler, der wie der Mathe-
matiker und theoretische Physiker a priori eine ideale Theorie der Realitét ent-
wirft und sich dabei nicht um die Realisierung der theoretischen Norm kiimmert
(31-41, 68, 94). Als Gewdhrsleute fiir seine Epistemologie zitiert Soloveitchik
H. Cohen (35, Anm. 25), Rieman und Einstein (41) sowie zahlreiche halachische
Autoritdten, die sich wiérend des ganzen Exils mit einer kontrafaktischen,
nichtanwendbaren Halacha, wie die Opfergesetze, befaB8t haben. Auf der ande-
ren Seite hat der Halachist nicht nur ein theoretisches Erkenntnisinteresse, wie-
wohl Soloveitchik das fiir die elitdre rabbinische Gelehrtenaristokratie typische
«I”art pour I’art» hervorhebt (75); er hat auch ein praktisches Interesse, namlich

9 The Lonely Man of Faith (engl.), in: Tradition, 7 (1965) 2, S. 5-67. Wir zitieren nach
der franzosischen Ausgabe.

10 Vgl. AnmII, 8.

116



die Umsetzung und Durchsetzung der idealen Norm in der Realitit (52). In dieser
Hinsicht ist der Mensch nicht nur eine Kreatur, sondern wie Soloveitchik dau-
ernd wiederholt ein Kreator, ein Partner des Schopfers (Schutaf leboro)," ein
Mitschopfer im Schopfungswerk (92, 105-144). Die Schépfung und der Mensch
als Geschopf sind unvollkommen (108, 145), sie sind vom Schopfer absichtlich
gebrochen (ebd.) — eine Anspielung auf das kabbalistische Motiv vom Bruch der
Weltgefille (Schwirat hakelim) —, damit der Mensch sich selber und die Welt
wiederherstellen (7ikkun haolam), vervollkommnen und vergottlichen kann.
Hier schlédgt der elitdre Intellektualismus in einen voluntaristischen Heroismus
um (56, 136, 145f). Soloveitchik erkennt die Parallelen seiner Beschreibung des
heroischen Halachisten zur Lehre des Menschen und Ubermenschen bei
Nietzsche, Heidegger und Scheler. Er beschuldigt diese modernen Denker je-
doch, das urspriingliche und eigentlich jiidische Ideal des Menschen als Kreator
oder Kokreator pervertiert zu haben. Anstelle der durch die Halacha erleuchteten
Macht zum Willen haben sie den blinden, zerstorerischen Willen zur Macht ge-
setzt, der sich, man schreibt das Jahr 1944, nun austobe (65 Anm. 64, 145 Anm.
147). Fiir seine Beschreibung des Menschen als Weltbauers beruft er sich auf
eine traditionelle Quelle (92f, 93 Anm. 96), auf das Buch «Nefesch hachajim»
(Seele des Lebens, 1824) seines Vorfahren R. Chaim von Woloszyn (1759-
1821)."% Soloveitchik ist in dem uns interessierenden Punkt in der Tat ein
Epigone seines illustren Ahnen, der wiederum gerade in diesem Punkt von einer
langen kabbalistischen Tradition abhéngt, die bis ins spidte Mittelalter zuriick
reicht und sich auf rabbinische Quellen des Altertums stiitzt.'?

11 Uber den Begriff der Partnerschaft mit Gott in der rabbinischen Literatur vgl. A.
Marmorstein, «Die Nachahmung Gottes (Imitatio Dei) in der Aggada», in: Jiidische
Studien. Josef Wohlgemuth zu seinem sechzigsten Geburtstage von Freunden und
Schiilern gewidmet, Frankfurt am Main, 1928, S. 154-156. Soloveitchik kniipft an
diese alten, durch die theurgische Tradition der Kabbalah verstirkte Vorstellung an
und kommt dauernd darauf zuriick u.a. S. 92, 105, 107f, 112, 114, 116, 118, 122,
124f, 130, 133, 138f, 142ff, 144ff. Der rabbinische Begriff des menschlichen Part-
ners des Schopfers bei der Schopfung («Schutaf», «Schutaf leboro», «Schutaf
bemaasseh bereschit») wird im hebridischen Text 6fter verwendet. Der Schopfer 143t
in der Schopfung einen Freiraum, um den Menschen am Schopfungswerk zu
assoziieren (147, «Lehischtatef bejezirato»); der Mensch ist aufgerufen, seine schop-
ferische Bestimmung («Teudat hajezirah », 151) zu erfiillen und ist ermichtigt, als
Schopfer und Bildner («Bore wejozer», 154) am Schopfungswerk teilzunehmen.

12 Nefesch hachajim (hebr.), Jissachar Dow Rubin (Hrsg.), Bnei Brak 1989; franz.
tibers. v. Benjamin Gross, mit einem Vorwort von Emmanuel Levinas, Lagrasse
1986.

13 Zu den kabbalistischen Quellen des Nefesch hachajim, vgl. den Apparat von Benja-
min Gross, ebd. (Anm. 11, 12), S. 285-367. Ferner R. Goetschel, Le Discours de la
Kabbale espagnole, Méir ibn Gabbay, Louvain, 1981. Morris M. Faierstein «God’s
Need for the Commandments» in Medieval Kabbalah, in: Conservative Judaism, Bd.
36 (Herbst 1982), 1, S. 45-59. Charles Mopsik, Les grands textes de la cabale. Les
rites qui font Dieu, Lagrasse 1993.

117



R. Chajim Woloszyner

Die kithne Anthropozentrik des Nefesch hachjim ist in der Tat hochst er-
staunlich. Das Buch ist zwar am Anfang des 19. Jahrhunderts verfal3t, von der
kopernikanischen Wende, die sich ein paar hundert Kilometer westlich in
Konigsberg ereignet hatte, ist es jedoch ganz unberiihrt. Es bezieht sich aus-
schlieBlich auf traditionelle Quellen, die allerdings die mittelalterlichen Speku-
lationen {iber das Verhiltnis von Mikro- und Makrokosmos assimiliert und
amplifiziert haben. Schon im Titel des Buches klingt dessen Programm deutlich
an. Er ist dem zweiten Schopfungsbericht entnommen. Nach der revidierten
Luther-Ubersetzung heit es in 1 Mose 2, 7: «Da machte Gott der Herr den Men-
schen aus Erde vom Acker und blies ihm den Odem des Lebens in seine Nase.
Und so ward der Mensch ein lebendiges Wesen.» Der hebridische Ausdruck:
Wajehi haadam lenefesch chaja kann mit dem Nefesch hachajim — natiirlich
auch eine Anspielung auf den Namen des Autors — so gelesen werden, da3 der
Mensch nicht nur zur lebenden Seele, sondern zur Seele des Lebens, zur Welt-
seele wurde (I, 5, 14)." Die zentrale Stellung und Rolle des Menschen im Kos-
mos ist das Thema des Werkes. Die lange Reihe der Attribute, die die Macht des
Menschen zum Ausdruck bringen, ist tiberwiltigend. Der Mensch wird von Gott
erméchtigt (Hischlit 1, 3, 4). Er kann als Weltenbauer oder Weltenzerstorer wir-
ken (I, 3, 4). Er ist, sit venia verbo”, wie der Schipfer, nach dessen Ebenbild er
erschaffen wurde, Herr der Krifte (ebd.). Dariiber hinaus kréftigt oder schwicht
er — sit venia verbo — Gott in der Welt (ebd.). Der Mensch, der unter einem sol-
chen Gesetz angetreten ist, Israel, hat auch eine umfassende Verantwortung fiir
die Welt. Die Welten, sagt der Nefesch hachajim kurz und biindig, verhalten sich
nach den Handlungen des Menschen (Haolamot mitnahagim al jedei maassei
haadam 1, 5, 14).

Das Weltbild des Nefesch hachaijim kann durch einen philosophischen Ver-
gleich erldutert werden. Die erste Formulierung des kategorischen Imperativs
lautet nach I. Kant auch: «Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch
deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetz werden sollte.» (Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, 4, S. 421). Bei Kant hat diese
Formulierung einen fiktiven Charakter; sie setzt eine Natur voraus, in der das
Sittengesetz auch als Naturgesetz gedacht wird. Das ist im Weltbild des Nefesch
hachajim aber genau der Fall; die Formulierung Kants gilt hier a la lettre. Das ist
zwar ein vorkritischer Standpunkt, die Frage ist aber, ob in einem Weltbild, in
dem sich das Naturgesetz und das Sittengesetz von einem Gott herschreiben, ein
anderer Standpunkt moglich ist. Das Weltbild des Nefesch hachajim kann noch
durch einen weiteren gewagten Vergleich erlidutert werden.

14 Wir zitieren die Nummern der Abschnitte, Kapitel und Seiten nach der hebridischen
Ausgabe. Die Abschnitte und Kapitel entsprechen der franzosischen Ausgabe.

15 Der hebriische terminus technicus ist Kiwjachol. Vgl. Wilhelm Bacher, Die
exegetische Terminologie der jiidischen Traditionsliteratur, II, Leipzig 1905, S. 78.
Damit werden anthropomorphe Ausdriicke mit einem Vorbehalt versehen. Es ist je-
doch nicht immer klar, ob sie damit aufgehoben oder geschiitzt werden.

118



Es verhilt sich zum Weltbild der Antisemiten spiegelverkehrt. Ein Wahl-
plakat des Volkischen Blocks von 1924 zeigt unter dem Titel «Der Drahtzieher»
einen feisten Kapitalisten mit Davidstern, der alle Faden zieht und die Massen
lenkt. Das wichtigste «Beweisstiick» des antisemitischen Verfolgungswahns
sind die «Protokolle der Weisen von Zion».!'® Eine jiidische Verschworer-
versammlung schmiedet Weltherrschaftspldne und benutzt alle Michte dieser
Welt als Marionetten in ihrer weltumspannenden Intrige. Der Nefesch hachajim
beschreibt gleichsam das positive Gegenstiick zu dieser negativen Paranoia. Der
Einflul der Juden reicht bis in den innersten Bereich der gottlichen Macht und
beherrscht sogar den gottlichen Thron (I, 5, 11-14). Nur handelt es sich nicht um
eine Verschworung zum Bosen, sondern zum Guten, zum Besten der Welt. Der
Jude kann durch seine theurgischen Fahigkeiten alle Welt gleichsam wie ein
Drahtzieher bewegen (I, 6, 14-25). Alle kosmischen Bewegungen hédngen von
seinem Tun und Lassen ab (I, 7, 25). Er lenkt die Welt wohin er will, und Gott
folgt ihm, sit venia verbo, in die gleiche Richtung (ebd. 26). In fast bla-
sphemischer Zuspitzung heisst es an einer Stelle, eine Exegese zu Psalm 121,5,
dass Gott sein Schatten ist (ebd., vgl. auch I, 9, 35). Es ist allein der Mensch, der
durch seine Gedanken (I, 14), seine Worte (I, 13) und seine Taten die zukiinftige
Welt, ein eschatologischer Ausdruck, erbaut (I, 12, 40).

Das Gebet, das dem Opfer entspricht, nihrt Gott und die Welt (11,10,120).
Im Gebet ist der Mensch gleichsam Partner des Schopfers Kiw-jachol schutafo
schdl jozer bereschit 11,10,120). Sagt Gott nicht selber (Jesaja 51,16): «Ich habe
mein Wort in deinen Mund gelegt... auf da3 ich den Himmel von neuem ausbrei-
te und die Erde griinde und zu Zion spreche: Du bist mein Volk.» Den Ausdruck
Ami Atah («Du bist mein Volk») vokalisiert der Nefesch hachajim wie der Sohar
Imi Atah («Mit mir bist du») und paraphrasiert Schutafi («Mein Partner»). Die
Gebete wirken erbauend auf die Innenwelt, die nach dem Nefesch hachajim auch
die gottliche und menschliche Weltseele ist. Das Gebet beeinfluf3t also Gott und
die Welt. Der Beter wird mit einem Soldaten, der nicht fiir sich, sondern fiir den
Konig und das Reich kdampft und sichad maiorem Dei gloriam opfert (11,11.122).
In dessen Ehrenkodex gilt jedes selbstsiichtige Gebet, das nicht auf die Bediirf-
nisse Gottes und der Welt ausgerichtet ist, nicht. Hier geht der Nefesch hachajim
sehr weit. Auch das Bittgebet soll ein Gebet fiir Gott sein. Bitten des eigenen
Leidens sind sinnlos, wenn anders Leiden einen Straf- und Lehrsinn haben. Um
die Aufhebung solcher Leiden zu bitten, hiefle ja um die Duldung der Siinde zu
bitten. Gestattet sind solche Gebete nur, wenn die eigenen Leiden Teil des kol-
lektiven Leidens Israels sind. Weil mit der Emiedrigung Israels auch eine Er-
niedrigung des gottlichen Namens in der Welt verbunden ist, ist es erlaubt, um
seines Namens willen, um seiner Erniedrigung willen darum zu bitten, daf} er die
Leiden von uns nimmt.Wie es im Psalm 115 heiBit: «Nicht um unseretwillen,
Ewiger, nicht um unseretwillen (Lo lanu lo lanu), sondern deinem Namen ver-
leihe Ehre... Warum sollen die Volker sprechen: Wo ist denn ihr Gott?» Hin-
sichtlich unserer individuellen Leiden sind wir versichert, «dal Gott mit uns in

16 Vgl. Armin Pfahl, Die «Protokolle der Weisen von Zion» — Zur Entstehungs- und
Wirkungsgeschichte des «Kronzeugendokuments der jiidischen Weltherrschaft»,
unverOffentlichte Diplomarbeit, Marburg.

119



unseren Leiden» ist (Psalm 91,5;11,11,125). Das Bittgebet muf sich auf die Lei-
den Gottes richten, der mit uns wegen unserer Siinden und wegen unserer Strafen
leidet. Indem wir Gott, nicht uns selbst bemitleiden, lindern wir unser Leiden.
Die Kernsitze der Gebetsmystik R. Chaims lauten: Wenn der Mensch seine Lei-
den nicht spiirt, wegen der Bitternis ob der Leiden, die Gott empfindet, dann ist
diese Bitternis seine Siihne, bis seine Leiden von ihm lassen. Das ist seine heilige
Strenge, das ist sein Weg, gesegnet sei sein Namen, das Bittere durch das Bittere
zu versiBBen» (Lehamtik mar bemar 11,11,125). Das so verstandene Gebet ist in
moralischer Hinsicht eine Vorschule der Uneigenniitzigkeit. Es impliziert
dariiberhinaus ein ethisches Weltbild. Wenn Gott und die Welt vom Gebet des
Menschen fiir Gott und fiir die Welt abhingen, dann sind sie nicht nur kraft ihrer
Schwerkraft, sie sind ethisch gerechtfertigt.

Das gleiche gilt iibrigens auch fiir die mystische Begriindung des uneigen-
niitzigen Lernens der Torah als welterhaltender und welterbauender Titigkeit im
vierten und letzten Teil des Nefesch hachajim. Damit sollte, wie Jacob Katz ge-
zeigt hat, gegen den Chassidismus der mystische Rang der Scholastik neben der
Liturgik, der Akademie neben der Synagoge gesichert werden. Daran kniipft v.a.
Josef Soloveitchik, als Exponent des Mitnaggdismus an.

Dies ist, nach dem Nefesch hachajim, der theurgische Sinn von Torastudium
und -observanz (I, 22, 74).

Der antisemitische wie der kabbalistische Mythos gehen von der jlidischen
Allmacht und mithin von der jiidischen Verantwortung fiir alle Ubel dieser Welt
aus. Der antisemitischen Selbstentlastung entspricht die jlidische Selbst-
belastung. Obwohl das noch etwas anderes ist, als jiidischer Selbsthal3, wie
Theodor Lessing meinte.!” Es ist ein merkwiirdiger Zufall, dal der Dichter
Francisco de Quevedo in seinem Opusculum «La isla de los Monopantos»
(1639) just zu dem Zeitpunkt einen Prototyp der «Protokolle der Weisen von
Zion» schuf, als sich die jiidische Theosophie und Theurgie in messianische
Aktivitdten zu entladen begann.'® Im kabbalistischen Weltbild wird der reale
Machtverlust, die totale Ohnmacht des Gottesvolkes im Weltgeschehen
kompensiert.'” Zu einem derartigen Weltbild gibt es natiirlich zahllose religions-
geschichtliche Parallelen, z.B. die chinesische Kaiserideologie und konfu-
zianische Lehre von der kosmischen Bedeutung der Riten.?’ Wahrscheinlich ist
Anthropozentrik und Theurgie Bestandteil jeder mythischen Weltanschauung.

17 Theodor Lessing, Der jiidische Selbsthal3, Berlin 1930, S. 13f.

18 Das Opusculum ist aufgenommen in «La fortuna con seso i la hora de todos» (1650),
dtsch. iibers. W. Muster. Miinchen 1966, S. 260ff, S. 347. Anm. J. A. van Praag, Los
«Protcolos de los sabios de Sion y la ,lIsla de los Monopantos“» in: Bulletin
Hispanique, (1949), 51, S. 169-173. Gershom Scholem, Sabbatai Sevi, The mystical
messiah, engl. v. R. Zwi Werblowsky, Princeton 1973.

19 Charles Mopsik, Pratiques religieuses et pouvoir de I’homme dans la cabale, in:
Pardes (1993) 17, S. 64.

20 Mircea Eliade, Histoire des croyances et des idees religieuses, Bd. 2, Paris 1980, 21f,
26-30.

120



Uberraschend ist, wie stark diese mythische Weltanschauung in einem reprisen-
tativen rabbinischen Text durchbricht. Es wiire natiirlich einseitig und irrefiih-
rend, ausschlieflich den sehr auffallenden anthropozentrischen Aspekt im
Nefesch hachajim zu betonen. Der Mensch ist nach kabbalistischem Verstindnis
zwar Kreator oder Kokreator, Partner Gottes im Schopfungs- und Erlosungs-
werk, er ist aber auch Kreatur und er ist gerade als Kreator, als Ebenbild des
Schopfers, Kreatur (I, 3,4). Die schopferische Freiheit und die Verantwortung
fiir Gott und die Welt, fiir Gott in der Welt ist das unentrinnbare Schicksal des
Menschen. Seine Aktivitdt wurzelt in der Passivitit seiner conditio humana.

121



	Der Mensch als Partner des Schöpfers : zum 1. Jahrestag des Todes von Raw Josef Soloveitchik

