Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Wird es in den Tagen des Messias Waffen geben?
Autor: Rottzoll, Dirk U.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wird es in den Tagen
des Messias Waffen geben?

Von Dirk U. Rottzoll

Messianische Sehnsiichte, Erwartungen und Spekulationen sind mindestens
seit der Zeit des babylonischen Exils ein mehr oder weniger fester Bestandteil
der jlidischen Religion.! Worin sie allerdings genau bestanden und bestehen,
bedarf der fallweisen Einzelkldrung, denn das Feld jiidischer Messianologie ist
weit und vielschichtig. Wer daher z.B. behauptet, mit dem Anbruch der
messianischen Tage wiirde nach genereller jiidischer Vorstellung eine Wendung
zu friedvollen, gerechte(re)n und paradiesischen Zustédnden einhergehen, kann
dies nur tun, wenn er den breiten Traditionsstrom unterschlédgt, der das genaue
Gegenteil behauptet. Ein traditionsgeschichtlich gesehen sehr altes Material zu
dieser Thematik enthaltender Text, in dem die Ambivalenz zwischen einer
friedvoll und friedlos erwarteten messianischen Zeit tiefe Spuren hinterlassen
hat, findet sich in bSchab 63a:

I.) Ubersetzung

Mischna (mSchab VI,4):

A.l.: Der Mann (darf am Schabbat mit folgenden Gegenstinden) nicht ausge-
hen:? nicht mit dem Schwert, nicht mit dem Bogen, nicht mit dem Schild,?
nicht mit der Keule (‘alla) und nicht mit der Lanze; aber wenn er (mit ihnen)
ausgegangen ist — er ist verpflichtet, ein Schuld(opfer) (darzubringen).

A.2.: Rabbi Elieser sagt: Schmuck sind sie ihm.

A.3.: Die Weisen aber sagen: Sie sind nichts als eine Schande, wie es heisst:
«Und sie schmieden ihre Schwerter zu Hacken und ihre Speere zu Winzer-
messern; kein Volk wird (mehr) gegen ein (anderes) Volk ein Schwert er-
heben, Krieg werden sie nicht mehr lernen» (Jes 2,4). ...

Dirk U. Rottzoll, Franz-Schubert-Str. 7, D-69181 Leimen

1. Noch vorsichtiger dusserte sich jlingst G.S. Oegema, Der Gesalbte und sein Volk.
Untersuchungen zum Konzeptualisierungsprozess der messianischen Erwartungen
von den Makkabiern bis Bar Kosiba, 1994, bes. 42, Anm. 9: «Es ist ... schwierig ...
mehr zu behaupten als dass die messianischen Erwartungen in nachexilischer Zeit
anfingen».

2. Vgl. Midr Tehillim. Ps 5 § 11 (Ende).

3. Bei dem hier gebrauchten Wort tris (= Schild) handelt es sich um ein griechisches
Lehnwort (vgl. S. Krauss, Griechische und lateinische Lehnwérter im Talmud,
Midrasch und Targum, Bd. 2, 1899, ND: 1987, 593).

103



Gemara:

B.1.:
B.2.:
B.3.:

BA4.:

Bo:

C.l.:
D.l.:

C.2.:

B.6.:

B.7.:

C.3.:

C4.:

Was (ist unter dem Ausdruck) ‘alla zu verstehen? Eine Keule!*)
«Rabbi Elieser sagt: Schmuck sind sie ihmp».

Es wird gelehrt: Sie sprachen zu Rabbi Elieser: Aber wenn sie ihm
Schmuck sind, warum horen sie (dann) in den Tagen des Messias auf?

Er sprach zu ihnen: Weil sie nicht (mehr) notig sind, wie es heisst: «kein
Volk wird (mehr) gegen ein (anderes) Volk ein Schwert erheben» (Jes 2,4).

(Darauf antworteten sie): Dann sollten sie (aus Griinden der) blossen
Schonheit (beibehalten werden)!

Es sagte Abajje: Das wire wie eine Lampe am Mittag.’

Aber (diese Aussage von Abajje) streitet (gegen eine Aussage) von
Schmuel, denn Schmuel sagte: Es gibt zwischen dieser Welt und den Ta-
gen des Messias keinen (anderen Unterschied) als (den), dass die
Knechtschaft der Exile® allein (aufhoren wird), wie es heisst: «denn nicht
wird der Arme aus der Mitte des Landes weichen» (Dtn 15,11).

(Diese Aussage ist) eine Stiitze fiir Rabbi Chijja bar Abba, denn Rabbi
Chijja bar Abba sagte: Alle Propheten weissagten nur tiber die Tage des
Messias, aber iiber die kommende Welt (heisst es:) «Kein Auge sah (etwas
von ihr, ausser) dir allein, Gott» (Jes 64,3).

Aber es gibt (welche), die sagen: Sie sprachen zu Rabbi Elieser: Aber wenn
sie ihm Schmuck sind, warum horen sie (dann) in den Tagen des Messias
auf?

Er sprach zu ihnen: Auch in den Tagen des Messias werden sie nicht autho-
ren. Das ist, was Schmuel (sagte), und er streitet (gegen die Aussage) von
Rabbi Chijia bar Abba.

Es sagte Abajje zu Rab Dimi — und (wie manche) sagen, zu Rab Awja, und
(wie manche) sagen, Rab Josef zu Rab Dimi, und (wie manche) sagen, Rab
Awja zu Rab Josef — Was ist der Grund Rabbi Eliesers, der sagt:
«Schmuck sind sie thm»?

Es steht geschrieben: «Binde dcin Schwert um die Hiifte, oh Held, deine
Pracht und deinen Schmuck» (Ps 45,4).

4. Beidem hier gebrauchten Wort handelt es sich um ein persisches Lehnwort (vgl. A.
Steinsalz z.St.), durch das der Redaktor der Gemara den auf Grund verdnderter Zeit-
und Lebensumstinde nicht mehr verstidndlichen Begriff 'alla der Mischna erklidren
mochte.

5. Von einer «Leuchte am Mittag» ist auch bChul 60b die Rede, wobei sich der Aus-
druck dort auf die Unsinnigkeit bezieht, den Mond wihrend der Mittagsstunden
scheinen zu lassen.

6. Von der «Knechtschaft der Exile» spricht auch bSanh 91b, wihrend in allen iibrigen
Paralleltexten von der «Knechtschaft der Konigtiimer» die Rede ist (vgl. bBer 34b;
bSchab 151b; bPes 68a; bSanh 99a; JalkSchim, § 898 u. ebd. Jes § 508).

104



I1.) Zur inneren Struktur des Textes

Will man die Diskussion von bSchab 63a verstehen, sollte man darauf ach-
ten, dass das Leitthema dieses Abschnitts nicht die Frage nach der Qualitét der
Tage des Messias ist, sondern die, ob es dem Mann erlaubt ist, am Schabbat
Waffen zu tragen. Hintergrund ist das zu Beginn des Traktats Schabbat grund-
sitzlich formulierte "Verbot des Heraus- und Hineintragens am Schabbat
(mSchab L1), das spiter noch einmal als letzte der vierzig weniger eine am
Schabbat verboten Arbeiten genannt wird (mSchab VII,2). Dieses generell aus-
gesprochene Trageverbot wird in mSchab V-VI dahingehend behandelt, dass im
einzelnen konkret dargelegt wird, welche Dinge am Schabbat von Tieren
(mSchab V) und Menschen (mSchab VI) getragen bzw. nicht getragen werden
diirfen. Zu letzteren gehoren laut mSchab V1,4 (A.l.) auch Kriegswaffen.

Wenn R. Elieser gemiss mSchab VI,4 (A.2.) = bSchab 63a (B.2.) nun der
Auffassung ist, Kriegsgeridt sei als Schmuck anzusehen, so bedeutet dies
unausgesprochen, dass derjenige, der mit ihm am Schabbat ausgeht, nicht nur
von der Darbringung eines Schuldopfers befreit, sondern das Tragen derselben
im Gegenteil sogar erlaubt ist.’

Auf diese Aussage R. Eliesers hin bietet unser Text zwei Reaktionen. Im
Rahmen der Mischna wird ihr in A.3. eine Aussage der Weisen entgegengestellt,
der gemiss Kriegsgerit nicht als Schmuck, sondern als Schande zu werten sei,
wozu Jes 2,4 als Schriftbeleg angefiihrt wird. Laut der Gemara von bSchab 63a
(B.3. u. B.6.) hingegen stellten die Weisen R. Elieser beziiglich seiner Aussage
zur Rede und fragten ihn, warum besagte Kriegsgerite, wenn sie dem Mann als
Schmuck dienten, in den Tagen des Messias abgeschafft wiirden. Auf diese Fra-
ge finden sich innerhalb der Gemara zwei verschiedene R. Elieser zugeschriebe-
ne Antworten, die einander vollig kontridr gegeniiber stehen (zu scheinen):
Gemaiss B.4. entgegnete R. Elieser den Weisen, das Kriegsgerit wiirde abge-
schafft, weil man seiner in den Tagen des Messias nicht mehr bediirfe und be-
zieht sich in diesem Zusammenhang wie sie auf Jes 2.4; laut B.7. dagegen ant-
wortete er ihnen, das Kriegsgerit wiirde auch in den Tagen des Messias nicht
abgeschafft.

Beide Antworten R. Eliesers haben innerhalb der Gemara eine redaktionelle
Erlduterung erfahren:

a.) Laut B.5. brachten die Weisen liber erstere ihr Erstaunen zum Ausdruck,
da sie nicht einsehen wollten, warum Waffen, die seiner Ansicht nach sowohl
Gegenstidnde des Schmucks als auch der Kriegsfilhrung sind, in den
messianischen Tagen, in denen sie fiir ihren eigentlichen Zweck nicht mehr ge-
braucht werden (B.4.), nicht wenigstens als Schmuckstiicke beibehalten werden.
Hierauf ldsst der Redaktor den ungefihr zwei Jahrhunderte nach R. Elieser (ca.
50-130 d.Z.) lebenden Abajje (ca. 280-340) antworten, das Tragen von Waffen

7. Wesentlich zuriickhaltender #usserte sich allerdings J Neusner, Eliezer ben
Hyrkanos. The Tradition and the Man. Part One: The Tradition. 1973 87: «We do not
know what consequence he would draw from that fact. Perhaps he would rule that it
is prohibited to do so, but if a man did so, he is not liable for a sin-offering ... Or
perhaps he would drop the negative rule entirely».

105



als Schmuck sei in den messianischen Tagen auf Grund der ihnen eigenen Herr-
lichkeit so unsinnig wie das Entziinden einer Kerze zur Mittagszeit (C.1.). Das
allerdings widersprach zutiefst einer weit verbreiteten Aussage Schmuels (vgl.
bBer 34b; bSchab 151b; bPes 68a; bSanh 91b u. 99a; JalkSchim § 898; ebd.,
Jesaja, § 508), des Mitte des 3. Jh. d.Z. im babylonischen Nehardea wirkenden
Oberrabbiners, dessen Ansicht nach es in den messianischen Tagen nicht nur
Waffen, sondern auch Krieg geben werde. Unser Redaktor sah sich daher
ausserstande, die Aussage Abajjes vollig unkommentiert zu tibernehmen und
fiigte ihr in D.1. einen entsprechenden Hinweis an. Gewisse Schwierigkeiten
bereitet in diesem Zusammenhang aber die in C.2. anschliessende Aussage von
Chijja bar Abba (Ende 3. Jh.), durch die die erste redaktionell geschaffene Erlédu-
terung der in B.4. gegebenen Antwort R. Eliesers zum Abschluss gebracht wird.
Sieht es in unserem Text so aus, als wiirde diese als Stiitze der in D.1. vorange-
henden Aussage Schmuels dienen, wird von den Paralleltexten in bBer 34b,
bSanh 99a, JalkSchim, §, § 898 und ebd., Jes, § 508 her deutlich, dass dies ein
Missverstidndnis sein diirfte. Denn im Unterschied zu unserem Text geht in die-
sen — mit Ausnahme von JalkSchim § 898 — die Aussage von Chijja bar Abba der
von Schmuel voran, woraus folgt: Der Streit besteht zwischen Chijja bar Abba
(C.2.) und Schmuel (D.1.) — und nicht, wie in bSchab 63a scheint, zwischen
Abajje (C.1.) und Schmuel (D.1.). Dann aber wird auch in unserem Text die
Aussage von Chijja bar Abba (C.2.) kaum entgegen seiner sonstigen Verwen-
dung als Stiitze der Ansicht Schmuels (D.1.), sondern der Abajjes (C.1.) zu ver-
stehen sein.®

b.) Eine zweite, wesentlich kiirzere Erlduterung auf die in B.7. gegebene
Antwort R. Eliesers, findet sich in D.2.. Diese ist insofern dusserst interessant, da
durch sie unsere zuvor gedusserte Ansicht, die C.2. gemachte Ausserung von
Chijja bar Abba sei nicht als Stiitze der Ausserung Schmuels (D.1.), sondern der
Abajjes (C.1.) zu verstehen, noch einmal nachhaltig unterstiitzt wird.

In C.3.4. findet sich schliesslich eine Art Anhang, der einen Schriftbeweis
fiir R. Eliesers Ansicht, Kriegsgerit diene dem Mann als Schmuck, nachzu-
liefern versucht.

I11.) Interpretation

Entsprechend unserer Strukturanalyse von bSanh 63a lassen sich innerhalb
dieses Textes zwei verschiedene Vorstellungen beziiglich der Tage des Messias
unterscheiden: eine friedvolle, die von R. Elieser (B.4.), Abajje (C.1.) und Chijja
bar Abba (C.2 u. D.2) vertreten wurde; eine friedlose, die Schmuel (D.1.u.D.2.),
gemiss einer in B.7. gebotenen Tradition moglicherweise auch R. Elieser erwar-
tete. Beginnen wir unsere Interpretation mit der Erwartung, im Zusammenhang
der Tage des Messias wiirde sich die Welt in ein Paradies des Friedens verwan-

8. Indiesem Sinn hat auch Raschi die Aussage von Chijja bar Abba verstanden: «(Die
Worte) ,,eine Stiitze sind sie (beziehen sich) auf die Barajita, die lehrt: ,,sie (sc. die
Waffen) horen auf in den Tagen des Messias“».

106



deln. Wie schon die Mischna in A.3. erkennen lésst, greift diese Tradition auf die
eschatologische Verheissung der Volkerwallfahrt zum Zion aus Jes 2,2-5 (vgl.
Micha 4,1-5) zuriick. Gemiiss dieser werden sich dereinst alle Heidenvolker
zum Zion aufmachen, um vom Gott Israels die Worte der Tora zu lernen und sich
seinem alle Feindseligkeiten beseitigenden Gericht zu unterwerfen, weshalb
man jegliches Kriegsgerit getrost in landwirtschaftliche Produktionsmittel um-
wandeln kann; denn wenn alle Volker erst einmal den Willen Gottes vorbehalt-
los angenommen haben, besteht keinerlei Befiirchtung mehr, es konnte zwischen
ihnen noch einmal zu Streitigkeiten oder Krieg kommen. Auf der primiren
Diskussionsebene unseres Textes, d.h. der ersten Auseinandersetzung zwischen
R. Elieser und den Weisen (A.2.3. u. B.2.-5), wird diese eschatologische
Verheissung nun in zweierlei Weise interpretiert: Wihrend R. Elieser in ihr ei-
nen ausschliesslich fiir die Tage des Messias giiltigen Text sah, dergestalt, dass
erst dann Waffen keinerlei Bedeutung mehr haben werden (B.4.), bezogen die
mit ihm streitenden Weisen diese bereits auf die Jetztzeit und folgerten aus der
zukiinftigen Abschaffung der Waffen, diese hitten grundsdtzlich, also auch im
Hier und Jetzt, als Schande zu gelten (A.3.). Doch trotz dieser grundsitzlichen
Meinungsverschiedenheit, ob Waffen hic et nunc als Schmuck oder Schande
anzusehen sind, waren sich beide Parteien offensichtlich darin einig, dass die
Tage des Messias eine Zeit ohne Krieg und Waffen sein werden.

Derselben Ansicht war laut C.1. offenbar auch der zu Beginn des 4. Jh. d.Z.
lebende Abajje. Zwar ldsst sich aus seiner Entgegnung allein, die Beibehaltung
von Waffen in den Tagen des Messias zu Schmuckzwecken sei so unsinnig wie
das Entziinden einer Kerze in den Mittagsstunden, nicht direkt entnehmen, wel-
che konkreten Vorstellungen Abajje iiber diese Epoche hatte. Vom Kontext der
Aussage her aber wird deutlich, dass er sich die Tage des Messias wohl als eine
Zeit vorstellte, in der es weder Waffen noch Krieg geben und alles von der Herr-
lichkeit Gottes iiberstrahlt werden wird. Fragt man nach der theologischen Be-
griindung dieses Verstindnisses, wird vermutlich ein weiteres Mal auf Jes 2,2-5
Zu verweisen sein.

Zugunsten dieser Annahme spricht auch die unserer Einsicht nach nicht als
«Stiitze» der Ausserung Schmuels (D.1.), sondern Abajjes (C.1.) dienende Aussa-
ge von Chijja bar Abba (C.2.), alle prophetischen Weissagungen seien
ausschliesslich auf die Tage des Messias, nicht aber auf die von ihnen zu unter-
scheidende «kommende Welt» zu beziehen. Zwar hat es in bSanh 63a den An-
schein, als wire Chijja bar Abba der Ansicht, den prophetischen Weissagungen
liesse sich im Sinne Schmuels entnehmen, in den messianischen Tagen gébe es
Waffen, Krieg und soziales Elend. Das jedoch diirfte eine Chijja bar Abba hdch-
stens vom Redaktor unseres Textes unterstellte Interpretation der prophetischen
Texte sein, da sich — wie oben gezeigt — aus bBer 34b, bSanh 99a und JalkSchim,
Jes, § 508 das genaue Gegenteil erheben ldsst. Folglich diirfte Chijja bar Abba
die Tage des Messias wie die Weisen (A.3.), Rabbi Elieser (B.4.) und Abajje
(C.L) als eine Zeit vollstidndiger Veridnderung der gegenwirtigen Zustdnde ver-
standen (Vgl. D.2.) und dabei insbesondere die prophetischen Heilstexte des
Jesajabuchs 1m Blick gehabt haben.

~ Erwihnt sei in diesem Zusammenhang noch, dass Chijja bar Abba diese
Aussage gemiss bSanh 99a und JalkSchim. Jes. § 508 im Namen seines Mitte

107



des 3. Jh. d.Z. wirkenden Lehrers Rabbi Jochanan vortrug. Dies ist sofern inter-
essant, da Schmuel und Rabbi Jochanan Zeitgenossen waren.’ Wihrend dieser
jedoch in Erez Israel lebte, hielt sich jener in Babylonien auf. Angesichts dieses
Umstands wire zu fragen, ob die Auseinandersetzung iiber die Qualitéit der Tage
des Messias sich letztlich vielleicht einem Gegeniiber von israelitischer und
babylonischer Lehrtradition verdankt. Dies muss jedoch hypothetisch bleiben,
zumal nur Schmuel ausdriicklich als Vertreter einer {riedlos erwarteten
messianischen Zeit angefiihrt wird (D.1.) und auch der in Babylonien wirkende
Abajje (C.1.) eine wohl friedvolle Vorstellung von ihr besass und lehrte.

Eine von allen bisherigen Gelehrten génzlich abweichende Vorstellung be-
ziiglich der Tage des Messias vertrat Schmuel. Seiner Meinung nach wird sich
mit dem Anbruch derselben nur ein einziger Sachverhalt verdndern: Israel wird
hinfort von der Knechtschaft der Exile (bSchab 63a; bSanh 91b) bzw. der Fremd-
maichte, die es unterdriicken (bBer 34b; bSchab 151b; bPes 68a; bSanh 99a;
JalkSchim, § 898, ebd., Jes, § 508, befreit werden. Zur Begriindung seiner An-
sicht verwies er auf Dtn 15,11, einen Vers., dem Bestimmungen beziiglich der
Sklavenfreilassung im Zuge des Schabbatjahrs vorausgehen und folgen.
Schmuel wihlte seinen Schriftbeleg also mit Bedacht aus. Denn wie in Dtn 15
die Freiheit des Sklaven das dominierende Thema ist, so bringen nach Schmuels
Vorstellung die Tage des Messias Israel die ersehnte Freiheit von Exil und
Fremdherrschaft. Dass sich die Qualitéit derselben aber hierin schon génzlich er-
schopft, entnimmt er Dtn 15,11 durch eine Interpretation, die dem Literalsinn
von Dtn 15,11 nicht zueigen ist. Spricht dieser Vers lediglich vom bestindigen
Vorhandensein Armer im Land Israel, ohne hierbei die Frage nach den Tagen des
Messias auch nur im geringsten im Blick zu haben, verstand Schmuel ihn dahin-
gehend, dass die dauernde Gegenwart Bediirftiger fiir diese Zeit und die Tage
des Messias gelte. Hieraus zog er sodann einen Schluss vom Leichteren zum
Schwerern: Wenn mit dem Anbruch der Tage des Messias schon keine Abschaf-
fung des sozialen Elends im Bereich einzelner Individuen einhergehen wird, um
wieviel weniger werden mit ihnen Verdnderungen im Bereich der Nationen zu-
einander, in ihrem gegenseitigen Kriegsgebaren, einhergehen. Ob Schmuel da-
bei sogar soweit ging, fiir die Zeit des Messias eine grosse Volkerschlacht zu
erwarten, in der Israel gegen «Gog und Magog» (Ez 38f) kiimpfen wird, wie an-
dere rabbinische Quellen dies erwarten,'® ldsst sich nicht mit Bestimmtheit sa-
gen; auszuschliessen ist es jedenfalls nicht.

Verstand Schmuel die Tage des Messias lediglich dahin, dass Israel in thnen
seine einstige staatspolitische Selbstindigkeit wiedererlangt, ist natiirlich zu fra-
gen, wie er jene prophetischen Heilweissagungen verstand, denen gemdss in ih-
nen umfassender Volkerfriede herrschen wird. Zwar gibt unser Text hierauf kei-
ne direkte Antwort. Bedenkt man aber, dass die C.2. tradierte Aussage von Chijja

9. Zur zwischen Schmuel und Jochanan bestehenden Beziehung vgl. D. Hoffmann,
Mar Samuel. Rektor der jiidischen Akademie zu Nehardea in Babylonien, Jeruschun
9 (1922), 36f.

10. Vgl. hierzu z.B. F. Weber, Jiidische Theologie auf Grund des Talmud und verwand-
ter Schriften gemeinfasslich dargestellt. 1897 (2. Aufl.) (ND: 1975), 387-389.

108



bar Abba, alle prophetischen Aussagen wiirden sich lediglich auf die Tage des
Messias beziehen, wihrend es liber die kommende Welt keine Prophezeiungen
gibe, gemiss bBer 34b, bSanh 99a, JalkSchim § 898 und ebd., Jes, § 508 als
Schmuel widerstreitend dargestellt wird, scheint er die prophetischen
Heilsweissagungen auf eben jene kommende Welt bezogen zu haben. Dadurch
hat Schmuel auf elegante Weise ein Problem umgangen, das sich allen anderen
Rabbinen seit jeher stellte, die im Gegensatz zu ihm in den prophetischen Heils-
worten nicht Verheissungen fiir die kommende Welt, sondern fiir die
messianische Zeit sahen. Vertritt man nidmlich den Standpunkt, iiber die kom-
mende Welt gébe es keine prophetischen Aussagen (vgl. C.2.), gerit man in das
Dilemma, einander kontrir gegeniiberstehende prophetische Aussagen iiber die
Tage des Messias miteinander harmonisieren zu miissen. Am drastischsten er-
weist sich dieser Umstand am Gegeniiber von Jes 2,4 und Ez 38f: Sollen gemiss
Jes 2,4 dereinst alle Waffen in landwirtschaftliche Produktionsmittel umgewan-
delt werden, erwartet Ez 38f einen furchtbaren kriegerischen Angriff gegen Isra-
el (bes. Ez 38,8f.11f). Zur Losung dieses Problems finden sich in der
rabbinischen Literatur zwei Ansdtze, denen beiden eine Art eschatologisches
Stufenschema zueigen ist: Entweder umgeht man es dadurch, dass man die Zeit
von Gog und Magog der eigentlichen messianischen Zeit vorangehend bzw. fol-
gend denkt;"" oder man rechnet mit zwei verschiedenen Messiasgestalten, von
denen eine der kriegerischen und eine der friedlichen Periode der Tage des
Messias angehort.” Diese «Verlegenheitslosungen» werden freilich obsolet,
wenn man — wie Schmuel — die eine kriegerische bzw. friedvolle Zukunft
verheissenden Prophezeiungen nicht ausschliesslich auf die Tage des Messias,
sondern erstere auf jene und letztere auf die kommende Welt bezieht.

An diesen ersten Textkomplex wurde in B.(6.)7. eine von B.4. abweichende
Tradition angeschlossen, gemiiss der R. Elieser der Meinung ist, auch in den Ta-
gen des Messias wiirden die Waffen beibehalten werden. Wie dies genau zu ver-
stehen ist, ldsst sich nicht mit letzter Bestimmtheit sagen. Von D.2. her hat es
zwar den Anschein, R. Elieser sei wie Schmuel der Auffassung gewesen, in den
Tagen des Messias wiirden die Waffen iiber ihre reine Schmuckfunktion hinaus
auch zum Kriegfiihren gebraucht. Da D.2. aber erst redaktionell an B.7. ange-
schlossen worden sein diirfte, ist diese Interpretation der B.7. gemachten Aussa-
ge R. Eliesers lediglich als eine mogliche zu werten. Nimmt man B.7. hingegen
fiir sich, ist es durchaus méglich, die Ausserung R. Eliesers dahingehend zu ver-
stehen, die Waffen wiirden in den Tagen des Messias ausschliesslich zu
Schmuckzwecken beibehalten. Sollte diese Interpretation von B.7. richtig sein,
hitten wir es eigentlich mit keiner von B.4. abweichenden Tradition zu tun, da
sich beide Antworten R. Eliesers auf ginzlich unterschiedliche Sachverhalte be-
ziehen: B.4. hitte Waffen als Kriegswaffen, B.7. als Schmuckstiicke im Blick.
Und selbst wenn man diesem Vorschlag, B.7. als B.4. nicht widersprechende
Aussage zu verstehen, nicht zustimmen mag, bleibt die Moglichkeit, B.7. entge-

11. Vgl. F. Weber, a.a.O., 388f.

12. Vgl. M. Zobel, Gottes Gesalbter. Der Messias und die messianische Zeit in Talmud
und Midrasch, 1938, 51ff.

109



gen seiner redaktionellen Deutung in D.2. als eine «pazifistische Ausserung» zu
verstehen, davon unberiihrt.

Eine mogliche Stiitze erfihrt diese Interpretation von B.7. in C.3.4., einem
Text, der tiber eine Parallele in pSchab 8b (= 6,4) verfiigt:

«Was ist der Grund (der Aussage) von Rabbi Elieser? «Binde dein Schwert
um die Hiifte, oh Held, deine Pracht und deinen Schmuck» (Ps 45,4). Was ist der
Grund (der Aussage) der Rabbanan? «Und sie schmieden ihre Schwerter zu Hak-
ken (...) und ihre Speere zu Winzermessern» (Jes 2,4) ..»

Im Unterschied zu bSchab 63a (C.3.), wo nicht ganz klar ist, wer die Frage
nach dem Schriftbeweis der Aussage von R. Elieser, Waffen seien Schmuck des
Mannes, aufgeworfen hat, tradiert pSchab 8b (= 6,4) diese Frage anonym, ant-
wortet analog unserem Text aber mit einem Verweis auf Ps 45,4. Wie dieser Vers
im Kontext unserer Diskussion allerdings genau zu verstehen ist und auf welche
Ausserung R. Eliesers er sich bezieht, ldsst sich nicht mit letzter Sicherheit sa-
gen. Man kann einerseits annehmen, er diene als Beweis der Aussage, Waffen
seien hier und heute als Schmuckstiicke anzusehen,” stiitze also den ersten, B.2.-
B.5. umfassenden Diskussionsgang; andererseits kann er sich auf die B.7. ge-
machte Aussage beziehen, die Waffen wiirden selbst in den Tagen des Messias
nicht abgeschafft, was fiir Ps 45,4 eine eschatologische Interpretation nahelegen
wiirde, insofern der in diesem Psalm genannte Konig mit dem (Konig-)Messias
zu 1dentifizieren wire. Eher zugunsten letztgenannter Moglichkeit spricht, dass
C.3.4. im Anschluss an die «Alternativtradition» in B.6.7. steht, der im Gegen-
satz zum ersten Diskussionsgang in B.2.-B.5. ein entsprechendes Schriftzitat
fehlt. Ist das richtig, wire dies ein zusitzliches Argument fiir unsere These, B.4.
und B.7. nicht als zwei einander widersprechende, sondern unterschiedliche
Gesichtspunkte thematisierende Aussagen zu verstehen.

IV.) Zur Rezeption von bSchab 63a bei Maimonides

Von den manigfachen Rezeptionen, die unser Text innerhalb der mittelalter-
lich-rabbinischen Literatur erfahren hat, sei hier exemplarisch die des
Maimonides in seinem Hauptwerk Mischne Tora kurz dargestellt. Dass wir gera-
de Maimonides ausgewihlt haben, liegt in der Art seiner Rezeption der Aussa-
gen von Schmuel und Chijja bar Abba begriindet. Denn wihrend diese nach
talmudischer Ansicht zueinander im Widerspruch stehen, versucht Maimonides
beide als miteinander kompatibel darzustellen. Der «Trick», vermittels ihm diese
Harmonisierung gelang, besteht darin, dass er Chijja bar Abba zwar darin zu-
stimmt, samtliche Prophezeiungen bezdgen sich auf die Tage des Messias, ande-
rerseits aber nicht die in Schmuels Aussage implizit enthaltene Folgerung teilt,
lediglich die prophetischen Unheilsweissagungen bezogen sich auf die Tage des
Messias, wihrend die Heilweissagungen auf die kommende Welt gingen. Beson-
ders deutlich ldsst sich dieser Sachverhalt im letzten Band der Mischne Tora

13. In diesem Sinns ist wohl der entsprechende Hinweis in pSchab 8b (= 6,4) zu verste-
hen, der sich unmittelbar auf den Mischnatext zuriickbezieht.

110



aufzeigen, wo es im Rahmen der das Konigtum betreffendcn Gesetzgebung iiber
die Tage des Messias heisst:

«Die Weisen sagten: Es gibt zwischen dieser Welt und den Tagen des
Messias keinen (anderen Unterschied) als (den, dass) die Knechtschaft der Ko-
nigtiimer allein (aufhéren wird). (Denn) es sieht dem einfachen Sinn der Worte
der Propheten (nach so aus),dass am Anfang der Tage des Messias der Krieg
Gogs und Magogs sein wird.» (Hilchot Melachim XII,2).

Dieser Text ist in zweierlei Hinsicht interessant: Einerseits, weil
Maimonides die gemiss bSchab 63a (par.) isoliert stehende und den Weisen
widerstreitende Meinungsdusserung Schmuels mit den kithnen Worten «die
Weisen sagten» einleitet; andererseits, weil er Schmuel etwas unterstellt, was
dieser so nicht gemeint haben diirfte, ndmlich dass der Krieg Gogs und Magogs
«am Anfang der Tage des Messias» stattfinde, hernach jedoch friedvolle Zustéin-
de herrschen wiirden.

Ganz in diesem Sinn heisst es in den sich mit der Busse (Teschuba) des
Menschen beschiftigenden Ausfithrungen der Mischne Tora:

«Aus folgendem (Grund) begehrten alle Israeliten, ihre Propheten und ihre
Weisen die Tage des Messias: damit sie ruhen (konnen) von den (sie
knechtenden) Konigtiimern, die sie nicht ruhen lassen, um sich mit der Tora und
den Geboten zu beschiftigen, wie es sich gehort; und (damit) sie Erholung finden
und (ihre) Weisheit vermehren (kdnnen) auf dass sie wiirdig werden fiir das Le-
ben der kommenden Welt. Denn in jenen Tagen werden Erkenntnis, Weisheit
und Wahrheit zahlreich sein, wie es heisst: "Denn die Erde ist erfiillt von der
Kenntnis Gottes" (Jes 11,9). ... Aber das Ende allen Lohns und das letzte Gute,
das unendlich und unermesslich ist, ist das Leben der kommenden Welt. Aber
die Tage des Messias (finden noch) in dieser Welt (statt), und (in ihnen wird die)
Welt gemiss ihrem Gang (weiter)gehen, nur die Herrschaft (iiber sich selbst)
wird zu Israel zuriickkehren. Und schon die fritheren Weisen sagten: Es gibt
zwischen dieser Welt und den Tagen des Messias keinen (anderen Unterschied)
als (den, dass) die Knechtschaft der Konigtiimer allein (aufhéren wird)» (Hilchot
Teschuba IX,2).

Innerhalb dieses Absatzes finden sich vier grundlegende Aussagen: 1.) Auch
in den Tagen des Messias wird die Welt ihren Gang weitergehen, was soviel
bedeutet, dass nicht nur simtliche Naturgesetze in Kraft bleiben, sondern auch
die in dieser Welt bestehenden sozialen Unterschiede und Missstinde weiter
existieren werden; 2.) der einzige Unterschied zwischen dem hic et nunc und den
Tagen des Messias besteht in der Zuriickgewinnung der staatlichen Souverinitét
Israels; 3.) im Rahmen der Riickgewinnung der politischen Autonomie werden
alle Israeliten in der Lage sein, sich ausgiebig mit der Tora und den Mizwot zu
beschiftigen; 4.) Ziel der Beschéftigung mit der Tora und den Mizwot ist es,
Weisheit zu gewinnen, um fiir das Leben der kommenden Welt wiirdig zu wer-
den.

Was man sich unter dem Leben in der kommenden Welt vorzustellen hat,
das Gott als Lohn fiir die auf ihn Harrenden, sich mit der Tora und den Mizwot
Beschiftigenden gibt, hilt Maimonides im AnschluB an R. Chijja bar Abba fiir
jeder menschlichen Analogie entzogen. Diese Entzogenheit hat laut Maimonides
zwei Ursachen: das menschliche Unvermégen, das Gute der kommenden Welt

111



zu begreifen, und die Vorsichtsmassnahme, es angesichts unzureichender
Vergleichsmoglichkeiten im Rahmen dieser Welt nicht zu schmélern:

«Bereits die frilheren Weisen liessen uns wissen, dass der Mensch keine
Kraft (besitzt), das Gute der kommenden Welt in Vollkommenheit zu begreifen,
und (dass) ihre (sc. der Giite) Grosse, Schonheit und Wesenheit allein der Heili-
ge, gepriesen sei er, kennt. (Und sie liessen uns wissen) dass all das Gute, {iber
das die Propheten Israel prophezeiten, nur Dinge fiir den Korper sind, die Israel
in den Tagen des Messias geniessen wird, zur Zeit, wenn die (autonome) Herr-
schaft zu Israel zuriickkehrt; aber das Gut des Lebens der kommenden Welt — fiir
es gibt es keinerlei Analogie und Vergleich der Propheten, damit es nicht verrin-
gert wird durch die Analogie. Das (ist es,) was Jesaja sagte: "Kein Auge sah (et-
was von ithm, ausser) dir allein, Gott; er tut (es) dem Harrenden auf ihn" (Jes
64,3). Das bedeutet: Das Gute, das kein Auge eines Propheten sah und das nur
Gott sah — das macht Gott dem Menschen, der auf ihn harrt. Die Weisen sagten:
Alle Propheten weissagten nur iiber die Tage des Messias, aber iiber die kom-
mende Welt (heisst es:) "Kein Auge sah (etwas von ihr, ausser) dir allein. Gott*
(Jes 64,3)» (Hilchot Teschuba VIII,7).

V.) Zusammenfassung

Entgegen mancher landldufigen Meinung, in den Tagen des Messias wiir-
de die Welt in ein Paradies des Friedens verwandelt, konnten wir von einem
Talmudtext ausgehend (bSchab 63a) zeigen, dass diese Auffassung bereits in
frithrabbinischer Zeit keineswegs unumstritten war. Unter Heranziehung ent-
sprechender Passagen der Mischne Tora des Maimonides zeigten wir sodann,
dass die friedlose Erwartung der Tage des Messias keineswegs als eine
rabbinische Einzelmeinung zu werten ist.

112



	Wird es in den Tagen des Messias Waffen geben?

