
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Der Jude Jesus und der Glaube der Christen

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Jude Jesus und der Glaube der Christen

Ekkehard W. Stegemann

I. Jüdische Versöhnung mit dem Juden Jesus von Nazareth

"Er war ein Jude, ein pharisäischer Jude mit galiläischer Färbung, ein Mann,
der die Hoffnungen der Zeit teilte und diese Hoffnung in sich erfüllt glaubte.
Einen neuen Gedanken sprach er keinesewegs aus, auch brach er nicht etwa die
Schranken der Nationalität".

Es ist ein Satz von Abraham Geiger, dem Mitbegründer und Wegbereiter
der Wissenschaft des Judentums im vorigen Jahrhundert, den ich hier zitiert
habe1.

Und der Schriftsteller und Arzt Max Nordau, der neben Theodor Herzl einer
der Gründerväter des Zionismus war, hat 1899 geäußert:

"Jesus ist die Seele unserer Seele, wie er das Fleisch unseres Fleisches ist.
Wer möchte ihn also ausscheiden aus dem jüdischen Volk? Der heilige Petrus
wird der einzige Jude bleiben, der von diesem Abkömmling Davids gesagt
hat:ich kenne nicht diesen Mann".2

Ich stelle diese schönen Worte mit Absicht an den Anfang. Denn sie sind ein
eindrucksvolles Zeugnis für die oft nicht bekannte oder hinreichend gewürdigte
Tatsache, daß es gerade Zionisten und andere, entschieden zu ihrem Judentum
sich bekennende Juden waren, die das, was heute allgemein die Heimholung
Jesu ins Judentum genannt wird, angefangen und vollzogen haben. Ich denke
dabei auch an Martin Buber, Leo Baeck und etwa an Joseph Klausner. Sie alle
waren nicht nur Wegbereiter eines neuen jüdischen Selbstbewußtseins, sondern
auch eines neuen jüdischen Zugangs zum Juden Jesus von Nazareth. David
Flusser wie Schalom Ben-Chorin und all die anderen, deren Jesusbücher wir
heute lesen, wären ohne sie nicht zu denken.

Leo Baeck etwa konnte schon über Jesus sagen:
"Einen Mann sehen wir vor uns, der in allen den Linien und Zeichen seines

Wesens das jüdische Gepräge aufzeigt, in ihnen so eigen und klar das Reine und
Gute des Judentums offenbart,einen Mann, der als der,welcher er war, nur aus
dem Boden des Judentums hervorwachsen konnte und nur auf diesem Boden

Prof. Dr. E. Stegemann, Fürfelderstr. 51, 4125 Riehen

1 Nach E.L.Ehrlich, Art. Jesus IX.Judentum,TRE 17/68-71:68.

2 Zitiert nach S.Ben-Chorin, Bruder Jesus, München-1967,S.ll.

92



seine Schüler und Anhänger erwerben konnte,einen Mann,der hier allein,in
diesem jüdischen Bereich durch sein Leben und in seinen Tod gehen konnte - ein
Jude unter Juden."3

Und von Martin Buber stammen die folgenden Sätze:
"Jesus habe ich von Jugend auf als meinen großen Bruder empfunden. Daß

die Christenheit ihn als Gott und Erlöser angesehen hat und ansieht, ist mir
immer als eine Tatsache von höchstem Ernst erschienen Mein eigenes
brüderliches aufgeschlossenes Verhältnis zu ihm ist immer stärker und reiner
geworden Gewisser ist mir als je, daß ihm ein großer Platz in der Glaubensgeschichte

Israels zukommt und daß dieser Platz durch keine der üblichen Kategorien

umschrieben werden kann.4

Joseph Klausner schließlich verdanken wir nicht nur eine vorzügliche
wissenschaftliche Darstellung, sondern vor allem auch das erste Jesusbuch in
hebräischer Sprache. Er stellt schon im Vorwort fest, daß Jesus als Jude geboren
wurde, in Israels Mitte lebte und starb und in jeder Beziehung Jude war.5 Und er
schließt den Abschnitt, der über „Jesus als Jude" ausdrücklich handelt, mit dem
Satz: «Jesus war Jude und blieb es bis zum letzter! Atemzug6.»

Diese jüdische Versöhnung mit dem Juden Jesus ist angesichts der realen
Geschichte der Juden mit den Christen, die sich auf den Juden Jesus von
Nazareth als ihren Herrn und Meister berufen, eine außerordentliche und ganz
und gar nicht selbstverständliche Sache. Ja, es ist auch eine ganz neue, d.h. erst
seit der Neuzeit mögliche. Denn erst durch die Aufklärung und seit ihr ist es

möglich und auch erlaubt, zwischen dem irdisch-geschichtlichen Juden Jesus

von Nazareth und dem christlich verkündigten Gottessohn Jesus Christus einen
Unterschied zu machen. Und wenn ich sagte, daß diese Differenzierung seit der
Aufklärung auch erlaubt ist, so meine ich damit in der Tat, daß es sich dabei nicht
nur um eine Sache der Erkenntnis und des Wissens, sondern auch der Macht und
des Rechtes handelte. Denn ein Verhältnis zu Jesus von Nazareth, das nicht
durch das Dogma der Kirche und deren Absolutheits- und Herrschaftsanspruch
definiert wäre, war vor der Aufklärung nicht folgenlos öffentlich möglich und
auch danach noch lange risikoreich genug.

Diese Versöhnung mit dem Juden Jesus, wie sie in diesen Zitaten zum
Ausdruck kommt, ist übrigens durchaus keine unkritische. Gerade der letztgenannte
jüdische Gelehrte, Joseph Klausner, hat durchaus auch „Gegensätze zwischen
dem Judentum und der Lehre Jesu"7 gefunden.

3 L.Baeck, Aus drei Jahrtausenden,Berlin 1938, S.283.

4 M.Buber, Zwei Glaubensweisen, Zürich 1950, S."

5 J.Klausner, Jesus von Nazareth. Seine Zeit, sein Leben und seine Lehre, Jerusalem
31952,S.7.

6 A.a.O. S.512.

7 Vgl. Klausner S.513ff.

93



Allerdings hat auch die Versöhnung von Juden mit dem Juden Jesus von
Nazareth, wie sie Ende des letzten Jahrhunderts angefangen hat, eine bestimmte
Grenze, nämlich die, die durch den Glauben der Christen an Jesus als Messias
Israels und an die durch ihn bereits gekommene Erlösung der Welt gezogen ist.
Die - wohl auf S. Ben-Chorin zurückgehende Formel, mit der darum die
Heimholung Jesu ins Judentum in Unterscheidung von der christlichen Bezugnahme

auf ihn benannt wird, lautet bekanntlich:

"Der Glaube Jesu eint uns, der Glaube an Jesus trennt uns."

Doch verbindet sich damit oft zugleich die Vorstellung, daß der Glaube an
Jesus die den Völkern mögliche Art ist, zum Glauben an den Gott Israels zu kommen,

ohne Juden werden zu müssen. Ja, es ist dies nicht selten ausgedrückt in
Worten, die geradezu eine heilsgeschichtliche Würdigung Jesu von Nazareth
enthalten.

II. Das Desiderat einer christlichen Versöhnung
mit dem Judesein Jesu von Nazareth

Das folgende Zitat von einem christlichen Theologen, nämlich Julius
Wellhausen, stammt aus derselben Zeit wie das von Max Nordau und sagt
anscheinend dasselbe wie das von Abraham Geiger:

"Jesus war kein Christ, sondern Jude. Er verkündete keinen neuen Glauben,
sondern er lehrte den Willen Gottes zu tun. Der Wille Gottes stand für ihn wie für
die Juden im Gesetz und in den übrigen heiligen Schriften, die dazu gerechnet
wurden.8"

Diese Koinzidenz jüdischer und christlicher Stimmen ist kein Zufall,
sondern das Produkt der historischen Frage, wie sie seit der Aufklärung von Juden
und Christen auch an die Bibel gestellt wurde.

Gewiß, es hat die christliche Dogmatik schon immer zwischen dem
Irdischen und dem Auferstandenden bzw. zwischen dem menschgewordenen
Gottessohn und dem zum Himmel durch Auferstehung und Himmelfahrt wieder
zurückgekehrten Menschensohn unterschieden. Allein die dogmatische Aussage,

daß Jesus wahrer Mensch und wahrer Gott ist, impliziert zugleich, daß beide
Naturen auch unzertrennbar sind. „Nur als Gottessohn, aber eben als solcher,
existiert Jesus Christus auch menschlich".9 Die Menschlichkeit Jesu von
Nazareth, seine humanitas, ist nach der orthodoxen Dogmatik nicht abgesehen
von seiner Gottheit, also als reine Menschlichkeit sozusagen, denkbar, sondern
nur so, daß der Mensch Jesus von Nazareth immer zugleich in Person der Gottessohn,

die zweite Person der Trinität ist. Abgelehnt ist damit auch die Vorstellung,
daß es zunächst einmal ein menschliches Individuum Jesus gegeben habe, das
dann von Gott kraft einer besonderen Adoption als Gottessohn anerkannt und

8 J.Wellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien,Berlin 1905,S. 113.

9 K.Barth,KD IV/2,S.100.

94



mit Geist vom Himmel her ausgestattet und schließlich aufgrund seines gehorsamen

Lebensweges in den Himmel aufgenommen worden ist. Vielmehr existiert,
wie gesagt, der Mensch Jesus nur dadurch, daß der Gottessohn Mensch
geworden ist, die Ewigkeit also sich auf die Zeit eingelassen, Gott sich zum
Menschen erniedrigt hat. Karl Barth hat die Einwohnung der göttlichen Person in der
menschlichen Natur mit dem aus Subjekt und Prädikat bestehenden Satz verglichen:

„Man kann ein Prädikat nicht gut ohne sein Subjekt sehen, verstehen,
darstellen wollen. Die Menschlichkeit Jesu an sich und als solche wäre aber ein
Prädikat ohne Subjekt".10 Diskutiert wird dieses Dogma in der klassischen
Dogmatik unter dem Titel der An- bzw. Enhypostasielehre.

Wir können hier nicht näher auf diese komplizierten Denkakte der
Dogmatik eingehen. Immerhin sei davor gewarnt, dies alles als kalten Kaffee
vergangener Jahrhunderte abzutun. Kein Geringerer als der schon genannte Erz-
theologe unseres Jahrhunderts, Karl Barth nämlich, hat dieses Dogma
nachdrücklich verteidigt, und zwar ganz bewußt gegen die mit der Theologie der
Aufklärung beginnende Konzentration auf die Menschlichkeit Jesu an sich. Was
Barth dazu veranlaßt hat, werde ich später noch kurz erwähnen. Jetzt ist wichtig
festzuhalten, daß in der Tat die Unterscheidung einer geschichtlichen Person
Jesus von Nazareth von dem Gottessohn des kirchlichen Glaubens und seiner
dogmatischen Entfaltung seit der Aufklärung nicht diese orthodoxe Christologie
neu auslegt, sondern in Wahrheit auf eine Trennung von Gott und Mensch in
Jesus hinausläuft. So gesehen ist diese Unterscheidung also durchaus eine
antidogmatische, eine Befreiung - wie gesagt - von den Fesseln der kirchlichen
Dogmatik. Doch ist einmal die Perspektive auf Jesus nicht mehr durch die Optik
der orthodoxen Kirchenlehre bestimmt, so ist es kein Wunder, wenn Jesus von
Nazareth in einem ganz neuen Lichte erscheint.

Bezogen auf die Evangelien löste also die historische Jesusfrage nicht nur,
wie Albert Schweitzer gesagt hat, „die Bande, mit denen Jesus seit Jahrhunderten
an den Felsen der Kirchenlehre gefesselt war"11. Vielmehr trennte sie auch das
Band durch, das nach der klassischen Dogmatik zwischen Jesus und Gott
besteht. Das Jahrhunderte hindurch unangefochtene Paradoxon des „Gott-Menschen"

Jesus Christus, der, obschon nur eine Person, in zwei unterschiedlichen,
ja, gegensätzlichen Naturen, der menschlichen und der göttlichen, existierte,
wurde durch die historische Forschung radikal in Frage gestellt. Und der polemische

Stachel dieser Tendenz zur „Vermenschlichung" Jesu Christi war seit H. S.

Reimarus, also seit Beginn der historischen Jesusfrage, die Einordnung Jesu ins
zeitgenössische Judentum. Sie blieb es bis Wellhausen. Denn ganz offenbar war
die historische Aussage, die ich oben zitiert habe, gegen die kirchliche Dogmatik
und deren Vereinnahmung Jesu gerichtet und durchaus nicht positiv gemeint.
Denn wenige Zeilen später lesen wir bei Wellhausen:

"Man darf das Nichtjüdische an ihm (sc.Jesus), das Menschliche, für
charakteristischer halten, als das Jüdische".

10 KD IV/2,S.l 13; vgl. dazu D. Schellong, Barth lesen, in: Einwürfe 3, München 1986,
S.5-92:62ff.

11 Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Siebenstern-Tb Band 1,1966, S.620.

95



Wer so das Menschliche vom Jüdischen scheidet, wird sich wohl den
Vorwurf gefallen lassen müssen, antisemitisch zu denken.

Wir sehen jedenfalls, daß Juden und Christen durchaus zu demselben
Ergebnis kommen können, was das Historische angeht, jedoch dann in der Bewertung

ganz unterschiedliche Wege gehen können. Wellhausen erklärt hier
offenkundig das Judesein Jesu für irrelevant, wenn es um das Charakteristische an
Jesus geht. Und diese Erklärung hat durchaus Tradition. In gewisser Weise ist sie
die Fortsetzung des Doketismus unter den Bedingungen historischen Denkens.

Klassischen Ausdruck hat diese theologische Irrelevanzerklärung des
Judeseins Jesu von Nazareth in der Theologie von Rudolf Bultmann gefunden.
Bultmann hat in seinem Jesus-Buch, aber auch andernorts, obschon keineswegs
ganz frei von antijüdischen Vorurteilen, Jesus von Nazareth historisch in
eindringlicher Weise als Juden dargestellt. Aber bekanntlich rechnet Bultmann diesen

historischen Jesus nur zu den Voraussetzungen seiner Theologie des Neuen
Testamentes, deren Anfang er allein mit der hellenistischen Gemeinde und deren
Christus-Mythos gesetzt sieht. Freilich hat Bultmann auch Argumente, die das
Problem einer Begründung des Glaubens mit relativem historischen Wissen
betreffen und die bedenkenswert sind, hier aber nicht entfaltet werden können.12
Allein es wird deutlich, daß das Christentum, ja, selbst sein Anfang von
Bultmann nur - wie Gollwitzer mit Recht gesagt hat (Treue zur Tora,
Fs.Harder,162ff) - gleichsam als eine neue Religion jenseits des Judentums
gedacht werden kann und die Verbindung mit dem Judentum auf das bloße Daß der
Existenz Jesu zusammenschrumpft. Diese Beschränkung auf ein historisches
Punctum mathematicum hebt aber eigentlich das Verbindende zum Judentum
auf.

Eine andere Art der Vermeidung einer theologischen Anerkennung des
Judeseins Jesu ist die, es gleichsam nur als Schale eines im übrigen antijüdischen
Kerns seiner Botschaft und seines Verhaltens anzusehen. Hier wird erklärt, daß
Jesus zwar als Jude geboren wurde, aber in Wahrheit den Auszug aus dem
Judentum begonnen, ja, es in allen wesentlichen Punkten seines
Selbstverständnisses kritisiert und überwunden hat. Dabei spielt in diesem Modell zwar
vor allem der Apostel Paulus die Rolle des Befreiers des christlichen Wesens von
seiner jüdischen Schale. Doch hat Jesus alles schon vorbereitet und implizit
zumindest vollzogen. Diese Position ist theologiegeschichtlich auch mit der
Aufklärungstheologie, insbesondere mit dem Namen des Tübingers F. Chr. Baur
verbunden. In unseren Tagen hat sie zumal Ernst Käsemann wiederholt, und
zwar ironischerweise im Zusammenhang eines gegen Bultmann gerichteten
leidenschaftlichen Plädoyers für die theologische Relevanz der historischen
Jesusfrage. Er berichtet von „einem dramatischen Gespräch in welchem
Bultmann seinen alten Schülern gegenüber den irdischen Jesus als Träger des
Gesetzes bezeichnete, wie es seiner radikalen Betonung des Entscheidungsrufes

12 Vgl. E. Stegemann, Theologische Bibliothek III: Ein Jesus ohne Jesus (Zu Rudolf
Bultmanns Jesusbuch von 1926),in: Reformatio, 38. Jahrgang, 1989, Heft 3,
S.174-178.

96



entspricht. Ein Abgrund riss auf, als ich antwortete, dann habe der Auferstandene
die Aufgabe, uns vom Irdischen zu erlösen."13

Bezeichnend ist dabei, daß für Käsemann all das, was klassisch für den
angeblichen Antijudaismus des Paulus angeführt wird, schon bei Jesus da ist, und
zwar nicht zuletzt der Bruch mit der Tora.

Gewiß, es sind dies Zeugnisse aus einer Zeit, da der christlich-jüdische Dialog

noch nicht oder noch kaum begonnen hatte und seine Früchte jedenfalls noch
nicht reif waren. Doch warne ich davor zu glauben, daß wir heute dieses Denken
relevant überwunden hätten. Im Grunde führen christliche Theologen noch heute
dieselbe Debatte. Dabei stehen auf der einen Seite Neutestamentier, für die
Jesus, also der historische Jesus, mit dem Judentum im Prinzip gebrochen hat. So
lesen wir bei einem, nämlich Ferdinand Hahn, noch 1974 den Satz:

"Jesus war nicht bereit, als Jude jüdisch zu leben im Sinne des damaligen
jüdischen Selbstverständnisses, gleich welcher Schattierung".14

Aber auf der anderen Seite nehmen die Stimmen zu, die dies für eine
Projektion christlicher Vorurteile, aber nicht für die historische Wahrheit halten.
Das sind bemerkenswerter Weise eben nicht mehr nur jüdische Autoren, sondern
zunehmend auch christliche.15

Gestritten wird dabei nicht zuletzt über die Auslegung und Bewertung der
Evangelien. Die entscheidenden Punkte dieses Streites sind:

Erstens: Jesu Stellung zur Tora.
Zweitens: Jesu Verhalten zu den Juden, insbesondere zu den Pharisäern.
Drittens: Die Ursachen des Todes Jesu.

Dabei entscheidet zumeist das Urteil im ersten Punkt auch über die beiden
anderen. Denn wer der Meinung ist, daß Jesus im Verhältnis zur Tora die Grenzen

des damaligen Judentums überschritten, ja, womöglich provokativ bestimmte

Toragebote wie das Sabbatgebot oder die Speisevorschriften gebrochen hat,
für den liegt es nahe auch damit zu rechnen, daß er die Pharisäer zumal gegen
sich hatte und schließlich von ihnen an die Römer ausgeliefert wurde, was freilich

dann noch einmal ein bedeutender Schritt ist. Wer Jesus aber in den Grenzen
der jüdischen Diskussion um die Toraauslegung sieht, wird mit einer
Feindschaft, zumal mit einer Todfeindschaft, seitens der Pharisäer nicht rechnen. Freilich

wird man, wenn man diese Erklärung für historisch plausibler hält - und für
mich ist sie es - in jedem Fall einräumen müssen, daß manche Darstellung in den
Evangelien eher der ersten Meinung Recht zu geben scheint. Aber das ist in der
Tat kein letztlich ausschlaggebendes Argument. Denn es gibt zahlreiche Hinweise

dafür, daß die Evangelien Konflikte auf die Ebene des Lebens Jesu projizie-

13 E. Käsemann, Die neue Jesus-Frage, in: J. Dupont u.a., Jésus aux origines de la
christologie, Gembloux 1975, 47-57: 52.

14 F.Hahn, Methodische Überlegungen zur Rückfrage nach Jesus,in: K.Kertelge (Hg.),
Rückfrage nach Jesus, Freiburg 1974,S.l 1-77:43.

15 Vgl. etwa E. P. Sanders, Jesus and Judaism, London 1985.

97



ren, die aus einer späteren Zeit, nämlich aus Auseinandersetzungen
frühchristlicher Gemeinden mit Juden stammen. Und diese literaturgeschichtliche
Tatsache wird durchaus auf beiden Seiten anerkannt.

III. Jesus im Glauben der Christen

Von einer Versöhnung der christlichen Theologie mit dem Judesein Jesu
kann im Ernst also noch nicht gesprochen werden. Aber es gibt Ansätze dazu,
Anfänge dafür, Wege dorthin. Daß das, wenn es einmal breiter rezipiert worden
sein wird, erhebliche Folgen für die Theologie und die Kirchen, nicht zuletzt
auch im Verhältnis zu den Juden haben wird, liegt auf der Hand. Denn was würde
es bedeuten, wenn uns allen ganz klar und immer bewußt wäre, daß jedes Wort
über die Juden ein Wort über Jesus wäre - jedes gute, aber auch jedes feindliche?

Freilich drängt sich dann die Frage auf, ob diese Heimkehr Jesu ins
Judentum nicht auch eine Infragestellung der christlichen Identität bedeutet.
Was wird denn aus dem Glauben an Jesus? Wäre es dann nicht konsequenter,
wenn die Christen Juden würden?

Nun, ich glaube, wenn diese Frage überhaupt ernsthaft gestellt wird und
nicht aus einem latenten Antijudaismus stammt, weil nämlich unterstellt wird,
daß man natürlich nicht Jude wird - wenn die Frage also seriös ist, dann sind wir
in der Tat an einem entscheidenden Punkt. Denn es ist, wie der Galaterbrief zeigt,
eine urchristliche Frage. Diese Frage, so meine ich, macht auch offenbar, wie
nahe der christliche dem jüdischen Glauben, wie sehr das Urchristliche eigentlich

- wie Buber gesagt hat - etwas Urjüdisches ist, wie notwendig es ist, daß -

nach einer glücklichen Formulierung von Ernst Lohmeyer - der Glaube an Jesus
den Glauben Jesu und seines Volkes im Herzen tragen muß.16 Ja, ich meine, daß
dann, wenn der Glaube an Jesus nicht eine Art des Glaubens Jesu, des jüdischen
Bekenntnisses zu dem einen Gott und zu seinem Willen ist, dann ist er nicht mehr
der Glaube an Jesus. Insofern gebe ich Käsemanns Kritik an Bultmann recht: der
historische Jesus muß ein Kriterium des christlichen Glaubens sein. Der
historische Jesus geht uns auch theologisch unbedingt an, aber eben auch und gerade:
der Jude Jesus von Nazareth.

Nun kommt aber Jesus von Nazareth im Glauben der Christen als Messias,
Heiland und Herr vor, und der Einwand von Juden dagegen ist deutlich genug.
Wogegen ist er gerichtet? Nun, im Kern, so scheint mir, geht es um den Anspruch
des Gekommenseins des Messias bzw. der Erlösung mit Jesus von Nazareth, der
im Widerspruch zur Unerlöstheit der Welt steht. Verbunden damit ist die Vermutung,

daß die Christen so einem anderen Messias- und Erlösungsbegriff sich
verschrieben haben als dem, der in der jüdischen Tradition vorherrscht. Bekannt ist
ja, was Gershom Scholem geäußert hat:

"Es ist ein völlig anderer Begriff von Erlösung, der die Haltung zum
Messianismus im Judentum und Christentum bestimmt...Das Judentum hat, in

16 Vgl. E. Stegemann, Ernst Lohmeyer an Martin Buber, in: Kirche und Israel.
Neukirchener Theologische Zeitschrift 1 (1986) 5-8: 7.

98



allen seinen Formen und Gestaltungen stets an einem Begriff von Erlösung
festgehalten, den sie als einen Vorgang auffaßte, welcher sich in der Öffentlichkeit

vollzieht, auf dem Schauplatz der Geschichte und im Medium der Gemeinschaft,

kurz, der sich entscheidend in der Welt des Sichtbaren vollzieht und ohne
solche Erscheinung im Sichtbaren nicht gedacht werden kann. Demgegenüber
steht im Christentum eine Auffassung, welche die Erlösung als einen Vorgang
im geistigen Bereich und im Unsichtbaren ergreift, der sich in der Seele, in der
Welt jedes einzelnen, abspielt, und der eine geheimnisvolle Verwandlung
bewirkt, der nichts Äußeres in der Welt entsprechen muß...Die Umdeutung der
prophetischen Verheißungen der Bibel auf einen Bereich der Innerlichkeit..
erschien den religiösen Denkern des Judentums stets als illegitime Vorwegnahme
von etwas, das im besten Falle als die Innenseite eines sich entscheidend im
Äußeren vollziehenden Vorgangs in Erscheinung treten konnte, nie aber ohne
diesen Vorgang selbst".17

Man kann die Pauschalität dieser Kritik kritisieren. Aber in der Tat ist die
Spiritualisierung, die Flucht in die Innerlichkeit, eine Antwort auf das Ausbleiben

der konkreten empirischen Erlösung, der Werke des Messias, im Christentum

gewesen. Nicht zufällig wird davon insbesondere der Messiasbegriff18
betroffen. Von Hirsch über Althaus bis Hesse und Hübner hält sich in der Theologie

in Deutschland die Meinung, daß das Christentum, beginnend mit dem Neuen

Testament, einen anderen als den jüdischen Messiasbegriff habe. Christus ist
nicht nur das Ende des Gesetzes, sondern auch das Ende des Messias, wie
Althaus gesagt hat, also das Ende der Hoffnung auf ein diesseitiges Reich. Franz
Hesse schließlich erklärt zum Bekenntnis der Rheinischen Synode zu Jesus als

„Messias Israels": „Die Behauptung, Jesus Christus sei der Messias Israels, ist
schlicht falsch". Denn nach alttestamentlich-jüdischer Auffassung sollte der
Messias ein diesseitiges Reich errichten und alle Feinde niederwerfen. Dem habe
Jesus aufs schärfste widerstanden, weshalb ja auch die Juden sich geweigert hätten,

ihn anzuerkennen, und so bis heute ihr Heil verfehlten.19
Es ist mir nicht möglich, dieser Rezeption des Neuen Testamentes

zuzustimmen. M.E. ist der jüdische Messiasbegriff im Neuen Testament im Kern
festgehalten und der jüdische Erlösungsbegriff nicht spiritualisierend
umgedeutet. Das gilt für den historischen Jesus, wie dessen Verkündigung vom
Gottesreich als eines konkreten, im Raum der Geschichte sich vollziehenden
Eingreifens Gottes zugunsten der Armen und Schwachen, der Kranken und
Unterdrückten zeigt. Das gilt aber auch für den frühen Glauben an Jesus als Messias
unter seinen jüdischen Anhängern und Anhängerinnen.

17 G.Scholem, Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum, in: ders., Judaica
I, Frankfurt 1963, S.7-74:7f.

18 Vgl. dazu näherhin meine Untersuchung: Welchen Sinn hat es, von Jesus als Messias
zu reden?, in: E. Stegemann (Hg.), Messias-Vorstellungen bei Juden und Christen,
Stuttgart 1993,81-102.

19 F. Hesse, Einige Anmerkungen zum Wort der rheinischen Synode über das Verhält¬
nis von Christen und Juden, in: B. Klappert/H. Starck (Hg.), Umkehr und Erneuerung,

Neukirchen 1980, 283-286.

99



Deutlich reflektiert sich dies zumal in der lukanischen „Vorgeschichte":
Zum Beispiel kündigt der Engel Maria an, dass ihr Sohn „gross sein und Sohn
des Höchsten genannt werden wird" und dass Gott ihm „den Thron seines Vaters
David geben und er über das Haus Jakob ewig König sein und seine
Königsherrschaft kein Ende haben wird" (Lk l,32f). Und im Lobgesang des
Zacharias heisst es: „Gelobt sei der Herr, der Gott Israels. Denn er hat sein Volk
besucht und Befreiung ihm geschaffen und uns aufgerichtet ein Horn des Heils
im Hause Davids seines Knechtes, wie er geredet hat durch den Mund der
Propheten von jeher: Erlösung aus der Hand unserer Feinde und aller, die uns hassen,

und Erbarmen zu üben mit unseren Vätern und sich seines heiligen Bundes
zu erinnern - den Schwur, den er Abraham, unserem Vater, schwor- und uns zu
verleihen, errettet aus Feindeshand ohne Furcht ihm zu dienen in Frömmigkeit
und Gerechtigkeit vor ihm alle unsere Tagen" (Lk 1,68-75).

Wichtig für unseren Zusammenhang ist, dass der Messiasglaube im Neuen
Testament überall ein bestimmtes apokalyptisches Gepräge hat. Das heisst: Die
Erwartung eines idealen Königs für Israel und seines universalen
Friedensreiches für alle Völker wird hier in Gestalt einer metahistorischen, ja,
himmlischen Erlösung ausgedrückt, die die Befreiung vom Tod und die
Verwandlung zum ewigen Leben im Himmel einschliesst. Lukas reflektiert sogar
diesen Vorgang „messianologisch" in der Emmausperikope (Lk 24). Zugleich
zeigt sich hier, dass Leiden und Tod des Messias und seine Auferstehung positiv
messianologisch als ein „Umweg" zur Aufrichtung der messianischen Hoffnung
auch unter den Nichtjuden gedeutet wird. Es ist eine göttliche „Logik", wenn
Jesus sich mit dem Leiden und Sterben auseinandersetzen muß und erst nach der
Erhöhung zum Himmel als Messias sein Amt antreten wird. Ihr Sinn ist, daß Jesu

Anhänger bis an die Enden der Welt Zeugen der „Hoffnung Israels" sein und die
Völker für sie gewinnen sollen.

Dreierlei sei dazu noch kurz angemerkt:
Erstens: Hier geht es nicht um weniger, sondern um mehr Befreiung, nicht

um eine nur innerliche, sondern um die grösstmögliche und umfassendste
Veränderung überhaupt. Und das schlägt sich auch in der Vorstellung vom Messias, in
der Christologie, nieder. Freilich ist nicht zu übersehen, dass es hier und dort
deutliche Abgrenzungen gegenüber bestimmten politisch-messianischen
Tendenzen gibt (zum Beispiel im Johannesevangelium). Allein es wird damit der
Anspruch auf Befreiung nicht einfach aufgegeben.

Zweitens: Es wird nicht von Erlösung geredet, wo Unerlöstheit herrscht,
mithin die Wirklichkeit enthusiastisch übersprungen. Wo von der Gegenwart des
Heils geredet wird, ist entweder auf charismatische Heilungserfahrungen oder
andere pneumatisch-charismatische Phänomene Bezug genommen oder es ist als
kontrafaktisches Bekenntnis gemeint, d.h. als „Dennoch" der Hoffnung in der
Erfahrung von Negativität. Freilich waren sich die Jesusanhänger der ersten wie
der zweiten und dritten Generation sowohl der Nähe der Erlösung wie dessen
sicher, dass deren Kräfte schon vom Himmel her ausgegossen sind und in den

Gläubigen auf der Erde wirken.
Drittens: Der Glaube an Jesus als Messias ist zuerst und eigentlich immer

ein Bekenntnis von Juden gewesen. Nichtjuden, die zum Glauben an den „Herrn

100



und Heiland Jesus Christus" gekommen sind, haben in ihrem Glauben an „Jesus
Christus" diesen Glauben der Juden bewahrt, aber nicht einfach wiederholt.

Natürlich haben auch die Anhänger Jesu nicht übersehen können, dass die
politische Erlösung Israels mit ihm nicht begonnen hat, er vielmehr als
politischer Aufrührer von den Römern hingerichtet worden ist. Ja, sie mussten sich

später sogar damit auseinandersetzen, daß das jüdische Volk seinen Kampf um
die Befreiung vom römischen Joch in Palästina katastrophal verloren hat. Im
Jahre 70 n.Chr. wurden Jerusalem und der Tempel zerstört und die überlebenden
Juden aus ihrem Kernland Judäa verbannt, ohne daß Jesus, der nach dem Glauben

seiner Anhänger ja von Gott erweckt und in den Himmel entrückt als
bevollmächtigter messianischer Erlöser bereit stand, von dorther eingegriffen hätte und
seinem Volk zu Hilfe gekommen wäre.

Strukturell finden wir überall im Neuen Testament folgende Antwort darauf:

Der Tod Jesu und die Katastrophe von 70 n.Chr. sind ebenso wie die Tatsache,

daß nur eine kleine Anzahl Juden an Jesus als den von Gott
bevollmächtigten Messias zum Glauben kam, selbst Bestandteil des durch Jesus in
Bewegung gebrachten Prozesses der messianischen Erlösung. Däs heisst: die
erfahrene geschichtliche Wirklichkeit wird in die messianische Konzeption
aufgenommen, und zwar unter Anwendung bestimmter Deutekategorien, die in der
jüdischen Tradition vorhanden sind. So wird zum Beispiel - freilich nicht überall -
der Tod Jesu als stellvertretender Sühnetod, hingegen die Katastrophe von 70
n.Chr.- freilich auch nicht überall - als Strafgericht Gottes interpretiert.

So ist also deutlich, daß der Glaube an Jesus als Messias der Glaube an Jesus
als dem designierten Messias ist.

Ist aber dieser Glaube unabdingbar für den christlichen Glauben? Nun, der
urchristliche Glaube an Jesus als Messias designatus hält die Hoffnung auf eine
konkrete, empirisch faßbare Erlösung und Befreiung trotz des gegenwärtig
erfahrenen Unheils und Unrechts fest. Er ist also kontrafaktisch gemeint, er ist das

„Dennoch" der messianischen Hoffnung, der Glaube daran, daß das Unrecht und
die Gewalt nicht das letzte Wort haben dürfen.

Wenn wir heute diesen Glauben wiederholen wollen, dann müssen wir dessen

eingedenk sein, daß die Artikulation dieses Glaubens in der Vergangenheit
oft, viel zu oft, dazu diente, Unrecht zu legitimieren und Gewalt gegen andere,
insbesondere gegen die Juden auszuüben. Der Glaube an Jesus als Messias Israels

ist pervertiert worden zu einem Angriff auf Israels Hoffnung auf Erlösung.
Juden können selbst dort, wo dieser messianische Glaube im christlichen Glauben

an Jesus, wo also gleichsam sein Ursinn wieder rehabilitiert werden soll,
nicht mehr davon abstrahieren, daß dieser Glaube mit der Geschichte der
Verfemung und Entrechtung, der Verfolgung und Ermordung zutiefst verknüpft
ist. Und können wir davon absehen - die Christen? Ich jedenfalls kann auch nicht
davon absehen - und will es auch nicht. Darum scheint mir die Aufrichtung der
berechtigten messianischen Hoffnung, wie sie im Glauben an Jesus als

designierten messianischen Retter Israels einmal aufbewahrt werden sollte, heute

nicht einfach in der Wiederholung des messianischen Bekenntnisses zu Jesus

zu liegen. Ist dies doch auch eine Sache der Juden, ihren messianischen Befreier
zu identifizieren und seiner Würde als Träger der Hoffnung, daß das Grauen
nicht das letzte Wort haben darf.

101



Dann aber kommt es auch darauf an, daß wir Christen unsere Rede über Heil
und Erlösung, die Gott in Jesus zur Welt gebracht hat, daraufhin überprüfen, ob
sie nicht zur Ideologie, d.h. zu einer Blindheit gegenüber der Wirklichkeit der
Welt verkommen ist, in der wir mit Israel zusammen leben. Ich jedenfalls möchte

nicht davon absehen, den Glauben an Jesus Christus in ein wahrhaftiges
Verhältnis zur Wirklichkeit einer unerlösten Welt zu setzen. Ich möchte nicht davon
absehen, daß unser Jahrhundert eine bestürzende Überfülle an Leiden gesehen
hat, daß es nicht zuletzt ein Passionsjahrhundert für jüdische Menschen war. Ich
möchte aber auch mit Jesu Glauben an das Kommen des Gottesreichs und Gottes
Gerechtigkeit der Hoffnung Ausdruck geben, daß das Grauen, dass das Leiden
und die Ungerechtigkeit nicht das letzte Wort haben. Diese Hoffnung aber, meine

ich, trennt die Christen nicht von den jüdischen Menschen, sondern eint sie
mit ihnen, aber auch mit anderen.

102


	Der Jude Jesus und der Glaube der Christen

