Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Der Jude Jesus und der Glaube der Christen
Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Jude Jesus und der Glaube der Christen

Ekkehard W. Stegemann

I. Jiidische Versohnung mit dem Juden Jesus von Nazareth

“Er war ein Jude, ein pharisidischer Jude mit galildischer Farbung, ein Mann,
der die Hoffnungen der Zeit teilte und diese Hoffnung in sich erfiillt glaubte.
Einen neuen Gedanken sprach er keinesewegs aus, auch brach er nicht etwa die
Schranken der Nationalitét®.

Es ist ein Satz von Abraham Geiger, dem Mitbegriinder und Wegbereiter
der Wissenschaft des Judentums im vorigen Jahrhundert, den ich hier zitiert
habe'.

Und der Schriftsteller und Arzt Max Nordau, der neben Theodor Herzl einer
der Griinderviter des Zionismus war, hat 1899 gedulBert:

"Jesus ist die Seele unserer Seele, wie er das Fleisch unseres Fleisches ist.
Wer mochte ihn also ausscheiden aus dem jiidischen Volk? Der heilige Petrus
wird der einzige Jude bleiben, der von diesem Abkommling Davids gesagt
hat:ich kenne nicht diesen Mann".?

Ich stelle diese schonen Worte mit Absicht an den Anfang. Denn sie sind ein
eindrucksvolles Zeugnis fiir die oft nicht bekannte oder hinreichend gewiirdigte
Tatsache, daB3 es gerade Zionisten und andere, entschieden zu ihrem Judentum
sich bekennende Juden waren, die das, was heute allgemein die Heimholung
Jesu ins Judentum genannt wird, angefangen und vollzogen haben. Ich denke
dabei auch an Martin Buber, Leo Baeck und etwa an Joseph Klausner. Sie alle
waren nicht nur Wegbereiter eines neuen jiidischen Selbstbewuftseins, sondern
auch eines neuen jlidischen Zugangs zum Juden Jesus von Nazareth. David
Flusser wie Schalom Ben-Chorin und all die anderen, deren Jesusbiicher wir
heute lesen, wiren ohne sie nicht zu denken.

Leo Baeck etwa konnte schon iiber Jesus sagen:

"Einen Mann sehen wir vor uns, der in allen den Linien und Zeichen seines
Wesens das jiidische Geprige aufzeigt, in thnen so eigen und klar das Reine und
Gute des Judentums offenbart,einen Mann, der als der,welcher er war, nur aus
dem Boden des Judentums hervorwachsen konnte und nur auf diesem Boden

Prof. Dr. E. Stegemann, Fiirfelderstr. 51, 4125 Riehen
1 Nach E.L.Ehrlich, Art. Jesus IX.Judentum,TRE 17/68-71:68.
2 Zitiert nach S.Ben-Chorin, Bruder Jesus, Miinchen-1967,S.11.

92



seine Schiiler und Anhinger erwerben konnte,einen Mann,der hier allein,in die-
sem jiidischen Bereich durch sein Leben und in seinen Tod gehen konnte - ein
Jude unter Juden.” ‘

Und von Martin Buber stammen die folgenden Sitze:

"Jesus habe ich von Jugend auf als meinen groflen Bruder empfunden. Dal3
die Christenheit ihn als Gott und Erloser angesehen hat und ansieht, ist mir im-
mer als eine Tatsache von hochstem Ernst erschienen ... Mein eigenes
briiderliches aufgeschlossenes Verhiltnis zu ihm ist immer stiarker und reiner
geworden ... Gewisser ist mir als je, dal ihm ein groBer Platz in der Glaubensge-
schichte Israels zukommt und daf} dieser Platz durch keine der iiblichen Katego-
rien umschrieben werden kann.*

Joseph Klausner schliefllich verdanken wir nicht nur eine vorziigliche wis-
senschaftliche Darstellung, sondern vor allem auch das erste Jesusbuch in
hebriischer Sprache. Er stellt schon im Vorwort fest, dal Jesus als Jude geboren
wurde, in Israels Mitte lebte und starb und in jeder Beziehung Jude war.> Und er
schlieBt den Abschnitt, der iiber ,,Jesus als Jude* ausdriicklich handelt, mit dem
Satz: «Jesus war Jude und blieb es bis zum letzten Atemzug®.»

Diese jiidische Versohnung mit dem Juden Jesus ist angesichts der realen
Geschichte der Juden mit den Christen, die sich auf den Juden Jesus von
Nazareth als ihren Herrn und Meister berufen, eine auBerordentliche und ganz
und gar nicht selbstverstindliche Sache. Ja, es ist auch eine ganz neue, d.h. erst
seit der Neuzeit mogliche. Denn erst durch die Aufkldrung und seit ihr ist es
moglich und auch erlaubt, zwischen dem irdisch-geschichtlichen Juden Jesus
von Nazareth und dem christlich verkiindigten Gottessohn Jesus Christus einen
Unterschied zu machen. Und wenn ich sagte, da3 diese Differenzierung seit der
Aufklirung auch erlaubt ist, so meine ich damit in der Tat, daf} es sich dabei nicht
nur um eine Sache der Erkenntnis und des Wissens, sondern auch der Macht und
des Rechtes handelte. Denn ein Verhiltnis zu Jesus von Nazareth, das nicht
durch das Dogma der Kirche und deren Absolutheits- und Herrschaftsanspruch
definiert wire, war vor der Aufkldrung nicht folgenlos 6ffentlich méglich und
auch danach noch lange risikoreich genug.

Diese Versohnung mit dem Juden Jesus, wie sie in diesen Zitaten zum Aus-
druck kommt, ist iibrigens durchaus keine unkritische. Gerade der letztgenannte
jidische Gelehrte, Joseph Klausner, hat durchaus auch ,,Gegensiitze zwischen
dem Judentum und der Lehre Jesu“” gefunden.

3 L.Baeck, Aus drei Jahrtausenden,Berlin 1938, S.283.
4 M.Buber, Zwei Glaubensweisen, Ziirich 1950, S.!"

5 J.Klausner, Jesus von Nazareth. Seine Zeit, sein Leben und seine Lehre, Jerusalem
*1952.8.7.

6 A.a.0O.S.512.
7 Vgl. Klausner S.513ff.

93



Allerdings hat auch die Versohnung von Juden mit dem Juden Jesus von
Nazareth, wie sie Ende des letzten Jahrhunderts angefangen hat, eine bestimmte
Grenze, namlich die, die durch den Glauben der Christen an Jesus als Messias
Israels und an die durch ihn bereits gekommene Erlosung der Welt gezogen ist.
Die - wohl auf S. Ben-Chorin zuriickgehende Formel, mit der darum die
Heimholung Jesu ins Judentum in Unterscheidung von der christlichen Bezug-
nahme auf ihn benannt wird, lautet bekanntlich:

"Der Glaube Jesu eint uns, der Glaube an Jesus trennt uns."

Doch verbindet sich damit oft zugleich die Vorstellung, dall der Glaube an
Jesus die den Volkern mégliche Art ist, zum Glauben an den Gott Israels zu kom-
men, ohne Juden werden zu miissen. Ja, es ist dies nicht selten ausgedriickt in
Worten, die geradezu eine heilsgeschichtliche Wiirdigung Jesu von Nazareth
enthalten.

II. Das Desiderat einer christlichen Versohnung
mit dem Judesein Jesu von Nazareth

Das folgende Zitat von einem christlichen Theologen, ndmlich Julius
Wellhausen, stammt aus derselben Zeit wie das von Max Nordau und sagt an-
scheinend dasselbe wie das von Abraham Geiger:

"Jesus war kein Christ, sondern Jude. Er verkiindete keinen neuen Glauben,
sondern er lehrte den Willen Gottes zu tun. Der Wille Gottes stand fiir ihn wie fiir
die Juden im Gesetz und in den iibrigen heiligen Schriften, die dazu gerechnet
wurden.®"

Diese Koinzidenz judischer und christlicher Stimmen ist kein Zufall, son-
dern das Produkt der historischen Frage, wie sie seit der Aufkldrung von Juden
und Christen auch an die Bibel gestellt wurde.

Gewil}, es hat die christliche Dogmatik schon immer zwischen dem Irdi-
schen und dem Auferstandenden bzw. zwischen dem menschgewordenen
Gottessohn und dem zum Himmel durch Auferstehung und Himmelfahrt wieder
zuriickgekehrten Menschensohn unterschieden. Allein die dogmatische Aussa-
ge, daB} Jesus wahrer Mensch und wahrer Gott ist, impliziert zugleich, daB3 beide
Naturen auch unzertrennbar sind. ,,Nur als Gottessohn, aber eben als solcher,
existiert Jesus Christus auch menschlich“.® Die Menschlichkeit Jesu von
Nazareth, seine humanitas, ist nach der orthodoxen Dogmatik nicht abgesehen
von seiner Gottheit, also als reine Menschlichkeit sozusagen, denkbar, sondern
nur so, daBl der Mensch Jesus von Nazareth immer zugleich in Person der Gottes-
sohn, die zweite Person der Trinitit ist. Abgelehnt ist damit auch die Vorstellung,
daB es zunidchst einmal ein menschliches Individuum Jesus gegeben habe, das
dann von Gott kraft einer besonderen Adoption als Gottessohn anerkannt und

8 J.Wellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien,Berlin 1905,S.113.
9 K.Barth,KD IV/2,S.100.

94



mit Geist vom Himmel her ausgestattet und schlieBlich aufgrund seines gehorsa-
men Lebensweges in den Himmel aufgenommen worden ist. Vielmehr existiert,
wie gesagt, der Mensch Jesus nur dadurch, dall der Gottessohn Mensch ge-
worden ist, die Ewigkeit also sich auf die Zeit eingelassen, Gott sich zum Men-
schen erniedrigt hat. Karl Barth hat die Einwohnung der géttlichen Person in der
menschlichen Natur mit dem aus Subjekt und Pridikat bestehenden Satz vergli-
chen: ,,Man kann ein Pridikat nicht gut ohne sein Subjekt sehen, verstehen, dar-
stellen wollen. Die Menschlichkeit Jesu an sich und als solche wire aber ein Pré-
dikat ohne Subjekt“.'"® Diskutiert wird dieses Dogma in der klassischen
Dogmatik unter dem Titel der An- bzw. Enhypostasielehre.

Wir konnen hier nicht ndher auf diese komplizierten Denkakte der
Dogmatik eingehen. Immerhin sei davor gewarnt, dies alles als kalten Kaffee
vergangener Jahrhunderte abzutun. Kein Geringerer als der schon genannte Erz-
theologe unseres Jahrhunderts, Karl Barth ndmlich, hat dieses Dogma nach-
driicklich verteidigt, und zwar ganz bewul3t gegen die mit der Theologie der
Aufklirung beginnende Konzentration auf die Menschlichkeit Jesu an sich. Was
Barth dazu veranlaBt hat, werde ich spiter noch kurz erwihnen. Jetzt ist wichtig
festzuhalten, dal in der Tat die Unterscheidung einer geschichtlichen Person
Jesus von Nazareth von dem Gottessohn des kirchlichen Glaubens und seiner
dogmatischen Entfaltung seit der Aufkldrung nicht diese orthodoxe Christologie
neu auslegt, sondern in Wahrheit auf eine Trennung von Gott und Mensch in
Jesus hinausliduft. So gesehen ist diese Unterscheidung also durchaus eine
antidogmatische, eine Befreiung - wie gesagt - von den Fesseln der kirchlichen
Dogmatik. Doch ist einmal die Perspektive auf Jesus nicht mehr durch die Optik
der orthodoxen Kirchenlehre bestimmt, so ist es kein Wunder, wenn Jesus von
Nazareth in einem ganz neuen Lichte erscheint.

Bezogen auf die Evangelien 16ste also die historische Jesusfrage nicht nur,
wie Albert Schweitzer gesagt hat, ,,die Bande, mit denen Jesus seit Jahrhunderten
an den Felsen der Kirchenlehre gefesselt war*“!!. Vielmehr trennte sie auch das
Band durch, das nach der klassischen Dogmatik zwischen Jesus und Gott be-
steht. Das Jahrhunderte hindurch unangefochtene Paradoxon des ,,Gott-Men-
schen* Jesus Christus, der, obschon nur eine Person, in zwei unterschiedlichen,
ja, gegensitzlichen Naturen, der menschlichen und der gottlichen, existierte,
wurde durch die historische Forschung radikal in Frage gestellt. Und der polemi-
sche Stachel dieser Tendenz zur ,,Vermenschlichung* Jesu Christi war seit H. S.
Reimarus, also seit Beginn der historischen Jesusfrage, die Einordnung Jesu ins
zeitgenossische Judentum. Sie blieb es bis Wellhausen. Denn ganz offenbar war
die historische Aussage, die ich oben zitiert habe, gegen die kirchliche Dogmatik
und deren Vereinnahmung Jesu gerichtet und durchaus nicht positiv gemeint.
Denn wenige Zeilen spiter lesen wir bei Wellhausen:

“Man darf das Nichtjiidische an ihm (sc.Jesus), das Menschliche, fiir cha-
rakteristischer halten, als das Jiidische®.

10 KD IV/2,S.113; vgl. dazu D. Schellong, Barth lesen, in: Einwiirfe 3, Miinchen 1986,
S.5-92:62ff.

11 Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Siebenstern-Tb Band 1,1966, S.620.

95



Wer so das Menschliche vom Jiidischen scheidet, wird sich wohl den Vor-
wurf gefallen lassen miissen, antisemitisch zu denken.

‘Wir sehen jedenfalls, dafl Juden und Christen durchaus zu demselben Er-
gebnis kommen konnen, was das Historische angeht, jedoch dann in der Bewer-
tung ganz unterschiedliche Wege gehen konnen. Wellhausen erklirt hier offen-
kundig das Judesein Jesu fiir irrelevant, wenn es um das Charakteristische an
Jesus geht. Und diese Erkldrung hat durchaus Tradition. In gewisser Weise ist sie
die Fortsetzung des Doketismus unter den Bedingungen historischen Denkens.

Klassischen Ausdruck hat diese theologische Irrelevanzerkldrung des
Judeseins Jesu von Nazareth in der Theologie von Rudolf Bultmann gefunden.
Bultmann hat in seinem Jesus-Buch, aber auch andernorts, obschon keineswegs
ganz frei von antijiidischen Vorurteilen, Jesus von Nazareth historisch in ein-
dringlicher Weise als Juden dargestellt. Aber bekanntlich rechnet Bultmann die-
sen historischen Jesus nur zu den Voraussetzungen seiner Theologie des Neuen
Testamentes, deren Anfang er allein mit der hellenistischen Gemeinde und deren
Christus-Mythos gesetzt sieht. Freilich hat Bultmann auch Argumente, die das
Problem einer Begriindung des Glaubens mit relativem historischen Wissen be-
treffen und die bedenkenswert sind, hier aber nicht entfaltet werden konnen.!?
Allein es wird deutlich, daB das Christentum, ja, selbst sein Anfang von
Bultmann nur - wie Gollwitzer mit Recht gesagt hat (Treue zur Tora,
Fs.Harder,162ff) - gleichsam als eine neue Religion jenseits des Judentums ge-
dacht werden kann und die Verbindung mit dem Judentum auf das bloBe Dal3 der
Existenz Jesu zusammenschrumpft. Diese Beschrinkung auf ein historisches
Punctum mathematicum hebt aber eigentlich das Verbindende zum Judentum
auf.

Eine andere Art der Vermeidung einer theologischen Anerkennung des
Judeseins Jesu ist die, es gleichsam nur als Schale eines im iibrigen antijiidischen
Kerns seiner Botschaft und seines Verhaltens anzusehen. Hier wird erklart, daf3
Jesus zwar als Jude geboren wurde, aber in Wahrheit den Auszug aus dem
Judentum begonnen, ja, es in allen wesentlichen Punkten seines Selbstver-
stindnisses kritisiert und iiberwunden hat. Dabei spielt in diesem Modell zwar
vor allem der Apostel Paulus die Rolle des Befreiers des christlichen Wesens von
seiner jiidischen Schale. Doch hat Jesus alles schon vorbereitet und implizit zu-
mindest vollzogen. Diese Position ist theologiegeschichtlich auch mit der Auf-
kldrungstheologie, insbesondere mit dem Namen des Tiibingers F. Chr. Baur
verbunden. In unseren Tagen hat sie zumal Ernst Kdsemann wiederholt, und
zwar ironischerweise im Zusammenhang eines gegen Bultmann gerichteten lei-
denschaftlichen Plddoyers fiir die theologische Relevanz der historischen
Jesusfrage. Er berichtet von ,.einem dramatischen Gesprich ..., in welchem
Bultmann seinen alten Schiilern gegeniiber den irdischen Jesus als Tréiger des
Gesetzes bezeichnete, wie es seiner radikalen Betonung des Entscheidungsrufes

12 Vgl. E. Stegemann, Theologische Bibliothek III: Ein Jesus ohne Jesus (Zu Rudolf
Bultmanns Jesusbuch von 1926),in: Reformatio, 38. Jahrgang, 1989, Heft 3,
S.174-178.

96



entspricht. Ein Abgrund riss auf, als ich antwortete, dann habe der Auferstandene
die Aufgabe, uns vom Irdischen zu erlosen.”!?

Bezeichnend ist dabei, dal} fiir Kdsemann all das, was klassisch fiir den an-
geblichen Antijudaismus des Paulus angefiihrt wird, schon bei Jesus da ist, und
zwar nicht zuletzt der Bruch mit der Tora.

GewiB, es sind dies Zeugnisse aus einer Zeit, da der christlich-jiidische Dia-
log noch nicht oder noch kaum begonnen hatte und seine Friichte jedenfalls noch
nicht reif waren. Doch warne ich davor zu glauben, daf3 wir heute dieses Denken
relevant iiberwunden hétten. Im Grunde fiihren christliche Theologen noch heute
dieselbe Debatte. Dabei stehen auf der einen Seite Neutestamentler, fiir die
Jesus, also der historische Jesus, mit dem Judentum im Prinzip gebrochen hat. So
lesen wir bei einem, ndmlich Ferdinand Hahn, noch 1974 den Satz:

“Jesus war nicht bereit, als Jude jiidisch zu leben im Sinne des damaligen
judischen Selbstverstdndnisses, gleich welcher Schattierung*.'*

Aber auf der anderen Seite nehmen die Stimmen zu, die dies fiir eine
Projektion christlicher Vorurteile, aber nicht fiir die historische Wahrheit halten.
Das sind bemerkenswerter Weise eben nicht mehr nur jiidische Autoren, sondern
zunehmend auch christliche.'

Gestritten wird dabei nicht zuletzt {iber die Auslegung und Bewertung der
Evangelien. Die entscheidenden Punkte dieses Streites sind:

Erstens: Jesu Stellung zur Tora.
Zweitens: Jesu Verhalten zu den Juden, insbesondere zu den Pharisdern.
Drittens: Die Ursachen des Todes Jesu.

Dabei entscheidet zumeist das Urteil im ersten Punkt auch iiber die beiden
anderen. Denn wer der Meinung ist, dal Jesus im Verhiltnis zur Tora die Gren-
zen des damaligen Judentums iiberschritten, ja, womaoglich provokativ bestimm-
te Toragebote wie das Sabbatgebot oder die Speisevorschriften gebrochen hat,
fiir den liegt es nahe auch damit zu rechnen, daBl er die Phariséder zumal gegen
sich hatte und schlieflich von ihnen an die Romer ausgeliefert wurde, was frei-
lich dann noch einmal ein bedeutender Schritt ist. Wer Jesus aber in den Grenzen
der jiidischen Diskussion um die Toraauslegung sieht, wird mit einer Feind-
schaft, zumal mit einer Todfeindschaft, seitens der Phariséder nicht rechnen. Frei-
lich wird man, wenn man diese Erkldrung fiir historisch plausibler hilt - und fiir
mich ist sie es - in jedem Fall einrdumen miissen, dal manche Darstellung in den
Evangelien eher der ersten Meinung Recht zu geben scheint. Aber das ist in der
Tat kein letztlich ausschlaggebendes Argument. Denn es gibt zahlreiche Hinwei-
se dafiir, da} die Evangelien Konflikte auf die Ebene des Lebens Jesu projizie-

13 E. Kidsemann, Die neue Jesus-Frage, in: J. Dupont u.a., Jésus aux origines de la
christologie, Gembloux 1975, 47-57: 52.

14 F.Hahn, Methodische Uberlegungen zur Riickfrage nach Jesus,in: K. Kertelge (Hg.),
Riickfrage nach Jesus, Freiburg 1974,S.11-77:43.

15 Vgl. etwa E. P. Sanders, Jesus and Judaism, London 1985.

97



ren, die aus einer spdteren Zeit, nimlich aus Auseinandersetzungen friih-
christlicher Gemeinden mit Juden stammen. Und diese literaturgeschichtliche
Tatsache wird durchaus auf beiden Seiten anerkannt.

III. Jesus im Glauben der Christen

Von einer Versohnung der christlichen Theologie mit dem Judesein Jesu
kann im Ernst also noch nicht gesprochen werden. Aber es gibt Ansédtze dazu,
Anfinge dafiir, Wege dorthin. Dal} das, wenn es einmal breiter rezipiert worden
sein wird, erhebliche Folgen fiir die Theologie und die Kirchen, nicht zuletzt
auch im Verhiltnis zu den Juden haben wird, liegt auf der Hand. Denn was wiirde
es bedeuten, wenn uns allen ganz klar und immer bewufit wire, da} jedes Wort
iiber die Juden ein Wort iiber Jesus wire - jedes gute, aber auch jedes feindliche?

Freilich dridngt sich dann die Frage auf, ob diese Heimkehr Jesu ins
Judentum nicht auch eine Infragestellung der christlichen Identitit bedeutet.
Was wird denn aus dem Glauben an Jesus? Wire es dann nicht konsequenter,
wenn die Christen Juden wiirden?

Nun, ich glaube, wenn diese Frage iliberhaupt ernsthaft gestellt wird und
nicht aus einem latenten Antijudaismus stammt, weil ndmlich unterstellt wird,
daB man natiirlich nicht Jude wird - wenn die Frage also serids ist, dann sind wir
in der Tat an einem entscheidenden Punkt. Denn es ist, wie der Galaterbrief zeigt,
eine urchristliche Frage. Diese Frage, so meine ich, macht auch offenbar, wie
nahe der christliche dem jiidischen Glauben, wie sehr das Urchristliche eigent-
lich - wie Buber gesagt hat - etwas Urjlidisches ist, wie notwendig es ist, dal -
nach einer gliicklichen Formulierung von Ernst Lohmeyer - der Glaube an Jesus
den Glauben Jesu und seines Volkes im Herzen tragen muB.'® Ja, ich meine, da}
dann, wenn der Glaube an Jesus nicht eine Art des Glaubens Jesu, des jlidischen
Bekenntnisses zu dem einen Gott und zu seinem Willen ist, dann ist er nicht mehr
der Glaube an Jesus. Insofern gebe ich Kdsemanns Kritik an Bultmann recht: der
historische Jesus muf} ein Kriterium des christlichen Glaubens sein. Der histo-
rische Jesus geht uns auch theologisch unbedingt an, aber eben auch und gerade:
der Jude Jesus von Nazareth.

Nun kommt aber Jesus von Nazareth im Glauben der Christen als Messias,
Heiland und Herr vor, und der Einwand von Juden dagegen ist deutlich genug.
Wogegen ist er gerichtet? Nun, im Kern, so scheint mir, geht es um den Anspruch
des Gekommenseins des Messias bzw. der Erlosung mit Jesus von Nazareth, der
im Widerspruch zur Unerldstheit der Welt steht. Verbunden damit ist die Vermu-
tung, daB die Christen so einem anderen Messias- und Erlosungsbegriff sich ver-
schrieben haben als dem, der in der jiidischen Tradition vorherrscht. Bekannt ist
ja, was Gershom Scholem geduBert hat:

“Es ist ein vollig anderer Begriff von Erlosung, der die Haltung zum
Messianismus im Judentum und Christentum bestimmt...Das Judentum hat, in

16 Vgl. E. Stegemann, Ernst Lohmeyer an Martin Buber, in: Kirche und Israel.
Neukirchener Theologische Zeitschrift 1 (1986) 5-8: 7.

98



allen seinen Formen und Gestaltungen stets an einem Begriff von Erlosung
festgehalten, den sie als einen Vorgang auffaf3ite, welcher sich in der Offentlich-
keit vollzieht, auf dem Schauplatz der Geschichte und im Medium der Gemein-
schaft, kurz, der sich entscheidend in der Welt des Sichtbaren vollzieht und ohne
solche Erscheinung im Sichtbaren nicht gedacht werden kann. Demgegeniiber
steht im Christentum eine Auffassung, welche die Erlosung als einen Vorgang
im geistigen Bereich und im Unsichtbaren ergreift, der sich in der Seele, in der
Welt jedes einzelnen, abspielt, und der eine geheimnisvolle Verwandlung be-
wirkt, der nichts AuBeres in der Welt entsprechen muf...Die Umdeutung der
prophetischen VerheiBungen der Bibel auf einen Bereich der Innerlichkeit .. er-
schien den religidsen Denkern des Judentums stets als illegitime Vorwegnahme
von etwas, das im besten Falle als die Innenseite eines sich entscheidend im
AuBeren vollziehenden Vorgangs in Erscheinung treten konnte, nie aber ohne
diesen Vorgang selbst“."”

Man kann die Pauschalitdt dieser Kritik kritisieren. Aber in der Tat ist die
Spiritualisierung, die Flucht in die Innerlichkeit, eine Antwort auf das Ausblei-
ben der konkreten empirischen Erlésung, der Werke des Messias, im Christen-
tum gewesen. Nicht zufillig wird davon insbesondere der Messiasbegriff'® be-
troffen. Von Hirsch iiber Althaus bis Hesse und Hiibner hilt sich in der Theolo-
gie in Deutschland die Meinung, dafl das Christentum, beginnend mit dem Neu-
en Testament, einen anderen als den jiidischen Messiasbegriff habe. Christus ist
nicht nur das Ende des Gesetzes, sondern auch das Ende des Messias, wie Alt-
haus gesagt hat, also das Ende der Hoffnung auf ein diesseitiges Reich. Franz
Hesse schliefilich erkldrt zum Bekenntnis der Rheinischen Synode zu Jesus als
,Messias Israels*: ,,Die Behauptung, Jesus Christus sei der Messias Israels, ist
schlicht falsch®. Denn nach alttestamentlich-jiidischer Auffassung sollte der
Messias ein diesseitiges Reich errichten und alle Feinde niederwerfen. Dem habe
Jesus aufs schirfste widerstanden, weshalb ja auch die Juden sich geweigert hét-
ten, ihn anzuerkennen, und so bis heute ihr Heil verfehlten.!®

Es ist mir nicht moglich, dieser Rezeption des Neuen Testamentes zuzu-
stimmen. MLE. ist der jiidische Messiasbegriff im Neuen Testament im Kern
festgehalten und der jiidische Erlosungsbegriff nicht spiritualisierend um-
gedeutet. Das gilt fiir den historischen Jesus, wie dessen Verkiindigung vom
Gottesreich als eines konkreten, im Raum der Geschichte sich vollziehenden
Eingreifens Gottes zugunsten der Armen und Schwachen, der Kranken und Un-
terdriickten zeigt. Das gilt aber auch fiir den frithen Glauben an Jesus als Messias
unter seinen jiidischen Anhingern und Anhéngerinnen.

17 G.Scholem, Zum Verstindnis der messianischen Idee im Judentum, in: ders., Judaica
I, Frankfurt 1963, S.7-74.71.

18 Vgl. dazu nidherhin meine Untersuchung: Welchen Sinn hat es, von Jesus als Messias
zu reden?, in: E. Stegemann (Hg.), Messias-Vorstellungen bei Juden und Christen,
Stuttgart 1993, 81-102.

19 F. Hesse, Einige Anmerkungen zum Wort der rheinischen Synode iiber das Verhilt-
nis von Christen und Juden, in: B. Klappert/H. Starck (Hg.), Umkehr und Erneue-
rung, Neukirchen 1980, 283-286.

99



Deutlich reflektiert sich dies zumal in der lukanischen ,,Vorgeschichte*:
Zum Beispiel kiindigt der Engel Maria an, dass ihr Sohn ,,gross sein und Sohn
des Hochsten genannt werden wird* und dass Gott ihm ,,den Thron seines Vaters
David geben und er iiber das Haus Jakob ewig Konig sein und seine
Konigsherrschaft kein Ende haben wird* (Lk 1,32f). Und im Lobgesang des Za-
charias heisst es: ,,Gelobt sei der Herr, der Gott Israels. Denn er hat sein Volk
besucht und Befreiung ihm geschaffen und uns aufgerichtet ein Horn des Heils
im Hause Davids seines Knechtes, wie er geredet hat durch den Mund der Pro-
pheten von jeher: Erlosung aus der Hand unserer Feinde und aller, die uns has-
sen, und Erbarmen zu iiben mit unseren Vitern und sich seines heiligen Bundes
zu erinnern - den Schwur, den er Abraham, unserem Vater, schwor- und uns zu
verleihen, errettet aus Feindeshand ohne Furcht ihm zu dienen in Frommigkeit
und Gerechtigkeit vor ihm alle unsere Tagen* (Lk 1,68-75).

Wichtig fiir unseren Zusammenhang ist, dass der Messiasglaube im Neuen
Testament iiberall ein bestimmtes apokalyptisches Geprige hat. Das heisst: Die
Erwartung eines idealen Konigs fiir Israel und seines universalen Frie-
densreiches fiir alle Volker wird hier in Gestalt einer metahistorischen, ja,
himmlischen Erlosung ausgedriickt, die die Befreiung vom Tod und die Ver-
wandlung zum ewigen Leben im Himmel einschliesst. Lukas reflektiert sogar
diesen Vorgang ,,messianologisch® in der Emmausperikope (Lk 24). Zugleich
zeigt sich hier, dass Leiden und Tod des Messias und seine Auferstehung positiv
messianologisch als ein ,,Umweg* zur Aufrichtung der messianischen Hoffnung
auch unter den Nichtjuden gedeutet wird. Es ist eine gottliche ,,Logik®, wenn
Jesus sich mit dem Leiden und Sterben auseinandersetzen muf und erst nach der
Erhohung zum Himmel als Messias sein Amt antreten wird. Thr Sinn ist, daf Jesu
Anhinger bis an die Enden der Welt Zeugen der ,,Hoffnung Israels* sein und die
Volker fiir sie gewinnen sollen.

Dreierlei sei dazu noch kurz angemerkt:

Erstens: Hier geht es nicht um weniger, sondern um mehr Befrelung, nicht
um eine nur innerliche, sondern um die grosstmogliche und umfassendste Verin-
derung iiberhaupt. Und das schligt sich auch in der Vorstellung vom Messias, in
der Christologie, nieder. Freilich ist nicht zu iibersehen, dass es hier und dort
deutliche Abgrenzungen gegeniiber bestimmten politisch-messianischen Ten-
denzen gibt (zum Beispiel im Johannesevangelium). Allein es wird damit der
Anspruch auf Befreiung nicht einfach aufgegeben.

Zweitens: Es wird nicht von Erlosung geredet, wo Unerlostheit herrscht,
mithin die Wirklichkeit enthusiastisch tibersprungen. Wo von der Gegenwart des
Heils geredet wird, ist entweder auf charismatische Heilungserfahrungen oder
andere pneumatisch-charismatische Phinomene Bezug genommen oder es ist als
kontrafaktisches Bekenntnis gemeint, d.h. als ,,Dennoch* der Hoffnung in der
Erfahrung von Negativitit. Freilich waren sich die Jesusanhinger der ersten wie
der zweiten und dritten Generation sowohl der Ndhe der Erlosung wie dessen si-
cher, dass deren Krifte schon vom Himmel her ausgegossen sind und in den
Glédubigen auf der Erde wirken.

Drittens: Der Glaube an Jesus als Messias ist zuerst und eigentlich immer
ein Bekenntnis von Juden gewesen. Nichtjuden, die zum Glauben an den ,,Herrn

100



und Heiland Jesus Christus* gekommen sind, haben in ihrem Glauben an ,,Jesus
Christus* diesen Glauben der Juden bewahrt, aber nicht einfach wiederholt.

Natiirlich haben auch die Anhénger Jesu nicht iibersehen konnen, dass die
politische Erlosung Israels mit ihm nicht begonnen hat, er vielmehr als po-
litischer Aufriihrer von den Romern hingerichtet worden ist. Ja, sie mussten sich
spiter sogar damit auseinandersetzen, da3 das jiidische Volk seinen Kampf um
die Befreiung vom romischen Joch in Paldstina katastrophal verloren hat. Im
Jahre 70 n.Chr. wurden Jerusalem und der Tempel zerstort und die iiberlebenden
Juden aus ihrem Kernland Judida verbannt, ohne daB Jesus, der nach dem Glau-
ben seiner Anhidnger ja von Gott erweckt und in den Himmel entriickt als bevoll-
maichtigter messianischer Erloser bereit stand, von dorther eingegriffen hétte und
seinem Volk zu Hilfe gegkommen wiire.

Strukturell finden wir iiberall im Neuen Testament folgende Antwort dar-
auf: Der Tod Jesu und die Katastrophe von 70 n.Chr. sind ebenso wie die Tatsa-
che, daB nur eine kleine Anzahl Juden an Jesus als den von Gott bevoll-
michtigten Messias zum Glauben kam, selbst Bestandteil des durch Jesus in
Bewegung gebrachten Prozesses der messianischen Erlésung. Das heisst: die er-
fahrene geschichtliche Wirklichkeit wird in die messianische Konzeption aufge-
nommen, und zwar unter Anwendung bestimmter Deutekategorien, die in der jii-
dischen Tradition vorhanden sind. So wird zum Beispiel - freilich nicht iiberall -
der Tod Jesu als stellvertretender Stihnetod, hingegen die Katastrophe von 70
n.Chr.- freilich auch nicht iiberall - als Strafgericht Gottes interpretiert.

So ist also deutlich, da3 der Glaube an Jesus als Messias der Glaube an Jesus
als dem designierten Messias ist.

Ist aber dieser Glaube unabdingbar fiir den christlichen Glauben? Nun, der
urchristliche Glaube an Jesus als Messias designatus hilt die Hoffnung auf eine
konkrete, empirisch fabare Erlosung und Befreiung trotz des gegenwirtig er-
fahrenen Unheils und Unrechts fest. Er ist also kontrafaktisch gemeint, er ist das
,Dennoch* der messianischen Hoffnung, der Glaube daran, dafl das Unrecht und
die Gewalt nicht das letzte Wort haben diirfen.

Wenn wir heute diesen Glauben wiederholen wollen, dann miissen wir des-
sen eingedenk sein, da3 die Artikulation dieses Glaubens in der Vergangenheit
oft, viel zu oft, dazu diente, Unrecht zu legitimieren und Gewalt gegen andere,
insbesondere gegen die Juden auszuiiben. Der Glaube an Jesus als Messias Isra-
els ist pervertiert worden zu einem Angriff auf [sraels Hoffnung auf Erlosung.
Juden konnen selbst dort, wo dieser messianische Glaube im christlichen Glau-
ben an Jesus, wo also gleichsam sein Ursinn wieder rehabilitiert werden soll,
nicht mehr davon abstrahieren, dal dieser Glaube mit der Geschichte der
Verfemung und Entrechtung, der Verfolgung und Ermordung zutiefst verkniipft
ist. Und konnen wir davon absehen - die Christen? Ich jedenfalls kann auch nicht
davon absehen - und will es auch nicht. Darum scheint mir die Aufrichtung der
berechtigten messianischen Hoffnung, wie sie im Glauben an Jesus als
designierten messianischen Retter Israels einmal aufbewahrt werden sollte, heu-
te nicht einfach in der Wiederholung des messianischen Bekenntnisses zu Jesus
zu liegen. Ist dies doch auch eine Sache der Juden, ihren messianischen Befreier
zu identifizieren und seiner Wiirde als Trédger der Hoffnung, daf3 das Grauen
nicht das letzte Wort haben darf.

101



Dann aber kommt es auch darauf an, dal wir Christen unsere Rede iiber Heil
und Erlosung, die Gott in Jesus zur Welt gebracht hat, daraufhin {iberpriifen, ob
sie nicht zur Ideologie, d.h. zu einer Blindheit gegeniiber der Wirklichkeit der
Welt verkommen ist, in der wir mit Israel zusammen leben. Ich jedenfalls moch-
te nicht davon absehen, den Glauben an Jesus Christus in ein wahrhaftiges Ver-
hiltnis zur Wirklichkeit einer unerlosten Welt zu setzen. Ich méchte nicht davon
absehen, daB unser Jahrhundert eine bestiirzende Uberfiille an Leiden gesehen
hat, dal} es nicht zuletzt ein Passionsjahrhundert fiir jiidische Menschen war. Ich
mochte aber auch mit Jesu Glauben an das Kommen des Gottesreichs und Gottes
Gerechtigkeit der Hoffnung Ausdruck geben, da3 das Grauen, dass das Leiden
und die Ungerechtigkeit nicht das letzte Wort haben. Diese Hoffnung aber, mei-
ne ich, trennt die Christen nicht von den jiidischen Menschen, sondern eint sie
mit thnen, aber auch mit anderen.

102



	Der Jude Jesus und der Glaube der Christen

