Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Die Texte von Qumran und das Urchristentum
Autor: Lichtenberger, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Texte von Qumran und das Urchristentum”

Hermann Lichtenberger

Hans-Friedrich Weif3 zum 65. Geburtstag in Verehrung

Was in Jahrzehnten beharrlicher Arbeit von Lehrern, Pfarrern und Professo-
ren nicht gelungen war, ndmlich Interesse fiir das Judentum der Zeitenwende und
die Entstehung des Christentums in einer breiten, auch nichtkirchlichen oder re-
ligios nicht gebundenen Offentlichkeit zu wecken, ist durch einige wenige Bii-
cher der letzten Jahre geschehen, die, verstarkt durch andere Medien, mittlerwei-
le ein Millionenpublikum {iber die Anfinge des Christentums aufkldren.

Die populdren Bestseller erregen die Gemiiter mit der Behauptung, die
Qumranfunde wiirden — entgegen dem angeblich verfilschenden Bild, das
Theologie und Kirche vom Urchristentum zeichneten — nun die ,,Wahrheit*
offenbaren: Das Urchristentum in Judda und die Gemeinde von Qumran sollen
einer zelotischen Widerstandsbewegung gegen Rom angehoren, im Herren-
bruder Jakobus begegne der qumranische Lehrer der Gerechtigkeit, und Paulus
komme in feindlicher Mission als rémischer Agent nach Qumran ( = Damaskus),
werde dort aber ,,umgedreht®, schliele sich der Gemeinde an und spiele sich so-
gleich zum Gegner des Jakobus auf. Dies sei in der Auseinandersetzung des Leh-
rers der Gerechtigkeit mit seinem Gegner in den Qumranfunden zu belegen.'

Es erstaunt, dafl dieses krause Gemisch aus Phantasie und Fehlinter-
pretationen solchen Anklang findet, waren doch dhnliche Behauptungen bereits
in den 50er Jahren als unhaltbar erwiesen worden und haben historisch und

Prof. Dr. Hermann Lichtenberger, Institutum Judaicum, Liebermeisterstr. 12,
D-72076 Tiibingen.

*  Antrittsvorlesung Tiibingen am 16.1.1994. Der Vortragscharakter wurde beibehal-
ten, die beigefiigten Anmerkungen beschriinken sich auf weiterfiihrende Hinweise.
Monika Merkle und Frau Leuthold danke ich fiir das Schreiben des Manuskripts,
Friedrich Avemarie fiir die Durchsicht. '

1 Die Populirliteratur stiitzt sich darin hauptsdchlich auf die angeblich wissen-
schaftlichen Werke von R. Eisenman, Maccabees, Zadokites, Christians and
Qumran, Leiden 1983; ders., James the Just in the Habakkuk Pesher, Leiden 1986.
Dal3 das Damaskus der paulinischen Bekehrung Qumran sei, geht zuriick auf S.
Sabugal, La mencién neotestamentaria de Damasco, in: M. Delcor (Hrsg.), Qumran.
Sa piété, sa théologie et son milieu, BEThL 46, Paris - Leuven 1978, S. 403-418. —
Zur aktuellen Diskussion s. besonders K. Berger, Qumran und Jesus. Wahrheit unter
VerschluB?, Stuttgart 1993; O. Betz/R. Riesner, Jesus, Qumran und der Vatikan.
Klarstellungen, GieBen - Basel '1993; H. Stegemann, Die Essener, Qumran, Johan—
nes der Téufer und Jesus, Freiburg '1993; M. Krupp, Qumran-Texte zum Streit um
Jesus und das Urchristentum, Giitersloh 1993; J. A. Fitzmyer, Qumran: Die Antwort:
101 Fragen zu den Schriften vom Toten Meer, Stuttgart 1993; J. C. Vanderkam, The
Dead Sea Scrolls Today, Grand Rapids 1994,

68



philologisch arbeitende Wissenschaftler es leicht, diesen Schnee von gestern
zum Schmelzen zu bringen. Das alles lohnte der Aufmerksamkeit nicht und
konnte in die Sparte Trivialliteratur abgeschoben werden, wenn dabei nicht
letztlich die Frage gestellt worden wire: Was ist eigentlich neu im Neuen Testa-
ment? Die Frage wird von dieser Seite klar und deutlich mit Nichts beantwortet,
was die Funde vom Toten Meer belegten und Kirche und Theologie auch wiil3-
ten. Das einzige, was sich die Theologen dazu einfallen lieBen, sei, die brisanten
Texte zu verschweigen, und das sei auch der Grund dafiir - so die Rechnung von
Baigent/Leigh in ihrer ,,VerschluBsache Jesus* -, daf} erst knapp 25% der Funde
vom Toten Meer verdffentlicht seien.

Natiirlich ist die schleppende Veroffentlichung der Qumrantexte mit Recht
als der Wissenschaftsskandal unseres Jahrhunderts angeprangert worden,> aber
als Baigent/Leigh von 25% sprachen, lagen immerhin schon mehr als 80% der
Texte in wissenschaftlichen Verdffentlichungen vor.? Das Spiel mit falschen
Zahlen war freilich notig, um das Erzéhlmuster des ,,Kriminalromans® - der eher
ein ,, Trivialroman® ist - durchzuhalten: Ein Priesterbetrug, eine internationale
Verschworung, ein Geheimbund von Minnern, der Vatikan als internationales
Kommandozentrum (und als Oberschurke Kardinal Ratzinger), auf der anderen
Seite der edle Ritter und Retter der Wahrheit, Professor Eisenman.* Um die
Standardmischung aus ,,Sex and Crime* vollstidndig zu machen, werden Lebens-
krisen von Forschern voyeuristisch enthiillt.’

Die Story vom Qumran-Komplott lockt mit dem unwiderstehlichen Ruch
des Sensationellen. Aber nicht eine ihrer unsinnigen Behauptungen ist neu, und
nicht eine hat auch nur den geringsten Anhalt an den historischen Zeugnissen; sie
entbehren jeder geschichtlichen Plausibilitit.

Gegeniiber der Behauptung: ‘Nichts ist neu im Neuen Testament’ nun aber
genauso unbeirrt und unbelehrbar zu sagen: ‘Alles ist neu im Neuen Testament’
verbietet die wissenschaftliche Redlichkeit, die die tiefe Verwurzelung Jesu und
des Neuen Testaments im Judentum ernst nehmen muf}. Da} es Gemeinsamkei-
ten zwischen Qumran und dem Urchristentum gibt, ist durchaus nicht verwun-
derlich; sensationell wire vielmehr, wenn es sie nicht gibe. Doch sind diese
Gemeinsamkeiten von anderer Art, als es die Sensationsliteratur ihrem Publikum
einredet. Sie sind gleichwohl nicht weniger wichtig und erstaunlich.

Einer der Spezialisten® fiir die Literatur der Zeit zwischen den Testamenten
hat kiirzlich zu bedenken gegeben, jeder Neutestamentler miifite eigentlich auf
seinem Schreibtisch die Photographie einer Qumranrolle liegen haben, um stén-

2 Vgl. M. Hengel, Der alte und der neue ‘Schiirer’, JJS 35 (1990), S. 19-72, hier S. 52:
,,Um es ganz offen zu sagen: es handelt sich um den grdfiten Skandal im Bereich der
biblischen Wissenschaft und der Judaistik in diesem Jahrhundert (Hervorhebung
im Original).

Vgl. die Aufstellungen bei Stegemann, a.a.O., S. 29-31.

Vgl. auch Berger, a.a.0., S. 11-14; Stegemann, a.a.O., S. 31-36.

Leider auch zuweilen in wissenschaftlichen Veréffentlichungen!

SN U bW

Prof. Dr. G. W. E. Nickelsburg, miindlich (Symposium Princeton, N. J., November
1993).

69



dig daran erinnert zu werden, was wir ohne die Qumranfunde nicht wii3ten. Nun:
Was wissen wir jetzt im Blick auf das Neue Testament, was wir ohne die
Qumranfunde nicht wiilten?

Zunichst einmal und vordergriindig gesehen ist der Befund enttduschend:
Wir erfahren in den Qumrantexten nichts liber Jesus, die Urgemeinde, die Apo-
stel oder andere Gestalten des friihen Christentums. Das Neue Testament seiner-
seits schweigt tiber die Gemeinde am Toten Meer. Unter den Handschriften von
Qumran findet sich keine einzige neutestamentliche, so sehr auch manche mei-
nen, den Nachweis fithren zu konnen.’

Dennoch betreten wir mit der Fragestellung Neues Testament - Qumran
vielversprechendes Terrain: Die Textfunde vom Toten Meer stellen die umfas-
sendste Bibliothek jiidischer Schriften dar, die wir aus der Zeit des 2. Tempels
kennen. Ein Teil jener Schriften stammt aus der Zeit Jesu, seiner Jiinger und der
ersten christlichen Gemeinden. Wihrend Jesus lebte und wirkte, die Urgemeinde
sich herausbildete und die friihe Mission immer weitere Kreise zog, hat die Ge-
meinschaft von Qumran noch bestanden. Die Wirkungsbereiche lagen zwar
nicht immer unmittelbar beisammen, doch waren sie auch nicht so weit vonein-
ander entfernt, daB3 keine Beriihrung hitte stattfinden konnen. Trotzdem miissen
wir auf ein bisher nicht befriedigend geldstes Problem zuriickkommen: im Neu-
en Testament, speziell in der Verkiindigung Jesu, finden wir weder direkte noch
indirekte Hinweise auf die Qumrangemeinde.

Das mag mit der Esoterik und Abgeschlossenheit der Gemeinde zusam-
menhéngen, doch diirfen wir diese nicht iiberschitzen. Josephus berichtet, daf3
die Essener auch in Stidten und Dorfern lebten.® Ich wiirde lieber folgenden
Gesichtspunkt zu bedenken geben: Zur Zeit der Abfassung bzw. der Redaktion
der Evangelien, also nach 70, spielt die Qumrangemeinde keine Rolle mehr; hit-
te der historische Jesus Auseinandersetzungen und Begegnungen mit Essenern
gehabt, wiren diese nach 68, dem Ende der essenischen Gemeinschaft, fiir die
Urgemeinde, besonders die heidenchristliche, wenig relevant gewesen. Hilt man
sich den Sitz im Leben der Evangelieniiberlieferung vor Augen, hat sich fiir die
urchristliche Gemeinde das Problem der Essener tiberhaupt nicht mehr gestellt.
Die Auseinandersetzung mit dem Judentum konnte sich in Abhebung von der fiir
die Gemeinde noch relevanten Gruppe der Phariséder besser darstellen, da deren
theologische Positionen nach 70 bei der Neukonstituierung des Judentums
dominant wurden.

Der Textfund vom Toten Meer (Qumran) |

Unter den Qumrantexten versteht man die Textfunde von der Nordwestecke
des Toten Meeres, wo zwischen 1947 und 1956 in Hohlen hebriische,
aramdische und einige wenige griechische Handschriften gefunden wurden. Die

7 So eine ganze Reihe von Beitrigen in dem Sammelband des Eichstddter Sym—
posiums: B. Mayer (Hrsg.), Christen und Christliches in Qumran?, Regensburg
1992; s. dazu auch O. Betz/R. Riesner, a.a.0., S. 146-150.

8 Vgl. Josephus, Bell 2,124.

70



Fundorte liegen in unmittelbarer Nihe der Ruine Qumran (Khirbet Qumran), der
zentralen Niederlassung einer Gemeinschaft, die Teil der vor allem durch
Josephus und Philo bekannten essenischen Gemeinde war.? Sie sind heute, wie
seit den 50er Jahren nicht mehr, Gegenstand wissenschaftlichen — und unwis-
senschaftlichen — Interesses. Hat man in der anfinglichen Euphorie diesen
Fund als den wichtigsten der Neuzeit gefeiert, so ist doch seither, angesichts des
fragmentarischen Erhaltungszustandes besonders der Handschriften aus Hohle
4, so manchmal schon der geheime Wunsch zum Himmel gestiegen, die Ziege,
auf deren Suche ein Beduinenjunge 1947 den ersten Fund machte, hitte doch die
Texte gleich aufgefressen.'” Aber dazu hitte es schon einer ganzen Herde von
Ziegen bedurft: Die oft genannte Zahl von 1000 Biichern, von denen Fragmente
gefunden wurden, ist bei 900 zu prizisieren, wobei allerdings nur von 10 Hand-
schriften mehr als die Hilfte erhalten ist."

Die Qumrangemeinde im Rahmen des Judentums

Das besondere Interesse, das die Fragestellung ‘Qumran - Urchristentum’
hervorruft und verdient, darf jedoch nicht den Blick dafiir verstellen, daf} zuerst
einmal nach dem Ort gesucht werden mul}, den die Qumrangemeinde innerhalb
des Judentums einnimmt. Denn als eine jiidische Gemeinschaft ist sie zunédchst
in Beziehung und im Verhiltnis zu anderen jiidischen Gruppen zu sehen. In der
kurzen Zeitspanne, in der die Qumrangemeinde und das Urchristentum neben-
einander existierten (bis 68 n.Chr.), war letzteres in Judia jedenfalls zahlenma-
Big eher kleiner als die von Josephus auf 4000 Mitglieder geschitzte essenische
Gemeinschaft.'?

Der abgeschlossene Charakter der essenischen Gemeinde darf nicht zu Vor-
stellungen eines Geheimordens verleiten. Essener haben in der Offentlichkeit
gewirkt: Der Essener Judas sagt (noch fiir denselben Tag unter Angabe des Or-
tes) die Ermordung des Hasmonéers Antigonos voraus; der Essener Menachem
prophezeit dem Schuljungen Herodes die Konigswiirde; der Essener Simon deu-
tet den Traum des Archelaos auf eine bevorstehende Verbannung.'* Den Zeitge-

9 Vgl die Textsammlung in A. Adam, Antike Berichte iiber die Essener. KIT 182, 2.
neubearb. u. erw. Aufl. v. Chr. Burchard, Berlin 1972; s. auch R. Bergmeier, Die
Essenerberichte des Flavius Josephus, Kampen 1993. Zur Archiologie von Qumran
vgl. R. de Vaux, L’archéologie et les manuscrits de la Mer Morte, Lodon 1961; ders.,
Archaeology and the Dead Sea Scrolls, London 1973; E.-M. Lapperrousaz,
Qoumran. L’établissement essénien des bords de la Mer Morte. Histoire et
archéologie du site, Paris 1976.

10 Vgl. F. M. Cross, Die antike Bibliothek von Qumran und die moderne biblische Wis-
senschaft, Neukirchen 1967, S. 12. « )

11 Diese Zahlen sind entnommen aus Stegemann, a.a.0O., S. 115.
12 Vgl. Josephus, Ant 18,20; ferner Philo, Quod omnis probus liber sit 75.

13 Nach M. Hengel, Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter be-
sonderer Beriicksichtigung Palédstinas bis zur Mitte des 2. Jh.s v. Chr., Tiibingen
31988, S. 439.

71



nossen waren die Essener vertraut: ,,Es ist aber nicht eine einzelne Stadt die ihri-
ge, sondern in jeder wohnen viele.*“!*

Die Essener waren bekannt, und die Liebe, mit der Josephus sie beschreibt,
140t vielleicht auf persénliche Bekanntschaft schlieBen, auch wenn wir ihm nicht
glauben miissen, daf} er eine zeitlang ihr Mitglied gewesen war.!* Die sich auf
alte Priestertradition berufende essenische Gemeinschaft fand im 6ffentlichen
BewulBtsein eine ganz andere Anerkennung als die neu entstandene messianische
und missionierende Jesusbewegung.

Handschriften des Briefes eines qumranischen Lehrers,'® vielleicht des Leh-
rers der Gerechtigkeit selbst, offenbar an den Hohenpriester in Jerusalem, benen-
nen ca. 20 Kontroverspunkte, in denen die Qumrangemeinde eine strengere
Toraauslegung vertrat als die angegriffene Gruppe am Jerusalemer Tempel, die
einer erleichternden Tendenz folgte, wie sie sich spiter in der pharisdisch-
rabbinischen Halacha niederschlug. Demgegentiber vertritt dieser Brief die aus
anderen Qumrantexten vertraute, strengere Toraauslegung, eine Position, die
wohl die alte sadduziische ist. Im Verhiltnis zu den Pharisdern besteht die
Qumrangemeinde auf einer konsequenteren Toraauslegung; Pharisder sind fiir
sie geradezu solche, ,die nach glatten Dingen suchen®, d.h. die die Be-
stimmungen der Tora erleichternd abschwichen.” In der Auseinandersetzung
um die richtige Toraauslegung, insbesondere fiir das alltigliche Handeln, konn-
ten die Phariséder also aus gerade entgegengesetzten Griinden angegriffen werden
als denen, die uns aus der Polemik des Neuen Testaments bekannt sind. Umso
unsinniger wird aber die Behauptung, Jesu sei ein offener oder heimlicher Esse-
ner gewesen.

Im folgenden sollen in drei Abschnitten an exemplarischen Bereichen Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede zwischen der Qumrangemeinde und dem
Urchristentum aufgezeigt werden. Dabei kann zugleich das Problem solcher
Vergleiche deutlich werden. Die Themen sind: die Lebensordnungen der Ge-
meinden, Johannes der Tédufer, messianische Erwartungen. Die sich ergebenden
hermeneutischen Uberlegungen bilden den SchluB.

14 Josephus, Bell 2,124. - Uber die weitrdumige Infrastruktur der Gemeinde schreibt
Josephus: ,,Den von auswiirts kommenden Angehdrigen der Sekte steht deren ganzer
Besitz zur Verfiigung gleich wie eigener, und bei Menschen, die sie vorher nie sahen,
treten sie ein wie bei langst Vertrauten. Deshalb nehmen sie auch bei ihren Reisen
gar nichts mit, auler Waffen zum Schutz gegen Réuber. Ein Fiirsorger aber wird in
jeder Stadt eigens fiir die Giste des Ordens eingesetzt, der Kleider und das sonst
Notwendige bewirtschaftet. (Bell 2,124)

15 Vgl. Josephus, Vita 11.

16 4QMMT, vgl. jetzt die offizielle Publikation von E. Qimron / J. Strugnell, Qumran
Cave 4 V: Migssat Ma‘ase Ha-Torah, DID 10, Oxford 1994; zur vorausgehenden
Diskussion vgl. the Qumran Chronicle, Appendix ,,A%, No. 2, Krakéw 1990; in der
dortigen Bibliographie sind von besonderer Bedeutung die Arbeiten von L.
Schiffman.

17 Vgl. 4QpNah(169) 3-4, I, 2-7.

2



Die Lebensordnungen der Qumrangemeinde und des Urchristentums
1. Giitergemeinschaft'®

Wir finden in Qumran — wenigstens nach dem Bild der Gemeinderegel —,
ein gemeinschaftliches Leben, das von Glitergemeinschaft und personlicher Ar-
mut, einem Gemeinschaftsmahl, stindigem Studium der Tora, andauerdem Ge-
bet, herzlicher Liebe untereinander und der Verpflichtung zur gegenseitigen Zu-
rechtweisung gekennzeichnet ist .

Das erinnert stark an das ideale Bild, das die Apostelgeschichte von der
Urgemeinde in Jerusalem zeichnet: ,,Sie blieben aber bestéindig bei der Lehre der
Apostel und bei der Gemeinschaft, dem Brechen des Brotes und den Gebeten*
(Apg 2,42). ,,Alle die Gldubigen aber waren beisammen und hatten alles gemein-
sam.” (Apg 2,44).

Die lukanische Darstellung tréigt starke Ziige antiker Utopien,'? wie auch die
Schilderungen der Essener bei Josephus und Philo derartige sozialutopische
Gemeinschaftsmodelle aufgreifen. Lukas allerdings beschreibt nicht ein anzu-
strebendes Ideal, sondern die Realisierung des Liebesgebotes im eschatologi-
schen Israel, die er seiner eigenen Zeit vor Augen hilt.

In Qumran dagegen griindet die Giitergemeinschaft in dem alttesta-
mentlichen Verstandnis des Landes:* Das Land Israel ist Gottes Eigentum, es ist
ganz Israel iibergeben, und was der einzelne zugeteilt bekommt, ist Lehen. Die
Qumrangemeinde macht im Besitzverzicht des einzelnen ernst damit, daf3 das
Land Gottes Eigentum ist und bleibt. Moglicherweise spielen bei der Giiter-
gemeinschaft auch die priesterlichen Gemeinschaftsmahle beim Tempeldienst
eine Rolle.

2. Das Gemeinschaftsmahl und das Abendmahl

Die Qumrangemeinde hatte - wiewohl urspriinglich aus Priestern bestehend
- den Jerusalemer Opferkult verlassen. An die Stelle der Opfer treten Lobpreis
und vollkommener Lebenswandel, die Gemeinde versteht sich selbst als Tempel,
in dem ,,Siihne fiir das Land* geleistet wird. In ihrem Gemeinschaftsmahl setzt
die Gemeinde die heiligen Priestermahlzeiten des Tempels fort. Dieses

18 Vgl. dazu H. J. Klauck, Giitergemeinschaft in der klassischen Antike, in Qumran und
im Neuen Testament, RdQ 11 (1982-84), S. 47-79.

19 Vgl. R. Pesch, Die Apostelgeschichte (Apg 1-12), EKK V,1, Ziirich/Neukirchen
1986, S. 133.184-188.

20 Vgl. G. Strecker (Hrsg.), Das Land Israel in biblischer Zeit. Jerusalem-Symposion
1981, Gottingen 1981; dort bes. H. Stegemann, ,,Das Land* in der Tempelrolle und
in anderen Texten aus den Qumranfunden, a.a.0. S. 154-171; ders., a.a.0. (Anm. 1),
S. 245-264; H. Lichtenberger, ,,Im Lande Israel zu wohnen wiegt alle Gebote der
Tora auf*, Die Heiligkeit des Landes und die Heiligung des Lebens, in: R. Feldmeier/
U. Heckel, Die Heiden. Juden, Christen und das Problem des Fremden, WUNT 70,
Tiibingen 1994, S. 92-107, hier: S. 94-98.

73



Gemeinschaftsmahl gehort ganz dem kultischen Bereich an; der kultische Bezug
ist so stark, dal} selbst beim eschatologischen Mahl, beim Kommen der beiden
Messiasse, des prie—sterlichen aus Aaron und des davidischen aus Israel, der
priesterliche dem politischen vorgeordnet ist. Das Herrenmahl dagegen diirfte
urspriinglich die Fortfiihrung der Mahlgemeinschaften Jesu in Erwartung ihrer
eschatologischen Vollendung (Maranatha!) gewesen sein.”

3. Die Gemeinde als Tempel

Yigael Yadin, einer der groBen Qumranforscher, hat die schone Wendung
gepragt, daB3 nach Auffassung der Qumrangemeinde die Gegenwart Gottes den
Tempel in Jerusalem verlassen habe und ans Tote Meer gekommen sei. Der
Tempel in Jerusalem war fiir sie beherrscht von einer illegitimen, in vielen wich-
tigen Fragen der kultischen Reinheit laxen und in ethischen Fragen zu frei-
ziigigen Priesterschaft. MaBBgebend fiir die Trennung diirften auch unterschiedli-
che Aufassungen iiber die Berechnung des kultischen Kalenders gewesen sein;
die Gemeinde von Qumran warf der Jerusalemer Priesterschaft vor, in ihrem
Kalender von der gottlichen Ordnung abzuweichen.

Ob nun das Verlassen Jerusalems und seines Tempels in der Mitte des 2.
vorchristlichen Jahrhunderts ein freiwilliger Auszug oder eine Vertreibung war,
die Qumrangemeinde vollzog hier eine Entscheidung, die spéter, nach Tod und
Auferweckung Jesu, auch das Urchristentum getroffen hat: der Verzicht auf die
Teilnahme an den Opfern im Tempel. Das pharisédisch-rabbinische Judentum hat
sich nach der Zerstorung des Tempels im Jahr 70 n.Chr. ebenfalls die Frage nach
der Notwendigkeit einer kultischen Opferpraxis stellen miissen. Das Besondere
bei der Qumrangemeinde und dem friihen Christentum ist freilich, daf sie diese
Entscheidung trafen, als der Tempel noch bestand* und ein internationales Wall-
fahrtszentrum war. Die Entscheidung, am Jerusalemer Opferkult nicht mehr teil-
zunehmen, hatte jedoch fiir die Qumrangemeinde und das Urchristentum vollig
verschiedene Griinde: Fiir die Qumrangemeinde waren es die Illegitimitidt und
kultische und ethische Unreinheit der Priesterschaft sowie der von Gottes
Schopfungsordnung abweichende Kultkalender. Fiir das Urchristentum war es
das Bekenntnis, daf3 durch Jesu Christi stellvertretenden Tod ein fiir allemal
Siihne geleistet und jedes weitere Opfer iiberfliissig, ja ausgeschlossen ist.

21 Eine Herleitung des Abendmahls aus den qumranisch-essenischen Gemeinschafts-
mahlen wird in der gegenwirtigen wissenschaftlichen Forschung zu Recht bestritten.

22 J. Neusner, Das pharisidische und talmudische Judentum, hrsg. v. H. Lichtenberger,
Tiibingen 1984, S. 78, Anm. 5, zitiert Y. Yadin: ,,Fiir die Essener fanden die Ereig-
nisse des Jahres 70 n.Chr. schon lange vor 70 statt.*

74



Johannes der Taufer, die Essener und Qumran?

Kommt man vom Neuen Testament und dessen Bild Johannes’ des Taufers
her, ist man geneigt, ihn fiir eine Gestalt des frithen Christentums zu halten. Ein
solches Bild kann freilich auch die Quellenlage hervorrufen. Die dltesten Zeug-
nisse sind die Evangelien, die friihe rabbinische Literatur nennt ihn nicht; das
Schweigen der jlidischen Uberlieferung wird nur durch den Bericht des Josephus
gebrochen. Das Bild des einsamen Rufers in der Wiiste ist ein Klischee: nach den
tibereinstimmenden Berichten der Evangelien und des Josephus entfachte Johan-
nes durch Predigt und Taufe eine Massenbewegung. Seine geistige Herkunft ist
aber noch immer ein Ritsel. Wenn er also nicht der einsame Wiistenbewohner
war, war er dann nicht doch eine ,,unbekannte* Gestalt der jlidischen Religions-
geschichte?*

Johannes der Taufer als Essener

War in vielen romanhaften Leben-Jesu-Darstellungen des 18. und 19. Jahr-
hunderts Jesus in die Nihe der Essener gertickt, ja mit Vorliebe zu einem promi-
nenten Mitglied des essenischen Ordens gemacht worden, so begegnet uns eine
erstaunliche Zuriickhaltung, auch fiir Johannes den Taufer eine geistige und
biographische Heimat in der essenischen Gemeinschaft anzunehmen.” Nur ver-
einzelte Stimmen bemiihen sich um den Nachweis, Johannes sei von den Esse-
nern erzogen worden oder Mitglied ihrer Gemeinschaft gewesen. Ein wichtiger
Grund fiir diese Zuriickhaltung liegt gewiB} in der engen Verbindung, die man
andererseits zwischen den Essenern und Jesus vermutete. Freilich hat es bereits
die kritische Arbeit des 19. Jh.s als einen Irrweg erwiesen, Jesus in der
essenischen Gemeinschaft bzw. Einflulsphidre anzusiedeln und in dem Mann
aus Nazareth einen offenen oder geheimen Essener zu sehen. Es ist eine absurde
Situation, daB} heute diese vor 100 Jahren wiederlegten Thesen als die bisher ver-
borgene Wahrheit iiber das Urchristentum gefeiert werden. Die Spekulationen
und haltlosen Behauptungen der sog. ,,VerschluBsache Jesus* werden jedoch in
den Schatten gestellt von Barbara Thierings ,,Jesus von Qumran®, das eher an
Wissenschaftssatire als an Wissenschaft erinnert.

23 Zu diesem Abschnitt vgl H. Lichtenberger, Téufergemeinden und friihchristliche
Tauferpolemik im letzten Drittel des 1. Jahrhunderts, in: ZThK 84 (1987), S. 36-57,;
ders., The Dead Sea Scrolls and John the Baptist: Refelctions on Josephus” Account
of John the Baptist, in: D. Dimant/U. Rappaport (Hrsg.), The Dead Sea Scrolls. Forty
Years of Research, Leiden - Jerusalem 1992; ders., Johannes der Taufer und die Tex-
te von Qumran, in: Mogilany 1989. Papers on the Dead Sea Scrolls, Bd. 1, hrsg. v. Z.
J. Kapera, Krakéw 1993, S. 139-152.

24 Vgl. den Titel eines Klassikers zur Damaskusschrift: L. Ginzberg, Eine unbekannte
judische Sekte, New York 1922.

25 Zum Ganzen vgl. S. Wagner, Die Essener in der wissenschaftlichen Diskussion,
Berlin 1960. :

75



Mit der Erkenntnis des eschatologischen Charakters der Verkiindigung Jesu
wurde auch dessen Distanz zu den Essenern bewuBt. So war der Weg frei fiir eine
,INeubesetzung* der Essener mit Johannes dem Taufer.

Johannes der Taufer als Qumran-Essener

Die Zuordnung des Tédufers zur qumran-essenischen Gemeinschaft folgte
sogleich, als die ersten Funde von Toten Meer bekannt geworden waren. Nun
schien man also den Ort zu kennen, von dem Lk 1,80 spricht: ,,Das Kindlein aber
wuchs und wurde stark im Geist und war in den Wiisten bis zum Tage seiner
Beauftragung (seines Hervortretens vor Israel). Wiistenpredigt, Erscheinung,
Speisen und vor allem die Taufe vervollstindigten das Bild des Qumran-Esse-
ners Johannes.?® Auch der Téuferbericht des Josephus schien es zu bestitigen,
schildert er doch Johannes mit Ziigen, die er auch an den Essenern wahrnimmt.?’
Fiigt sich aber das, was wir den Berichten iiber Johannes an historischen Infor-
mationen entnehmen kénnen, zu einer qumran-essenischen Heimat? '

Nach Lk 3,1 ist Johannes im Jahr 27 oder 28, also im Alter von etwa 30 Jah-
ren, in der Wiiste am Jordan im Ostjordanland (Peria) als Prediger und Téufer
aufgetreten. Schon nach etwa zwei Jahren wurde er von Herodes Antipas gefan-
gengenommen und auf der in Perda liegenden Festung Machérus ermordet.

Johannes hat sich wohl selbst als endzeitlichen, letzten Propheten gesehen:
Dies wird deutlich an seiner Bekleidung und Speise, seiner Predigt, der Taufe als
symbolisch-sakramentaler Handlung und schlieBlich an der Konfrontation mit
dem Herrscher, die zu seinem gewaltsamen Tod fiihrte.

Bekleidung und Speise erkldren sich ungezwungen aus dem Bild des
nasirdischen Propheten: Am Lendengiirtel ist Elia (2. Kon1,8), am Fellmantel
der Prophet zu erkennen(vgl. Mt 7,15). Als Speise eignen sich Heuschrecken
(wegen ihrer vermeintlichen Blutlosigkeit?), der Honig siiite vielleicht das Was-
ser, nicht wie iiblicherweise den Wein. Die Predigt Johannes’ kiindigt das bevor-
stehende Gericht an; sie entspricht der prophetischen Gerichtspredigt: Die Axt
ist den fruchtlosen Biumen schon an die Wurzel gelegt (Mt 3,10; Lk 3,9), damit
sie abgehauen und verbrannt werden; beim Dreschen wird die Spreu verbrannt,
der Weizen aber in die Scheuer gebracht werden (Mt 3,12; Lk 3,17); so gibt es
Rettung fiir die Umkehrenden, die die ,,Taufe der BuB3e zur Vergebung der Siin-
den* an sich geschehen lassen (Mk 1,4; Lk 3,3).

Ganz deutlich in prophetischer Tradition steht die Auseinandersetzung, die
Johannes mit dem Konig wegen dessen (ethischer) Verfehlung fiihrt (Mk
6,18par.) und die fiir den Propheten todlich endet. Gerade dieses gewaltsame
Geschick konnte als Legitimation seiner (prophetischen) Sendung verstanden

26 H. Braun, Qumran und das Neue Testament, Tiibingen 1966, S. 1-29, gibt Einblicke
in die Faszination, mit der diese Entdeckerfreude einherging. Als Beispiel mag E.
Stauffer, Jerusalem und Rom, Bern - Miinchen 1957, S. 88ff, dienen; vgl. dazu
Lichtenberger, Johannes der Téufer, a.a.O., S. 141-142.

27 Vgl. Lichtenberger, The Dead Sea Scrolls and John the Baptist, a.a.0.

76



werden — und wurde es wohl auch von Jesus, der nach der Gefangennahme des
Téufers seine 6ffentliche Wirksamkeit beginnt (Mk 1,14; Mt 4,12). Und schlieB-
lich erweist sich die ,,Taufe der Bule zur Vergebung der Siinden* gerade wegen
des aktiven Vollzugs durch einen Taufer als symbolisch-sakramentale
prophetische Zeichenhandlung; sie ist kein wiederholbares Reinigungsbad, son-
dern eine einmalige Rettungstaufe vor dem Endgericht.

Dieses prophetische Selbstverstiindnis spiegelt sich auch in der éltesten
urchristlichen Uberlieferung in der Logienquelle, die Johannes an das Ende der
alttestamentlichen Propheten stellt: ,,Das Gesetz und die Propheten reichen bis
Johannes* (Lk 16,16, par Mt 11,13). Dal} Johannes nicht den Beinamen ,,der
Prophet*, sondern ,,der Tédufer” (ho baptistés*, Mk 1,4: ho baptizon) erhielt, liegt
in dem spezifischen Charakter des von ihm praktizierten Wasserritus begriindet:
,.Unter dem endlosen, iiberall geiibten “Taufen’ fiel doch des Johannes ‘“Taufen’
als ein absonderliches wesentlich anderes und neues auf*.?® Neu war nicht die
Verkniipfung von Wasserritus, Umkehr und Siindenvergebung; was Josephus
der Johannestaufe nicht zugestehen mochte, nimlich das Bewirken der Verge-
bung von Siinden,” belegen die Reinheits- und Siihneaussagen von 1QS 2,25-
3,12 fiir die Qumrangemeinde.*® Hier dienen Tauchbider, die die Umkehr vor-
aussetzen, nicht allein der Erlangung kultischer Reinheit, sondern auch der
Siihne. Beide wurden vermittelt durch den der Gemeinde gegebenen Geist und
haben als Bedingung die Einhaltung der Gebote.

Die Gemeinsamkeiten in der Verbindung von Umkehr, Tauchbad und
Siindenvergebung bei Johannes dem Taufer und in Qumran (1QS) diirfen aber
nicht die gravierenden Unterschiede in Vollzug und Bedeutung des Wasserritus
tibersehen lassen: Wihrend die qumran-essenischen Tauchbéder zur Erlangung
kultischer Reinheit durch Selbstuntertauchung vollzogen und im Fall einer neu-
erlichen Verunreinigung wiederholt werden, wird die Johannestaufe nach dem
Bericht der Evangelisten durch den Tédufer vorgenommen — der hier nicht etwa,
wie bel einer Proselytentaufe, nur Zeuge wire — und ist kein wiederholbares
kultisches Reinigungsbad, sondern die einmalige Rettung der Umkehrenden vor
dem Endgericht. '

Wenn Johannes der Tdufer in seinem Hauptcharakteristikum, das ihm den
Beinamen gab, so fundamental von der Qumrangemeinde abweicht, wenn sein
Selbstverstiandnis trotz priesterlicher Herkunft nicht kultisch-rituell, sondern
prophetisch bestimmt ist, wird es m.E. schwierig, in ithm ein Mitglied der
qumran-essenischen Gemeinde zu sehen. Er miifite dann ja auch andere
Theologumena der Qumrangemeinde verkiindigt haben.

Aufgrund der Gemeinsamkeiten und Unterschiede anzunehmen, Johannes
sei vormals Qumran-Essener gewesen, habe aber die Gemeinschaft aufgrund

28 A. Schlatter, Johannes der Taufer, hrsg. v. W. Michaelis, mit einem Geleitwort von
Th. Schlatter, 1956, S. 61.

29 Vgl Josephus, Ant 18,117: ,,... nicht zur Beseitigung gewisser Verfehlungen, sondern
zur Reinigung, d. h. Heiligung des Lebens*.

30 Vgl. Lichtenberger, Studien zum Menschenbild in den Texten der Qumran—
gemeinde, Gottingen 1980, S. 118-122.

11



von Differenzen (welchen?) verlassen oder verlassen miissen, setzt die doppelte
Hypothese eines Ein- und Austritts voraus. Hier wiirde Hypothese auf Hypothe-
se gebaut. Dies ist methodisch noch bedenklicher als die Annahme einer Zuge-
horigkeit des Tdufers zur Qumrangemeinde wihrend seiner Predigt- und Tauf-
tatigkeit am Jordan. Seine Briider sind eher eschatologisch-prophetische Gestal-
ten jiidischer Naherwartung als der kalt badende Bannus®' und die um kultische
Reinheit besorgten Priester von Qumran. Aus ihren Wasserriten ist die
Johannestaufe nicht ableitbar, sie ist eine Innovation innerhalb des Judentums,
die zwar dort ohne Nachgeschichte geblieben, aber umso wichtiger fiir das
Christentum geworden ist. Die Qumrantexte lassen gerade diese Besonderheit
der Johannestaufe hervortreten.

Messianische Erwartungen

Die Vielfalt endzeitlicher prophetischer und messianischer Erwartungen in
den Qumrantexten ist bekannt genug, so da} ich nur in Stichworten in Erinne-
rung zu rufen brauche: die beiden Messiasse aus Aaron und Israel, der Stern aus
Jakob, der Fiirst der Gemeinde, der Sprof3 Davids, der endzeitliche Toralehrer,
Melkisedeq als himmlische Gestalt, die das Erla3jahr verkiindigt.*

Dieses ganze Triippchen an endzeitlichen Gestalten allein fiir eine so eng
begrenzte Gruppe wie die Qumrangemeinde macht deutlich, dal man nicht von
der jlidischen Messiaserwartung sprechen kann, so, als gibe es etwa nur die Er-
wartung eines davidischen Messias. Die Vielfalt mag u.a. damit zusammenhin-
gen, dafl der Qumrangemeinde eine Geschichte von gut 200 Jahren zukommt —
und in dieser Zeitspanne natiirlich von Entwicklungen und Wandel auszugehen
18t. -
Wechselnde geschichtliche Situationen der Gemeinde brachten durch
schriftgelehrte Exegese der Uberlieferung verschiedene Messias-Bilder hervor.
Der Ertrag fiir die neutestamentliche Christologie war in den letzten Jahren
gleichwohl gering; am ehesten noch hat 11QMelch mit der Verkiindigung der
Siindenvergebung die Aufmerksamkeit auf sich gezogen. Durch das jiingste
Bekanntwerden einiger messianischer Texte hat sich das Bild gewandelt — von
einem Teil von ihnen wurde behauptet, man habe sie verheimlicht, weil sie die
neutestamentliche Christologie in Frage stellten. Tatsichlich handelt es sich um
z.T. auBerordentlich wichtige Textfragmente, die nun freilich die Christologie
nicht in Frage stellen, sondern ihre Entstehung besser zu verstehen lehren.

Wir greifen einen wichtigen und vieldiskutierten Text heraus: ,,Der Himmel
und die Erde werden auf seinen Messias horen ... er wird sich nicht abwenden
von allen Geboten der Heiligen. Schopft Kraft, die ihr den Herrn sucht in seinem

31 Vgl. Josephus, Vita 11.

32 Vgl. H. Lichtenberger, Messianische Erwartungen und messianische Gestalten in der
Zeit des Zweiten Tempels, in: E. Stegemann (Hrsg.), Messiasvorstellungen bei Ju-
den und Christen, Stuttgart 1993, S. 9-20; dieser Beitrag reprisentiert fiir Qumran die

- Textbasis vor der Zuginglichmachung s@mtlicher Texte.

78



Dienst. Solltet ihr nicht den Herrn finden, alle die in ihrem Herzen hoffen? Denn
der Herr wird die Frommen heimsuchen, und die Gerechten wird er beim Namen
nennen. Uber den Armen wird sein Geist schweben, und die Treuen wird er wie-
derherstellen durch seine Kraft. Die Frommen wird er auf dem Thron seines
Konigtums auf ewig verherrlichen; er 16st die Fesseln, er 6ffnet die Augen (der
Blinden), er richtet Niedergebeugte auf.* Ich libergehe die Zeilen 9-11 und fahre
in Zeile 12 fort: ,,Dann wird er die Durchbohrten (d.h. die todlich Verwundeten)
heilen, und Tote wird er lebendig machen, den Armen wird er Frohbotschaft
verkiindigen.***

Mit Recht wurde dieser Text als einer der schonsten aus Qumran be-
zeichnet.** Das eigentliche Problem ist freilich: ,,Von wem sagt der Prophet sol-
ches? (vgl. Apg 8,34). Am Beginn wird eindeutig von seinem (d.h. Gottes)
Messias gesprochen. Aber ist er auch Subjekt der am Schluf genannten Taten, ist
er es, der heilt, Tote lebendig macht, die Frohbotschaft verkiindigt? Oder ist es
Gott, der ja doch traditionell der ist, ~der die Toten lebendig macht*“? Anderer-
seits verkiindet nicht Gott selbst die Frohbotschaft, sondern der von ihm mit hei-
ligem Geist begabte Prophet. Diese Hinweise mdgen anklingen lassen, in wel-
cher Weise in diesem Abschnitt Worte des Jesaja-Buches aufgenommen sind,
die die Heilszeit beschreiben (Jes 61,1; Jes 26,19; 35,5f).

Uberrascht dieser Text schon innerhalb der Qumranfunde und steht er hier
11Q Melch am nichsten, so gibt es aber auch eine frappierende Verwandtschaft
zur sogenannten Tduferanfrage aus der Logienquelle. Nach Mt 11,2-6 und Lk
7,18-23 schickt Johannes der Tdufer aus dem Gefingnis zu Jesus und 148t ihn
fragen: ,,Bist Du der ‘Kommende’ (d.h. der, den ich als den Kommenden ange-
kiindigt habe), oder sollen wir auf einen anderen warten?* Jesus antwortet nicht
mit einem ,,Ja, ich bin’s!‘, sondern — bei Lk nach der eingeblendeten Notiz, daf3
er ,,in dieser Stunde* viele Kranke, Besessene und Blinde geheilt habe, und sei-
ner hieran ankniipfenden Aufforderung, das Gesehene Johannes zu verkiindigen,
bei Mt dagegen unmittelbar — mit einer Zitatenkombination aus Jes 29,18;
35,5+6; 42,18; 26,19; 61,1:

,,Blinde sehen wieder, Lahme gehen, Aussitzige werden rein und Taube héren,
Tote stehen auf, Armen wird das Evangelium/die Frohbotschaft verkiindigt.’

Was sehen und horen sie? Die Zeichen der Heilszeit! Das Auffallendste ist,
daB die Frage des Taufers nicht direkt beantwortet wird: Sie richtet sich auf die
Person, geantwortet aber wird mit der Zeit: Die Heilszeit ist da! In der
matthdischen Fassung wird dies noch verhaltener zum Ausdruck gebracht: Es
wird keine besondere Demonstration eingeschaltet, sondern durch die mit Lk
fast gleichlautende Zitatenkomposition die Gegenwart der Heilszeit dargestellt.
Deren Gegenwirtigkeit spricht sich auch im Prisens der Verben aus: ,,Berichtet
Johannes dem Taufer, was ihr hort und seht!* Mt ist iiberzeugt, dal Jesus die
Taten wirkt, berichtet aber nur indirekt davon: letztlich ist es Gott.

33 4Q 521; vgl. dazu E. Puech, Une Apocalypse messianique (4Q 521), RdQ 15 (1992),
S. 475-519; J. J. Collins, The Works of the Messiah, in: DSS 1 (1994), S. 98-112.

34 Vgl. R. Eisenman/M. Wise, Jesus und die Urchristen, Die Qumran-Rollen ent—
schliisselt, Miinchen '1993, S. 25.

i)



Was trigt dieser Qumrantext zum Verstindnis der Tauferanfrage bei? Die
wichtigste Erkenntnis ist dies: Bereits vorchristlich wurden die im Propheten-
buch des Jesaja verheiBenen Zeichen der Heilszeit mit einer prophetisch-
messianischen Gestalt bzw. mit der Zeit ihrer Wirksamkeit in Verbindung ge-
bracht. Ob bei ihr die prophetischen Ziige eines Elia oder die im strengen Sinn
messianischen Ziige eines davidischen Messias vorherrschen, mufl hier
unbeantwortet bleiben. Doch gibt uns dieser Text einen ungeahnten Einblick in
die Verankerung des Jesusbildes der dltesten Jesusiiberlieferung in den
prophetisch-messianischen Erwartungen des Judentums.

Hermeneutische Uberlegungen

Was tragen die Funde vom Toten Meer zum Verstehen des Neuen Testa-
ments bei? Wir miissen uns bewuBBt machen, da} dies eine begrenzte Frage-
stellung ist. Es handelt sich um jiidische Texte, und sie haben ihre erste und groi-
te Bedeutung fiir die Kenntnis des Judenums der beiden Jahrhunderte um die
Zeitenwende. Die Handschriften biblischer Biicher - sie machen ca. 1/3 der
Gesamtfunde aus - dokumentieren den Bibeltext fiir einige biblische Biicher seit
dem 3. vorchristlichen Jahrhundert und sind darin mehr als 1000 Jahre dlter als
die mittelalterlichen Handschriften, auf denen unsere hebréische Bibelausgabe
und davon abhdngig unsere Ubersetzungen beruhen. Die Funde, die dem Bereich
der Apokryphen und Pseudepigraphen angehdren, vermitteln — zumeist erst-
malig — die hebriische bzw. aramiische Uberlieferung dieser oft nur in (grie-
chischen) Tochter- oder (lateinischen, #dthiopischen, koptischen usw.) Enkel-
tibersetzungen erhaltenen Literatur.

Den Hauptbestand des Fundes vom Toten Meer machen aber bisher unbe-
kannte Texte aus. Sie erschlielen den Reichtum der religiésen Dichtung und der
Bilder der Endzeit, offenbaren Geheimnisse der Schopfung und geben der Ge-
meinschaft ihre Ordnungen. Vor allem dokumentieren sie die Auseinanderset-
zung dieser Gemeinde mit anderen zeitgendssischen Gruppen — Pharisédern,
Weisheitsschulen, Apokalyptikern. Nur eine Gruppe fehlt, das Urchristentum.
Welche Bedeutung haben die Texte dann trotzdem? Zum einen, daf} wir einzelne
Wendungen des Neuen Testaments fiir unsere Fragestellung erst mit Hilfe der
Qumrantexte verstehen konnen. So 146t sich sprachlich belegen, dal in der
Weihnachtsgeschichte die Engelsbotschaft weder ,,den Menschen ein- Wohl-
gefallen* ansagt noch die ,,Menschen, die guten Willens sind*, meint, sondern
verkiindet, dal Gottes Wohlgefallen auf allen Menschen ruht.*® Auch die ,,Ar-
men im Geist™ der ersten Seligpreisung der Bergpredigt (Mt 5,3) lassen sich
ndherhin als ,,Demiitige* bestimmen.*® Die Beispiele lassen sich vermehren.

Zum anderen erschlieen die Texte aus Qumran die hinter bestimmten
Wendungen liegende Vorstellungswelt. Die ,,S6hne des Lichts®, die in Lk 16,8
den ,,Sohnen dieser Welt*“ gegeniibergestellt werden, erhalten ihre prignante

35 Vgl. 1QH 4,33; 11,9.
36 Vgl. 1QH 14,3; 1QM 14,7.

80



Bestimmung in Qumran durch ihr Gegeniiber: die ,,S6hne der Finsternis®, die
von Belial und seinen Engeln beherrscht werden.”’

Die Forderung der Einehe auf Lebenszeit und das Verbot der Eheschei—
dung gibt es im Judentum bis heute nur in Qumran — und bei Jesus. Beide ver-
bindet eine rigorose Exegese von Gen 1,27: ,,Als Mann und Frau hat er sie er-
schaffen wird verstanden im Sinne von: ,,als einen Mann und eine Frau hat er sie
erschaffen®.

Die Beispiele dokumentieren nur ausschnittweise den Reichtum der Bezie-
hungen; man konnte etwa auch noch auf die Seligpreisungen® oder die Vorstel-
lungen von Gottes Konigtum verweisen.*

Am wichtigsten aber erscheint mir ein eher indirekter Ertrag. Noch nie zu-
vor und durch nichts anderes — ausgenommen die Archiologie — bekamen wir
je so konkret die Lebenswirklichkeit, das soziale und religiose Leben der beiden
Jahrhunderte um die Zeitenwende in Judda vor Augen gefiihrt wie durch diesen
Textfund. '

Dabei herrschen aufgrund des religiosen Charakters der Gemeinschaft und
ihrer Bibliothek die theologischen und juristischen Texte vor. Gerade sie er-
schlielen ein gemeinschaftliches Leben, liturgische Ordnungen und Visionen
der messianischen Zeit. Als Dokumente einer jiidischen Gemeinschaft zeigen
sie, gegeniiber den uns bekannteren Formen z. B. des Pharisaismus und des
Urchristentums, einen anderen Weg, mit einer lebendigen Tradition umzugehen
und mit ihr die eigene Lebenswirklichkeit zu gestalten. Auch das Urchristentum
lebt ja aus dieser Tradition und spricht mit ihrer Sprache das Neue, das in Leben,
Kreuz und Auferstehung Jesu von Nazareth anbrach, aus. Aber dies Neue erhélt
nicht dadurch seinen Glanz, daf es vor einem angeblich dunklen Hintergrund des
Judentums aufleuchtet. Das Judentum ist nicht Hintergrund des Neuen Testa-
ments, es ist die Welt, die die Heimat Jesu und der Apostel war. Eine der klassi-
schen Regeln fiir die Feststellung der Authentizitéit von Jesustiberlieferungen hat
darum m.E. nur begrenzten Wert: Dal} wir dort genuine Jesusworte hétten, wo sie
sich nicht aus dem zeitgendssischen Judentum und den Bediirfnissen der Kirche
ableiten liefen. Dies ergibt sich nicht nur daraus, da3 durch die Qumranfunde
manche Position gerdumt werden mufite. Wichtiger scheint mir, das dieser Regel
zugrundeliegende Verstindnis des Judentums und Jesu zu hinterfragen, das so
tut, als als lieBen sich diese beiden GroBen im Subtraktionsverfahren gegenein-
ander verrechnen. Aber auch die entgegengesetzte Position erscheint wenig

37 Vgl. 1QS 3,13-4,26.

38 Dr. Magen Broshi, Jerusalem, danke ich, daf3 er in der Diskussion nach einem Vor-
trag in Jerusalem (Hebrew University, 29.12.1993) auf diesem Sachverhalt
~ insistierte.
39 Vgl. E. Puech, 4Q 525 et les péricopes des Béatitudes en Ben Sira et Matthieu, RB 98
(1991), S. 80-116.

40 Vgl. A. M. Schwemer, Gott als Konig in der Sabbatliedern aus Qumran, in: M.
Hengel, A. M. Schwemer, Konigsherrschaft Gottes und himmlischer Kult im Juden—
tum, Urchristentum und in der hellenistischen Welt, Tiibingen 1991, S. 45-118.

81



sachgemiB: daf nur dort authentische Jesusiiberlieferung vorldge, wo sie aus
dem Judentum der Zeit abzuleiten wire — wie etwaim 19. Jahrhundert Abraham
Geiger gegen Franz Delitzsch darauf bestand: ,,Einen neuen Gedanken sprach er
(sc. Jesus) keineswegs aus“.*' Einerseits wissen wir nicht genug iiber das antike
Judentum, andererseits rechnet diese Sichtweise nicht mit der Unverfiigbarkeit
des Neuen. Der zitierte messianische Text aus den Qumranfunden konnte aufzei-
gen, an welche Gestalt lebendiger endzeitlicher Erwartung das Urchristentum
ankniipfen konnte, um ihre Realisation in Jesus von Nazareth zu verkiindigen.

41 Zitiert nach F. Delitzsch, Jesus und Hillel, Erlangen *1867, S. 7.

82



	Die Texte von Qumran und das Urchristentum

