Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 50 (1994)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Folker Siegert, DREI HELLENISTISCH-JUDISCHE PREDIGTEN, 2 Bde, WUNT 20
und 61, Tiibingen 1980 und 1992.

«Neben Philon und Josephus steht nun eine Person — oder eine Schule — von glei-
chem geistigem Format vor uns wie diese beiden, philosophisch einem Josephus eben-
biirtig, rhetorisch beiden iiberlegen. Neben den Philosophen und den Historiker tritt der
Prediger. Das griechischsprachige Judentum gewinnt ein Profil, das ihm in der
exegetischen und judaistischen Literatur weithin versagt blieb...» (Il 293). So beginnt
Siegert sein Resiimee iiber drei hellenistisch-jiidische Predigten, deren wissenschaftliche
Ubersetzung (Bd I) und ausfiihrliche Komrnentlerung (Bd II) er hier vorlegt. Es handelt
sich um eine Predigt «Uber Jona», um ein Fragment «Uber Jona» und um eine Predigt
«Uber Simson». Im ersten Band ist auch das Fragment «Uber die Gottesbezeichnung

“wohltitig, verzehrendes Feuer”» iibersetzt; im zweiten Band verzichtet Siegert aber auf
eine Kommentierung, da sich in der Zwischenzeit herausgestellt hat, dass es sich um ei-
nen Traktat handelt, der Philon selbst zuzuschreiben ist. So stehen im zweiten Band die
Predigten «Uber Jona» und «Uber Simson» im Zentrum des Interesses. Das Fragment
«Uber Jona» ist kurz und wird entsprechend kurz kommentiert. Siegert vertritt die Mei-
nung, dass die zwei Predigten «Uber Jona» und «Uber Simson» sowie das Fragment
«Uber Jona» im «1. vorchristlichen Jahrhundert mit Schwerpunkt in der Mitte dieser Zeit
verfasst und aufgeschrieben wurden» (II 48). Als Abfassungsort ist Alexandrien anzu-
nehmen, und man kann sie als pseudo-philonische Predigten bezeichnen, weil sie im
gleichen geistigen Klima entstanden sind, in dem Philon wirkte. Fiir alle drei Prediger
wihlt Siegert dieselbe Charakterisierung. Er beniitzt dazu die Worte des Origenes, mit
denen diese den (literarischen) Juden im Werk Contra Celsum charakterisiert hatte. Da-
nach war jeder Verfasser der drei Predigten «ein Jude,der wie ein lernbegieriger Grieche
auftrat und der in der griechischen Kultur erzogen war» (Il 51).

Siegerts grosse Stirke liegt in seinen Formalanalysen und im immensen literari-
schen Vergleichsmaterial, iiber das er verfiigt. Er kann mit drei wirklichen Predigten
aufwarten und hat damit starke Argumente gegen die vielen Abhandlungen von
Zwischentestamentlern, Neutestamentlern und Judaisten, die alle moglichen Stiicke als
Homilien, gottesdienstliche Reden, Synagogenpredigten etc. klassifiziert haben. Man
habe iiber Predigten im Neuen Testament geschrieben, obwohl sich darin keine einzige
Predigt finde. Dasselbe gelte fiir die Synagogenpredigt (II 3f. 16-19). Erst die pseudo-
philonischen Predigten, die uns Siegert verfiigbar macht, sind wirkliche «gottes-
dienstliche Reden, gerichtet an eine korperlich anwesende, mehr oder weniger zahlrei-
che Gemeinde. Miindlichkeit ist eines ihrer Kriterien» (6), ebenso die Vertriglichkeit mit
der Liturgie. Die Verschriftlichung ist dementsprechend ein sekundirer Vorgang.
Siegert unterscheidet formal zwischen Predigt, Verkiindigung und Diatribe (II 7). Auch
bei Philon bleibe die Predigt «Vermutungssache» (II 15).

«Das hellenistische Judentum hat seine Bibelhermeneutik aus dem griechischen
Homer-Unterricht iibernommen» (IT 58). Dementsprechend war der Predigt-Standard
sehr hoch. Das ganze «Interpretationsuniversum der hellenistischen Welt» stand den ji-
dischen Predigern zur Verfiigung (Il 63). Die christliche Predigt brauchte etwa 200 Jah-
re, um auf diese hohe kulturelle Stufe zu gelangen (II 29).

50



In der Predigt «Uber Jona» wird Gott vom Prediger einleitend als Baumeister, Steu-
ermann und Zitherspieler (besonders schon: Gott bringt die Saiten der Schopfung und
der Menschen zum Schwingen!) bezeichnet. «Deshalb glaube ich, dass die Gesetzge-
bung Gottes wie ein Schiff ist: Uber allem sitzt hocherhaben der Steuermann und lenkt
diese Welt zum Wohle jedes Einzelnen auf gerader (Bahn), und fiir alles Einzelne, was
immer und wo immer es sei, trifft er die seinen Bediirfnissen entsprechende Vorsorge» (I
9). Siegert kann hier und bei vielen andern Sitzen die Zusammenhénge mit griechisch-
hellenistischen Rhetorik-Idealen (z.B. docere et delectare: Tiefsinn vermitteln und die
Horer durch Ergotzen fesseln) aufweisen. Aber auch die ntl. Parallelen sind stets zur
Hand. Beziiglich der auch im Christentum geltenden Gesetzgebung (nomothesia) weist
er z.B. auf Rom 9,5 hin. Als vorbildhaft fiir alle jiidischen und christlichen rhetorischen
Auslegungen der biblischen Gesetzgebungsbotschaft sei das «unzidhlige Male» zitierte
Wort Pindars (bei Herodot zitiert) gewesen: «Das Gesetz ist der Konig aller, der Sterbli-
chen und der Unsterblichen» (II 948). Zu dem in «Uber Jona» Nr. 9 stehenden Begriff
«Heil der Seelen (s6téria psychés)» bemerkt Siegert — alle engfiihrenden Ableitungs-
modelle klug umgehend —, es zeige sich auch an diesem Beispiel, dass «ein scheinbar
christlicher Begriff vorher bzw. unabhéngig schon von hellenistischen Juden gebraucht
worden ist, und vorher von Griechen» (Il 109).

Im zweiten Band bringt Siegert mehrere Verbesserungsvorschlage gegeniiber dem
ersten, zehn Jahre friiher verfassten Band an. «Uber Jona» liegt nur in einer armenischen
Ubersetzung vor. Die blosse Riickiibersetzung ergab fiir Nr. 111-113 keinen richtigen
Sinn (vgl. I 28f). «Aus Verzweiflung» (II 176) versuchte Siegert (im Gefolge von Hans
Lewy und andern) eine Riickiibersetzung der armenischen Version ins urspriinglich
Griechische. Dabei kam tatséchlich ein nun einleuchtender Sinn heraus (II 176f).

Die Predigt «Uber Simson» ist mindestens so ertragreich wie jene «Uber Jona».
Nach Nr. 3 (I 52) begnadigte Gott den Simson schon vor seiner Geburt, «um seine Macht
und sein Menschenliebe zu zeigen». Dies klinge «beinahe neutestamentlich» (vgl. Lk
1,15; R6m 9,11; Gal 1,15). Es ist anzunehmen, dass «die Lehre von Gottes unverdienter
Gnade... ein besonderes Eigentum des hellenistischen Judentums gegeniiber dem
rabbinischen» gewesen ist (II 238). Hier ist der Beweisgang Siegerts wohl nicht voll
gegliickt. Er beruft sich fiir dieses exklusive Urteil fast nur auf Dan 9,18, einen Vers, der
von der unverdienten Begnadigung spricht, und der im rabbinischen Schrifttum nirgends
ausgelegt worden ist. Unter den Nummern 6-19 wird den bis dato kinderlosen Eltern die
Geburt Simsons durch einen Engel verkiindigt. Die Hauptadressatin ist die Mutter, weil
sie einen grosseren Glauben hatte. Nebenher kommen bei dieser Verkiindigung auch
Reserven gegen die Engelverehrung zum Ausdruck. Die Engel diirfen der
ausschliesslichen Verehrung Gottes nicht im Wege stehen. Sogar Menschen werden tiber
die Engel gestellt. Ohne Paralle scheint z.B. der mystische Ausruf des Predigers unter Nr
16 (1 60) zu sein: «O gottliche Gespriche im Himmel, wo der Prophet die Heerscharen
der Engel die gottliche Weisheit lehrt.» Mit Recht meint Siegert dazu: «Mit der Erkli-
rung diese Stelle kann noch ein Preis verdient werden» (I 256).

Am Schluss der Predigt iiber Simson (ab Nr. 33) kommt eine starke Heiden- und
Frauenfeindlichkeit zum Ausdruck. Siegert weist auf verwandte rabbinische Stellen hin
und auch auf heidnisch-antijiidische Reaktionen. Jiidischerseits betrachtete man beson-
ders die fremdstimmigen Frauen als Ausbiinde «sexueller Wahllosigkeit», wobei solche
Vorwiirfe seitens romischer Schriftsteller (z.B. Tacitus Hist V 5,1) zuriickgewiesen und
dem jiidischen Volk zugeschoben wurden (II 285). Der Prediger suggeriert hier, dass von
den fremden Frauen her eine Zerstorung der Heiligkeit des Volkes Israel drohe.

Eine umfassende Rezension ist hier nicht moglich. Ene abschliessende Auflistung
der wichtigsten Exkurse kann immerhin bei Studierenden Vermutungen von Reichtum
und der Brauchbarkeit dieses Werkes aufkommen lassen: 1. Der sichtbare Zeus und der
unsichtbare Gott der Bibel (II 75-79); 2. Menschen und Meermonster — Zweifel an der

51



Leichtglaubigkeit in der Spatantike (II 136-141); 3. das Zeichen des Jona (II 156-159); 4.
Auferweckung des Fleisches (I 165f); 5. Geburt und Luft / Pneuma / Hand Gottes (II
168-170); 6. Nasirder und Nazarener (II 248-250); 7. Simson und die Christologie des
Apollinaris von Laodicea (I1 263-265); 8. Heracles und Simson (I 269-271); 9. Die sie-
ben Gaben des Geistes (I 274-276); 10. Simson und Christus. Der heilige Simson (II
276-279).

Es ist gut, dass wieder einmal eine primirliterarische Arbeit vorliegt, die das
hellenistische Judentum in grosser Griindlichkeit und Weitsichtigkeit behandelt, und die
den Exegeten und Judaisten sehr viel gedeutetes Material zur Verfiigung stellt. In letzter
Zeit kommen zu viele schmalspurige motivgeschichtliche Arbeiten heraus. Sie dienen
mehr der christlichen oder jiidischen Apologetik als der vergleichenden Geschichte.
Folker Siegert verdient Dank und Anerkennung.

Clemens Thoma

Bernard Lewis / Friedrich Niewohner (Hrsg.), RELIGIONSGESPRACHE IM MIT-

TELALTER, Wiesbaden: Harrassowitz 1992 (= Wolfenbiitteler Mittelalter-Studien, Bd.
4), 388 S. gr. 8°, pb. DM 148.-.

Es wire mehr als vermessen, den Inhalt eines Bandes wie des vorliegenden in we-
nigen Zeilen zusammenfassen und seinen Ertrag abschliessend beurteilen zu wollen.
Vereinigt sind in ihm die 22 Vortrige, die anldsslich eines Symposiums zum
gleichnamigen Thema im Juni 1989 in der Wolfenbiitteler Herzog-August-Bibliothek
gehalten worden sind. So illuster der Veranstaltungsort des Symposiums, so illuster war
auch der Kreis der Gelehrten, die dort zu Wort gekommen und deren Vortrige nun in
zumeist liberarbeiteter Gestalt im hier anzuzeigenden Buch nachlesbar sind. Der
thematische Rahmen des Buches ist weit gespannt; er umgreift den gesamten Bereich der
mittelalterlichen Auseinandersetzung zwischen den drei monotheistischen Religionen,
wenn auch die Gewichte durchaus unterschiedlich verteilt sind.

Wenn sie auch nicht eigens als solche gekennzeichnet sind, so lassen sich die Bei-
trige in drei Gruppen gliedern. Die ersten 10 befassen sich zum einen mit innerjiidischen
Kontroversen: H. Ben-Shammai, The Karaite Controversy — Scripture and Tradition in
Early Karaism (S. 11-26), S.S. Schwarzschild, Proselytism and Ethnicism in R. Yehudah
HalLevy (S. 27-41), M. Awerbuch, Die Religionsgesprdche in Salomo Ibn Vergas Shevet
Jehuda (S. 43-59), und zum anderen mit dem jiidisch-christlichen bzw. christlich-jiidi-
schen Religionsgesprich: W.Ch. Jordan, Marian Devotion and the Talmud Trial of 1240
(S. 61-76), R. Chazan, The Barcelona Disputation of 1263: Goals, Tactics, and
Achievements (S. 77-91), J. Cohen, Towards a Functional Classification of Jewish anti-
Christian Polemic in the High Middle Ages (S. 93-114), D. Berger, Christians, Gentiles,
and the Talmud: A Fourteenth-Century Jewish Response to the Attack on Rabbinic
Judaism (S. 115-130), A.S. Abulafa, Christians disputing disbelief: St. Anselm, Gilbert
Crispin and Pseudo-Anselm (S. 131-148), A. Grabois, Le dialogue religieux aux Xlle
siecle: Pierre Abélard et Jehudah Halévi (S. 149-167), G.G. Stroumsa, Anti-Cathar
Polemics and the Liber de Duobus Principiis (S. 169-183).

Eine zweite Gruppe, insgesamt 8 Beitriige, ist dem Problem der innerchristlichen
Polemik sowie dem christlich-muslimischen bzw. muslimisch-christlichen Religions-
gespriach gewidmet: D. Sahas, The Arab character of the Christian dispoutation with Is-
lam. The case of John of Damascus (ca. 655-ca. 749) (S. 185-205), E. Sivan, Islam and
the Crusades: Antagonism, Polemics, Dialogue (S. 207-215), E. Colomer, Raimund
Lulls Stellung zu den Andersgldiubigen: Zwischen Zwie- und Streitgesprdch (S. 217-
236), V. Cantarino, Juan de Torquemada’s Crusade against Islam (S. 237-250), S.H.
Griffith, Disputes with Muslims in Syriac Christian Texts: from Patriarch John (d.648)
to Bar Hebraeus (d.1286) (5.251-273). K. Arat, Gregor von Tat’ew und seine Einstel-

32



lung zum Islam (S. 275-287), E.A. Zachariadou, Religious Dialogue between Byzantines
and Turks during the Ottoman Expansion (S. 289-304), A.M. Turki, Pour ou contre la
légalité du séjour des musulmans en territoire reconquis par les chrétiens: Justification
doctrinale et réalité historique (S. 305-323).

In den 4 Beitriigen der dritten Gruppe schliesslich geht es um die innermuslimische
sowie die muslimisch-jiidische und jiidisch-muslimische Auseinandersetzung: E. Kohl-
berg, «Ali B. Musa ibn Tawus and his Polemic against Sunnism (S. 325-350), M. Perl-
mann, Samau’al al-Maghribi (XII century) (S. 351-356), F. Niewohner, Die Wahrheit ist
eine Tochter der Zeit. Ibn Kammuna’s historisch-kristischer Religionsvergleich (S. 357-
369), B. Lewis, The Other and the Enemy: Perceptions of Identity and Difference in Is-
lam (S. 371-382).

Wie allein schon der Auflistung der Beitrdge zu entnehmen sein wird, haben es die
Veranstalter des Symposiums resp. Herausgeber des Bandes vermocht, eine beeindruk-
kende Reihe international anerkannter Gelehrter zur Mitarbeit zu gewinnen, deren Name
jeweils fiir die thematische Vielfalt und den gegenwirtigen Stand der Forschung zum ge-
gebenen Thema steht. Gelungen ist damit nicht nur, den gesamten Bereich der diesbe-
ziiglichen Forschung zu umreissen, sondern zugleich ein Resiimee des auf diesem Gebiet
bisher Geleisteten vorzulegen, das sich freilich nicht allein mit der Zusammenfassung
begniigt, sondern die nichsten Aufgaben schon vorzeichnet, indem es ebenso auf jene
Fragen hinweist, an denen Weiterarbeit erforderlich ist, und dabei die Punkte benennt, an
denen sie sinnvoll einzusetzen hat. Bleibt am Ende nur zu hoffen, dass die mannigfachen
Anregungen, die Herausgeber und Mitarbeiter mit ihrem inhaltsreichen Band angeboten
haben, auch aufgegriffen und gebiihrend weiterverfolgt werden.

Stefan Schreiner

Daniel Richter, DIE RESPONSEN DES RABBI ASCHER BEN JECHIEL (ROSCH),
Ziirich 1992 (= Ziircher Studien zur Rechtsgeschichte 23), XVI. 116 S. 8°, pb. SFr 36.00.

Dass die in ihrem Umfange kaum abschitzbare Responsenliteratur eine einzigartige
Quelle nicht nur zur (jiidischen) Rechtsgeschichte, sondern zur jiidischen Geschichte,
zur Kultur- und Sozialgeschichte insgesamt darstellt, ist iiber lange Zeit viel zu wenig
beachtet worden. Allméhlich scheint sich dies jedoch zu édndern, wie auch die hier anzu-
zeigende juristische Dissertation belegt. Ihr Autor hat es sich darin zur Aufgabe gemacht,
die Responsen des aus dem Rheinland stammenden, aber als Oberhaupt der kastilischen
Judenheit [nicht zufillig lautet sein Akronym RoSCH (Haupt)] beriihmt gewordenen R.
Ascher b. Jechiel (1250-1327), der rabbinischen Autoritit seiner Zeit, «auf ihre
Verwertbarkeit im Rahmen des jlidischen Rechts hin zu untersuchen» (S. 10). Nicht ein-
zelne Responsen also sind es, die hier in kommentierter Ubersetzung vorgelegt werden;
vielmehr hat es der Autor unternommen, die Responsen, gestiitzt auf deren Standardaus-
gabe (S. 8 A. 56), einer systematischen Sichtung zu unterziehen.

Um die Responsen in ihren geschichtlichen Kontext einordnen zu kdnnen, stellt Vf
an den Anfang seines Buches einen Blick auf die Biographie und die Schriften des
RoSCH (S. 1-11), bei dem er sich im wesentlichen auf A. Freimanns diesbeziigliche, vor
Jahrzehnten bereits erschienene Arbeit (JJLG 12 (1918), S. 237-317), stiitzt. Im
Anschluss daran triigt er die Ergebnisse seiner systematischen Sichtung der Responsen
vor, beginnend mit der Gemeinde, ihrer Organisation, ihren Institutionen und Aufgaben
(S. 13-33), iiber die Steuern, von der Steuergesetzgebung bis zur Steuererhebung und -
eintreibung (S. 35-46), die Ehegesetzgebung mit ihren Bestimmungen zur Eheschlies-
sung, die Trauzeremonien und die daraus ersehbare Stellung der Frau in der jiidischen
Gesellschaft (S. 47-71), die Geldleihe und Zinsverbot mit einem Blick auf die wirtschaft-
lichen Verhiltnisse der Juden in Spanien (S. 73-84) bis zur jiidischen Gerichtsbarkeit mit
den dazu gehorigen Institutionen und Verfahrensweisen (S. 85-113). Eine kurze Zusam-
menfassung (S. 115f) schliesst die Dissertation ab.

33



Bescheinigen muss man Vf, dass er die Responsensammlung des RoSCH nicht nur
sehr genau gelesen hat, sondern mit seiner gut lesbaren Arbeit zugleich einen wichtigen
Beitrag ebenso zur Rechts- wie zur Sozialgeschichte der spanisch-kastilischen Judenheit
im 13./14. Jh. geleistet hat, an dem niemand, der mit dem Thema befasst ist, wird ferner-
hin vorbeisehen diirfen. Studien wie diese wiinscht man sich auch iiber andere
Responsensammlungen.

Stefan Schreiner

Minna Rozen, JEWISH IDENTITY AND SOCIETY IN THE SEVENTEENTH
CENTURY. Reflections on the Life and Work of Refael Mordekhai Malki, transl. from
the Hebrew by Goldie Wachsman, Tiibingen: Mohr 1992 (= Texts and Studies in
Medieval and Early Modern Judaism, volume 6), X. 190 S., gr. 8°. DM 128.00.

Refael Mordekhai Malki, um dessen Leben und Werk es hier geht, wie im Untertitel
des Buches angezeigt, ist einer Monographie bislang nicht gewiirdigt worden; insofern
ist M. Rozen’s Buch eine Pionierarbeit, geschrieben aufgrund intensivster Beschifti-
gung und daraus resultierender Vertrautheit nicht nur mit Malki’s Leben und Werk(en),
von denen bisher nur seine naturwissenschaftlichen Abhandlungen, nicht jedoch sein
umfangreicher Torakommentar ediert worden ist, sondern ebenso seiner Zeit und
denjenigen, die das geistige Klima dieser Zeit geprigt haben.

Malki, um 1640 oder 1650 als Nachkomme einer Converso-Familie geboren und in
Livorno und Amsterdam ganz im Sinne des damaligen Bildungsideals mehrsprachig
ausgebildet und in Naturwissenschaften und Medizin ebenso bewandert wie in Philoso-
phie und Theologie, lebte seit 1677 bis zu seinem Tode 1702 in Jerusalem, wohin er
bewusst gezogen war, um mit der Heimkehr nach Jerusalem seine Riickkehr ins
Judentum sinnfillig zu dokumentieren. Um sein dortiges Leben und Wirken verstehen
zu konnen, zeichnet Vin zunichst ein detailliertes Bild von der Situation Jerusalems
unter osmanischer Herrschaft im 16./17.Jh. und dem Leben seiner jiidischen Gemeinde
(Teil I =S. 5-18).

Die geistige Umwelt, in der der Arzt, Toragelehrte und Lehrer einer beriithmten
Jeschiva gelebt hat, beschreibt Vfn sodann unter dem poetischen Titel Seeds of the West
in Soil of the East: Refael Mordekhai Malki in Jerusalem (Teil II = S. 19-54). Malki’s
eigene geistige Welt schliesslich, die Bahnen, in denen er gedacht, und die Vision von
der jiidischen Gemeinschaft, die er gehabt hat, analysiert Vfn in The Fruits (Teil 111 = S.
56-156). Dabei interessieren nach einem knappen Blick auf seine natur-
wissenschaftlichen Werke zunichst seine Vorstellungen vom raison d’étre Israels, von
Erwidhlung, Exil und Erlosung sowie sein Verhiltnis zur Kabbala, zum Sabbatianismus
und zu den Conversos mit seiner geradezu auffillig toleranten Haltung gegeniiber dem
Christentum (S. 74ff). Demgegeniiber ist seine Vorstellung von der idealen jiidischen
Gemeinschaft (S. 116ff) doch erheblich verschieden von der vorfindlichen (S. 103ff),
was ihn zu einem ausgesprochenen Reformprogramm inspirierte (S. 128ff).

Was im Untertitel des Buches nur allzu bescheiden reflections genannt worden ist,
erweist sich am Ende als eine grundsolide Werkanalyse Malki’s, die gleichermassen
zuverldssig in die Biographie des Autors wie in die beiden Lebenswelten einfiihrt, in
denen er zuhause gewesen ist. Gelungen ist Vfn dabei zugleich, die Interdependenzen
zwischen der sefardischen Welt in Westeuropa und derjenigen in Erez Israel, aber auch
— durch den Sabbatianismus und die Kabbala vermittelt — der aschkenasischen Welt an
der Wende vom 17. zum 18. Jh. aufzuzeigen und damit ein Kapitel jiidischer Kultur- und
Geistesgeschichte aufzuschlagen, das die ihm gebiihrende Aufmerksamkeit erst noch
finden muss. Die dazu notwendige Neugier vermag das Buch allemal zu wecken.

Stefan Schreiner

54



Ignacy Schiper, PRZYCZYNKI DO DZIEJOW CHASYDYSMU W POLSCE (BEI-
TRAGE ZUR GESCHICHTE DES CHASSIDISMUS IN POLEN), mit Einleitung und
Anmerkungen versehen und zum Druck vorbereitet von Zbigniew Targielski,
Warszawa: PWN 1992, 139 S., 8°, pb.

Bei dem hier anzuzeigenden Buch handelt es sich um die Druckfassung 1985
wiedergefundener Manuskripte Ignacy Schiper’s (1884-1943). Seit ihrer Niederschrift
sind mehr als fiinfzig Jahre vergangen. Aufmerksamkeit verdient sie dennoch, und dies
aus wenigstens drei Griinden:

Zuerst des Autors wegen. Zihlte Ignacy Schiper doch zu den herausragenden jiidi-
schen Historikern der ersten Hilfte dieses Jahrhunderts und war seit 1931 am Instytut
Nauk Judaistycznych (Institut fiir Judaistische Wissenschaften) in Warschau titig und ist
als Autor zahlreicher bis heute wichtig gebliebener Biicher und Aufsitze insbesondere
zur Geschichte der Juden in Polen bekannt und beriihmt geworden. Neben seiner wissen-
schaftlichen Titigkeit wirkte er als Politiker und Abgeordneter des Sejm der Republik
Polen als Anwalt der jiidischen Sache und zionistischer Aktivist. 1943 wurde er im Kon-
zentrationslager Majdanek umgebracht.

Sodann sind Schiper’s jetzt aufgefundene Manuskripte von erheblichem wissen-
schaftlichem Wert. Schiper’s Anliegen war es, die historische Entwicklung des Chassi-
dismus auf dem Territorium des Konigreichs Polen vom 17. Jahrhundert bis 1830 aufzu-
zeigen. Dabei beschiftigte er sich zugleich mit den Grundlagen des Chassidismus und
insbesondere mit dem Einfluss der messianischen Bewegungen des Sabbatianismus und
des Frankismus sowie der Rezeption des Chassidismus unter den Juden Polens. Nach
wie vor besonderen Wert, auch wenn die Erforschung (der Geschichte) des Chassidis-
mus seither freilich nicht nur weitergegangen ist und fiir manches Problem neue Losun-
gen gefunden worden sind, verleihen Schiper’s Arbeit die Quellen, die ihm zur Verfii-
gung standen und die er auswertete. Konnte er sich doch auf Materialien und Dokumente
des heute nicht mehr existierenden Archivs der Warschauer Jidischen Gemeinde und der
Krasinski-Bibliothek, die 1944 wihrend des Krieges zerstort worden sind, sowie vieler
anderer nicht mehr vorhandener und wohl verloren gegangener Sammlungen beziehen.

Schliesslich aber ist Schiper’s Buch ein einzigartiges geschichtliches Zeugnis, ein
gewichtiges Dokument wissenschaftlicher Tatigkeit im Warschauer Ghetto. Denn dort
hatte er es geschrieben, und dort wurde es wahrscheinlich im Spitherbst1942 auch been-
det. Der Organisator des nach ihm benannten Archivs des Warschauer Ghettos, Emanuel
Ringelblum, schrieb in seiner «Kronika getta warszawskiego» («Chronik des War-
schauer Ghettos») iiber Schiper’s wissenschaftliche Arbeit im Ghetto: «... jetzt sammelte
er alles, was in den letzten Jahrzehnten tiber die Chasaren veroffentlicht worden ist, und
darauf aufbauend verfasste er eine umfassende grosse Arbeit. (...) Die nichste grosse
wihrend des gegenwirtigen Weltkrieges entstandene Arbeit war eine Geschichte des
Chassidismus im 19. Jahrhundert, geschrieben auf Grundlage von Archivmaterialien der
Jiidischen Gemeinde in Warschau sowie polnischer Archive. Beide Arbeiten sind, zu-
sammen mit einem Manuskript iiber die Selbstverwaltung sowie weiteren Materialien,
verloren gegangen.» (Warszawa 1983, S. 548).

Ringelblums Feststellung hat sich gliicklicherweise nicht bewahrheitet: Wenig-
stens zwei der drei Arbeiten zur Geschichte des Chassidismus sind nach 43 Jahren
wiedergefunden worden, von denen eine nun gedruckt vorliegt. Als solch einzigartiges
und wertvolles geschichtliches Zeugnis verdient Schiper’s Arbeit auch heute noch die
Aufmerksamkeit der Chassidismusforscher ebenso wie derjenigen, die mit der Ge-
schichte der Juden in Polen befasst sind.

Michat Galas

55



Martin Jung: DIE WURTTEMBERGISCHE KIRCHE UND DIE JUDEN IN DER
ZEIT DES PIETISMUS (1675-1780). Studien zu Kirche und Israel (SKI) Bd. 13, Institut
Kirche und Judentum Berlin 1992, 395 Seiten, 29,80 DM.

Die evang.-theol. Dissertation (Tiibingen 1990) ist zwar rdumlich (ehemaliges Her-
zogtum W.) und zeitlich (vom Erscheinungsjahr von Speners «Pia desideria» bis zur
Ausweitung aufklédrerischen Denkens vieler Pfarrer) abgegrenzt, bietet dafiir aber einen
aus den Quellen erarbeiteten, griindlichen Einblick in eine Periode, in der den Juden noch
die feste Ansiedlung untersagt war, bis zur Aufnahme sog. Hofjuden im 18. Jh., von de-
nen das Schicksal des Joseph Siiss Oppenheimer («Jud Siiss») am bekanntesten ist.

Die thematische Zuordnung von Pietismus und Wiirttembergischer Kirche versteht
sich von selbst, bis heute, wobei das Verhiltnis des Pietismus zu den Juden ein wichtiger
Teilaspekt ist, «zumal sich bis in die Gegenwart ein starkes Interesse pietistischer Kreise
am Judentum und am Staat Israel beobachten lisst», wihrend andererseits bis in die ver-
gangenen Jahrzehnte «das geistige Klima fiir eine sachliche Behandlung des Gegenstan-
des» fehlte, teilweise wegen der «Gleichgiiltigkeit, die unter vielen evang. Theologen
dem Judentum gegeniiber herrschte». So ist die Arbeit in vielfiltigen Beziigen von
grosser Bedeutung.

Ihre bestimmenden Themenabschnitte: Das Verhiltnis zu den Juden als Streitfrage
inder Zeit des frithen Pietismus — Die Theologie und die Juden in der Zeit des Pietismus
(mit zahlr. Einzeldarstellungen von J.A. Osiander iiber J.A. Bengel und seinen Schiilern,
F. Chr. Oetinger bis Ph. M. Hahn) — die Kirche und die Juden: Zur Praxis der chr.-jiid.
Beziehungen (Aufnahme und Vertreibung, Beschwerden iiber Juden, Haltung zum jiid.
Kultus, chr. Sabbatmigde als Problem, J. Siiss Oppenheimer, aktive Judenmission und
der Umgang mit den Taufbewerbern und den getauften Juden).

«Judenfreundschaft» und «Heterodoxieverdacht» lagen oft nahe beieinander. Die
Kirche als Ganzes war von einer judenfeindlichen Grundhaltung geprigt und beeinflus-
ste so Theologie und kirchliche Praxis. Die Haltung zur Judenmission und zur Frage ei-
ner chiliastisch-endzeitlichen Judenbekehrung stehen fiir den V. im Vordergrund,
theologiegeschichtliche Zusammenhinge bleiben (bewusst) ebenso unberiicksichtigt
wie etwa Vergleiche mit nichtwiirttembergischen Theologen und die Sicht des AT.

Fiir bestimmte Kreise ist auch heute noch nicht die schon fiir damals getroffene
Feststellung iiberwunden: «Aber selbst diese judenfreundlichen Ausserungen hatten
nichts zu tun mit religioser Toleranz und einem dialogischen Verhiltnis zur fremden Re-
ligion im modernen Sinn, denn sie standen immer im Kontext der Bekehrungserwartung,
das heisst letztlich unter dem Vorzeichen der Negation der jiidischen Religion.» (S. 100)

Eine fesselnd geschriebene Untersuchung, die eine Menge Material erschlossen
hat, das auch zeitlose Erkenntnisse vermittelt, und die durch einen umfangreichen An-
hang (100 S.) mit Tabellen, chronol. Zusammenstellung der Téduflinge mit Fundstellen,
Literaturverz. und Register ergénzt wird.

Hans L. Reichrath

Stefan Rohrbacher: GEWALT IM BIEDERMEIER. ANTIJUDISCHE AUS-
SCHREITUNGEN IN VORMARZ UND REVOLUTION (1815-1848/49). Schriften-
reihe des Zentrums fiir Antisemitismusforschung Bd. 1, 1993, Campus Verlag Frankfurt,
344 S., DM 68,- (ISBN 3-593-34886-1).

Der Autor dieser 1990 entstandenen Diss. (TU Berlin) macht nicht den Fehler vieler
Historiker, die bereits im 19. Jh. den christlich-theologischen Anteil am Antisemitismus
der Emanzipationszeit fast ganz ausgeblendet lassen oder in unangemessener Weise
minimalisieren, als ob das, was iiber Jh. hinweg als ideologische Grundlage der Juden-
feindschaft in Kopfe und Herzen vieler Generationen eingegangen ist und eine stereoty-

56



pe Karikatur vom Judentum entstehen liess, nun plotzlich unwirksam geworden sei. Eine
«s#kularisierte» Betrachtung der «Judenfrage» ist weder fiir das 19. noch unser 20. Jh.
moglich. Der Jude (auch der «unjiidische», assimilierte) ist sowohl von seiner Uridentitét
her («das auserwihlte Volk») als auch in seiner «Siindenbock»-Funktion unverwechsel-
bar und im Grunde nicht austauschbar.

R. geht in vieler Beziehung iiber bahnbrechende Vorarbeiten (insbes. von Eleonore
Sterling) hinaus. Seine Arbeit «nimmt erstmals die antijiidischen Ausschreitungen in
Deutschland (mit seinen damaligen Grenzen)... insgesamt zum Thema». Es ist eine
beklemmende Fiille von Ereignissen, die aus den Quellen erarbeitet und dargestellt wer-
den und nicht nur unter dem Stichwort «soziale Proteste» einzuordnen sind (auch nicht
als «displacement of social protest»).

Auch wenn R. von Anfang an vielleicht etwas zu ungebrochen von der nicht-
jiidischen Umwelt als einer «christlichen» redet, so gilt doch: «Letztlich geht es um ein
Problem der christlichen Theologie».

Das gilt nicht nur bei den rheinischen «Ritualmord»-Krawallen und anderen
«Religionstumulten» 1834 (z.T. unter «Vorarbeit» kathol. Geistlichkeit), sondern auch
dort, wo es (scheinbar) vordergriindig um politische und soziotkonomische Bedin-
gungsfaktoren der Unruhen geht: von den «Hepp-Hepp-Krawallen» 1819 iiber das
Revolutionsjahr 1830 bis zur Mérzrevolution 1848 (mit den regionalen Schwerpunkten
Nordbaden, bayer. Ober- u. Unterfranken, Hessen und Hamburg).

Auch wenn die erruierbaren Ursachenzusammenhinge als sehr komplex erschei-
nen, der Konflikt um die Emanzipation der Juden, also um ihren gleichberechtigten Sta-
tus als Minderheit in der «christlichen» Gesellschaft, erscheint als Hauptantrieb gesi-
chert zu sein. Aus den einstmaligen «Kammerknechten» durften keine «vollberechtigten
Ortsbiirger» werden.

Vier Karten und ein dokumentarischer Anhang mit Bibliographie, archivarischen
Quellen, Periodica und Register ergénzen das empfehlenswerte Buch, dem zu wiinschen
ist, dass ihm das Schicksal der Vorarbeiten von E. Sterling erspart bleibt, nimlich «in der
deutschen Geschichtsschreibung ohne grossere Resonanz» zu bleiben.

Hans L. Reichrath

57



	Rezensionen

