
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Die Häutungen des Mr. Mani : Abraham Jehoschuas Roman "Die
Manis"

Autor: Oberhänsli-Widmer, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Häutungen des Mr. Mani
Abraham Jehoschuas Roman «Die Manis»*

von Gabrielle Oberhänsli-Widmer

Der 1990 auf hebräisch erschienene Roman «Mar Mani», der nun in der
deutschen Übersetzung vorliegt, ist ein Ereignis - weit über den Rahmen der
hebräischen Literatur hinaus. In Israel als Bestseller gefeiert, ein Leckerbissen
für Literaturkritiker, ragt Abraham B. Jehoschuas neuester Roman auch in der
internationalen Literaturlandschaft als eindrucksvoller erratischer Block heraus,
insbesondere durch seine eigenwillige, einzigartige Gattung: eine Kette von fünf
aufeinanderfolgenden 'halbierten' Gesprächen, das heisst Dialogen, von denen
nur der Part des einen Gesprächspartner aufgezeichnet ist. An verschiedenen Orten

stattfindend und über einen Zeitraum von beinahe 150 Jahren verstreut, sind
die Halb-Dialoge zusammengehalten durch den Titelhelden, Herrn Mani. Jedes
Gespräch kreist um die schicksalshafte Episode eines Vertreters der sefardischen
Mani-Familie, eine Ahnenreihe scheinbar, doch besser ein sich immer wieder
neu entfaltender, in Variationen wiederkehrender Mani. Die klare Distanz zur
traditionellen Familiensaga markiert A.B. Jehoschua durch seinen Umgang mit
Erzählzeit und Erzählperspektive. Kein allwissender Erzähler zieht hier die
Fäden von den Anfängen zur Gegenwart. Vielmehr prallt der Leser im ersten
Gespräch - es spielt 1983 - auf den jüngsten Mani-Spross und muss sich nun in
chronologischer Inversion, aufgrund von Gesprächsfetzen das genealogische
und physiologische Mani-Gerüst erarbeiten bis hin zum letzten Gespräch, das
1848 stattfindet. So wird der Leser zum psychiatrischen Analytiker, der die
'spontanen' Gesprächsfetzen und Monologe kombiniert, um die Beweggründe
für die seltsamen Mani-Manien zu entschlüsseln durch fortschreitendes
Eintauchen in die Vergangenheit. Die augenfällige Konstanz in Charakter und
Verhalten der verschiedenen Mani-Repräsentanten lässt an die psychologische Lehre

Leopold Szondis denken, an die Schicksalsanalyse und das Konzept des
familiären Unbewussten.

Ebenso wie die Mani-Figur entzieht sich auch die Handlung des Romans
jeder Eindeutigkeit, und die logische Kette kausaler Verknüpfungen weist
immer wieder Lücken auf. Der Inhalt lässt sich folgendermassen umreissen.

Im ersten Gespräch - als Ort dient der Kibbuz Masch'abe Sade 1982 -
erzählt die schwangere Hagar Schilo ihrer Mutter, wie sie unangemeldet den Vater
ihres Freundes im winterlichen, verschneiten Jerusalem besucht und dort ihren

* Aus dem Hebräischen übersetzt von Ruth Achlama, Piper München/Zürich 1993
Dr. Gabrielle Oberhänsli-Widmer, Mühlehaldenstr. 60, 8953 Dietikon

43



de facto-Schwiegervater, Gabriel Mani, aus seinem sich Nacht für Nacht
wiederholenden Selbstmordszenario reisst. Die Frage nach dem Grund für Manis
Selbstmordabsichten wird zum Spannungsmoment. Ein vordergründiges Motiv
- der Tod von Gabriels Mutter liegt einen Monat zurück - ist nicht schlüssig,
signalisiert jedoch die Fährte: Der Schlüssel zum Geheimnis liegt in der familiären

Vergangenheit. Obwohl der Leser inhaltlich noch im dunkeln tappt, weist
ihm die im Roman allgegenwärtige Metasprache den Weg. Der von Hagar
auffällig wiederholte Ausdruck der 'Gegenrichtung', neu eingekleidet in verschiedensten

Kontexten, ist auch der Wegweiser für die Gegenrichtung, in der der
Leser zur 'Lösung' kommt: nicht durch die konventionell linear fortschreitende
Lektüre, sondern vom Ende her zum Anfang rückwärts lesend. Herausragend ist
hier die Szene, in der sich Hagar assoziativ- spontan über den Namen des
Jerusalemer Stadtteils Emeq Refaim äussert, in dem Mani wohnt: das Tal der
Totengeister. Scheinbar unverbunden damit erzählt Hagar unmittelbar darauf,
wie sie von dem Moment an, als sie Emeq Refaim erstmal betrat, immer wieder
ein Gefühl hatte, als würde sie unter Regie stehen, als würde sie zur Protagonistin
eines Romans, einer Erzählung oder eines Filmes. Ausgehend von dieser Szene
entwickelt nun A. B. Jehoschua in literarischer Umsetzung die psychologische
Ahnenzwang-Vorstellung. Am Beispiel der schwangeren, den Mani-Samen in
sich tragenden Hagar eröffnet der Autor das komplexe Wechselspiel von familiärer

Prädestination und individueller Entwicklungsmöglichkeit - eine
psychologische Variation der theologischen Streitfrage um Vorbestimmung und freien
Willen.

Das zweite Gespräch richtet der 23jährige Egon Brunner, ein Sanitäter der
deutschen Wehrmacht, an seine 'Grossmutter', die Generalswitwe Andrea
Sauchon, anlässlich ihres Kreta-Besuches in Heraklion im August 1944 (Egon
ist der aussereheliche Sohn General Sauchons und eines Dienstmädchens). Egon
berichtet über seinen Aufenthalt in Kreta seit der Eroberung der Insel durch die
Deutschen 1941. Reizvoll für den Leser ist hier die Suche nach dem roten Faden,
nach der Verbindung mit dem ersten Gespräch. Lange Zeit ohne Namensnennung

fokussiert Egons Rückblick die Begegnung mit einer einheimischen
Familie, und erst in dem Moment, in welchem dem deutschen Soldaten schwant,
dass seine Inselbewohner Juden sind, erfährt der Leser auch ihren Namen: Mani.
Der junge Ephraim Mani (der Vater von Gabriel aus dem ersten Gespräch) bleibt
eher konturenlos blass, während Egons Charakter dominiert. Er trägt selber einige

Mani-Züge - was sicher auch seine Kollusion mit den Manis erklärt. Ein
humanistisch gebildeter Geist, der zwar den Nazi-Wahnsinn durchschaut hat,
ihm aber lediglich mit sarkastischer Ironie begegnet, ohne sich ihm zu entziehen.
Nachdem sich zwischen Egon und der Familie Ephraims beinahe eine Art Beziehung

eingestellt hat und Egon längst einsieht, dass Juden Menschen wie Deutsche

sind, liefert er Ephraim dennoch dem sicheren Tod aus. Der Grund der
scheinbar unverständlichen Handlung steht wiederum ausserhalb der traditionellen

Logikbahnen und in Zusammenhang mit der äusserst originellen Art, wie der
Autor die ewige Frage behandelt: Wer ist ein Jude? Als Egon Ephraim Mani
deshalb zur Rede stellt, antwortet dieser: «Ja, ich bin Jude gewesen, aber jetzt bin
ich's nicht mehr... Ich hab es annuliert.» Egon, schon seit langer Zeit gequält von
der Vorstellung, dass nach Kriegsende eine unbeschreibliche Schmach Deutsch-

44



land bedecken werde, sieht in Ephraims überraschender Antwort eine so grosse
Hoffnung, dass er ihm seine Freiheit lässt. Denn wenn ein Jude aufhören kann,
Jude zu sein, kann Egon auch aufhören, Deutscher zu sein, kann er sich der Nazi-
Schande entziehen. Als aber schliesslich die Juden auf der Insel zusammengetrieben

werden und Egon von Mani den eigentlichen Beweis erwartet für seine
'Zugehörigkeitsannulation', versucht dieser zu fliehen. Deshalb rächt sich der
um seine Illusion betrogene Egon. Denn ebenso wie Mani wird auch er seiner
Sippenzugehörigkeit nicht entgehen können. In diesem zweiten Gespräch
moduliert A.B. Jehoschua somit die Idee von Ahnenzwang und Schicksalsanalyse

auf der Ebene der ethnischen Volksgruppen. In spielerischer Weise
leuchtet das Leitmotiv aber auch in andern Schattierungen auf, so etwa, wenn
scheinbar harmlos-nebensächlich von einer Ziegenherde gesagt wird, dass sie
sich aus sich selbst erneuere, oder wenn der eigentliche Grund für die Eroberung
Kretas durch die Deutschen von Egon interpretiert wird als deren verbohrter
Versuch, Europa mitsamt ihrem mythologischen Ursprung zu usurpieren - Europa

als die von Zeus nach Kreta entführte Jungfrau. Die Bemerkung zum Tod von
Josef Mani (Ephraims Vater), dass er starb, als ob er eine alte Schuld sühnen
müsste, weist allerdings wiederum weit über den engeren Kontext hinaus.

Das dritte Gespräch transponiert die Grundthematik, die Mani-Figur, in eine
politische Tonalität. Jerusalem 1918 nach der britischen Eroberung Palästinas.
Der englische Jurastudent jüdischer Abstammung, Lieutnant Hurwitz, referiert
am Vorabend des Prozessbeginns vor seinem Vorgesetzten Colonel Woodhouse,
dem Vorsitzenden des Kriegsgerichts, den 'Fall Mani'. Hurwitz, betraut mit der
Anklage gegen den des Hochverrats überführten Josef Mani (es handelt sich um
den oben erwähnten Vater Ephraims), versucht den Werdegang des unverständlichen

Verrats zu fassen in der minutiös nachempfundenen Biographie des
Angeklagten. Die Rede des Anklägers schlägt in eine Verteidigung um. Josef Mani, in
der zweiten Generation in Palästina-Erez Israel ansässig, pflegt vertrauten, doch
stets unverbindlichen Umgang mit den verschiedensten Gruppierungen,
Nationalitäten, Religionen und Konfessionen im Lande. Ohne konkreten Beruf, tätig
als Vermittler, Freundenführer und Übersetzer, insbesondere im Dienste der
Engländer, verrät er diese an die Türken - scheinbar unmotiviert, ohne persönliche

Vorteile. Wiederum steht der Leser vor dem Rätsel des komplexen Motives
eines Manischen Gewaltsaktes. Herausragend ist im dritten Gespräch der politische

Beweggrund. Der sich selbst als 'homo politicus' bezeichnende Josef Mani
handelt, nachdem er durch Zufall in Allenby's Hauptquartier ein Telegramm aus
London liest. Es handelt sich um die Balfour-Erklärung. Die gefährliche
Ambiguität des Schreibens durchschauend, rebelliert Mani mit seinem Verrat
gegen jede Art kolonisatorischen Mandats und plädiert für ein Land mit einer
autonomen jüdischen und arabischen Bevölkerung. Josefs Tat ist die
Zeichenhandlung eines politischen Propheten, deren brisante Aktualität auch und gerade
heute aufleuchtet. Manis politischer Beweggrund birgt aber wiederum einen
familiär-politischen. Wenn sich Josef Mani seiner Berufung als 'homo politicus'
bewusst wird im Moment, in dem eine gebärende Frau so sehr der Hilfe seines
Vaters bedürfte (des Frauenarztes Mosche Mani, der jedoch selbst seine Familie
tnt Stich gelassen hat), oder wenn Hurwitz hinter Josefs Tat eine Rache an einer
Weit entfernten Person vermutet (Josefs Vater und Grossvater waren eng liiert

45



mit dem britischen Konsul in Jerusalem), so ahnt man persönliche Verletzungen,
die weiter in die Vergangenheit weisen. Die Verbindung von politischem und
psychologisch-genealogisch bedingtem Agieren lässt Jehoschua in differenzierter

Klugheit bewusst undurchschaubar, indem er eine beinahe mystische Dimension

einbringt. So hört Josef, als er in einem Schiff vor Beirut vor Anker liegt,
eine Art Wimmern, das ihn vom Schiff lockt und bis zum Bahnhof führt - dass
dies die Stätte ist, an der sein Vater Mosche Jahre zuvor gewaltsam zu Tode
gekommen ist, erfährt Josef nie. Und auch der Leser kann erst am Ende des nächsten

Gesprächs die kurze, aber gewaltige Szene des mystischen Wimmerns in
einen Kontext setzen.

Im vierten Gespräch schildert der eben nach Hause zurückgekehrte, junge
Kinderarzt Ephraim Schapiro seinem Vater die Teilnahme am dritten
Zionistenkongress in Basel und seine anschliessende Reise nach Palästina. Wir
befinden uns auf dem polnisch-westgalizischen Gut Jelleny-Szad im Herbst des
Jahres 1899. Ephraim, begleitet von seiner Schwester Linke, lernt in Basel den
Jerusalemer Frauenarzt Mosche Mani kennen. Mani lädt die jungen Leute ein,
und diese entschliessen sich spontan, einen 'Abstecher' ins Heilige Land zu
unternehmen. Zwischen dem Jerusalemer Arzt und Linka entspinnt sich eine
Liebesgeschichte - Mosche Mani ist verheiratet und hat zwei Kinder, Josef und
eine Tochter -, und als Ephraim und Linka von Jerusalem aus den Heimweg
antreten, begleitet Mani das polnische Geschwisterpaar bis nach Beirut. Dort
wirft er sich unter den Zug. Das Rätsel der Peripetie wiederholt sich.
Vordergründig ein Selbsmord aus Trennungsschmerz und Liebeskummer,
beschwören bestimmte, wie impressionistische Tupfer hingeworfene Bemerkungen

Ephraims verwickeitere Motivationsschichten herauf. Da ist vorerst die
politische Dimension. Bei der ersten Begegnung in Basel erscheint Mani dem Sprecher

wie eine 'Antithese' zu allen andern Kongressteilnehmern. Zu interpretieren
ist diese Notiz im nachhinein dahin, dass Mosche Mani, im Gegensatz zu den

meist aschkenasischen Zionisten, kein Ideologe des jüdischen Nationalismus ist,
sondern ein mit den Realitäten des Landes vertrauter Kosmopolit, erfüllt von der
Vision vom friedlichen Zusammenleben aller Volks- und Religionsgruppen in
Palästina-Erez Israel. Dass sich die Schapiros nicht an seinem Projekt beteiligen
- der symbolträchtigen Frauenklinik in Jerusalem, in der Jüdinnen, Christinnen
und Mohammedanerinnen gebären -, mag für Mosche Mani den Bruch seines

politischen Traums bedeuten. Daneben steht wiederum die Dimension der
persönlichen Vergangenheit. Ephraim Schapiro wird nicht müde zu versichern, dass

er und Linka nur Vorwand für den theatralisch inszenierten Suizid gewesen seien.

Er skizziert Mani als Regisseur, doch zugleich als Marionette dieses Dramas:
Einerseits inszeniert Mosche Mani seinen gewaltsamen Tod selbst, anderseits ist
er ihm vorgegeben. Das Rätsel der Vorgabe wird sich aus dem letzten Gespräch
herausschälen.

Athen 1848. Abraham Mani beichtet vor seinem hochverehrten Rebben
Schabtai-Chananja Haddaja in der Hoffnung, von dem todkranken, stummen
Weisen ein klärendes Urteil zu bekommen. Anfänglich wohnt auch die Frau
Schabtais, Dona Flora, dem Gespräch bei. Manis Bericht beschwört nochmals
die Ereignisse seiner Reise nach Jerusalem zu seinem frischvermählten Sohn
Josef und dessen Frau Tamara herauf: Josefs gewaltsamen Tod und die Geburt

46



des kleinen Mosche. Nicht nur, dass hier erstmals ein Mani selbst zu Wort
kommt, er und sein Sohn sind gleichzeitig die Protagonisten des Berichteten.
Abraham Mani, der das platonische Verhältnis des jungen Paares ahnt, kann sich
nach Josefs Tod nicht mit dem Gedanken abfinden, dass die Mani-Linie aussterben

sollte. In der Trauerwoche brechen Abraham und Tamara das inzestuöse
Tabu. Abraham wird der Vater seines Enkels Mosche. Das Gespräch gipfelt in
der Beschreibung von Josefs Tod, die deutlich der neutestamentlichen
Passionsgeschichte nachempfunden ist. Josef, 'wieder ein junger Jude', gibt sein Leben
hin für seine ideologische Vision. Er, ein 'neuer Ismaeliter', träumt vom friedlichen

Zusammenleben aller im Heiligen Land ansässigen Völker, insbesondere
der Juden mit den Arabern, die seines Erachtens nur 'vergessen haben, dass sie
auch Juden sind'. Obwohl Josef von aufgebrachten christlichen Pilgern gelyncht
wird, bezieht sich die rätselhafte Metapher 'Mörder' auch auf einen arabischen
Freund, ja selbst auf seinen Vater Abraham: Christen, Muslime und Juden haben
die Vision des friedlichen Zusammenlebens gleichsam getötet.

Die Weise Haddaja stirbt während des Gesprächs. Abraham ist damit die
erlösende Antwort versagt, ob er seinem Leben ein Ende setzen dürfe, ohne sich
den Platz in der kommenden Welt zu verwirken. Im Kern des immer wieder neu
duchlebten, gewaltsamen Mani-Schicksals verschlingt sich der Märtyrertod
Josefs mit dem nie vollzogenen, wohl als Sühne gedachten Selbstmord
Abrahams. Der Schluss des fünften Gesprächs erhellt das Mani-Schicksal als

psychologische Modulation des Dekaloggedankens von der Heimsuchung der
Schuld der Väter an den Kindern.

Zugang zu einer vertieften Interpretation des Romans bietet neben den
Leitmotiven und der Mani-Figur vorerst die Gattung. An Vorformen des halbierten
Dialogs arbeitet Jehoschua bereits in 'Späte Scheidung' (1982). Neu ist in «Mar
Mani» das der Chronologie widerlaufende Schachtelhalmmuster: Vom Wipfel
tastet sich der Leser Segment um Segment zur Wurzel vor. Dass diese neue
Gattung mehr ist als ein Ringen um formale Originalität, signalisiert die breit angelegte

Metasprache. Wenn Egon Brunner seinen Bericht explizit in fünf Etappen
gliedert, parallel zu den fünf Gesprächen des Romans, so signalisiert diese
Gleichsetzung, dass Protagonist, Erzähler und Autor gleichermassen die Wahrheit

durch eingreifende Formgebung manipulieren. Die Überschneidung der
Gesprächsprologe und -epiloge (sie wiederholen zum Teil gleiche Fakten,
divergent beleuchtet aus dem Blickwinkel der verschiedenen Biographien der
Gesprächsteilnehmer) unterstreichen die Subjektivität der direkten Rede. Zudem
verfärben sich die berichteten Tatsachen in der Gesprächssituation durch die
Beziehung zwischen den Gesprächspartnern. Alle Gespräche sind an eine ältere
Autoritätsperson gerichtet, und - mit Ausnahme des dritten Gesprächs - laufen
sie alle von Liebesbekundungen zum Konflikt, das heisst der Sprechende erzählt
manchmal gegen seinen Partner, indem er seine Fakten zu versteckten Vorwürfen

umschmiedet. Die erzählte Geschichte, verquickt mit der Beziehung der
Gesprächspartner, entwickelt so eine Eigendynamik, welche die Wahrheit des
Berichteten verzerrt. Die innovatorische Gattung der Halb-Dialoge entlarvt
somit die Illusion der umfassenden sprachlichen Darstellung von Wirklichkeit -
ohne allerdings das Ziel der Wahrheitserfassung aufzugeben. So sagt Ephraim
Schapiro zu seinem Vaater, dass, wenn Linka ihrer Mutter die Reise gleichzeitig

47



im Obergeschoss erzähle, es zwei Geschichten gebe: «Und wo bleibt die Wahrheit?

Freischwebend auf der Treppe.» Auf die Suche nach dieser frei zwischen
den fünf Gesprächen schwebenden Wahrheit schickt A.B. Jehoschua sein Publikum.

Damit stellt der Autor eine hohe Anforderung an den Leser, denn dieser ist
seiner bequemen Rolle als allwissender Betrachter beraubt und muss zum
Analytiker werden, der sich im Labyrinth der Motive einen möglichen
Interpretationsweg sucht.

Dazu ein Blick auf die kompositorische Ebene. Erzählerisch ist «Mar Mani»
ein dicht gefügtes Gewebe aus einer Fülle von Leitmotiven. Kein Topos ist in
diesem Roman ohne Parallele, kein noch so marginales Requisit bleibt ohne
Replik. Als Beispiel eines der zahlreichen roten Fäden wähle ich das Motiv des
Samens. Der Same ist nicht nur die konkrete Grösse, die den Fortbestand des
Mani-Stammes garantiert (er wird explizit zur 'idée fixe' bei Abraham Mani),
sondern auch ein Begriff, der in den verschiedensten metaphorischen Schattierungen

erscheint, so etwa als Same des Verrats oder des Selbstmordgedankens.
Wie der Schnee über Jerusalem gehört der Same jedesmal zur Beschreibung der
Szene, welche die Maschinerie des dramatischen Gewaltgeschehens auslöst, sei
es der Selbstmord, der Verrat, der Inzest oder der Mord. Am Ende des letzten
Gesprächs verschmelzen Schnee und Same bildlich. Auf dem Grab Josefs glänzt
ein Fetzchen weissschimmernden Eises, «als sei der Same des Toten trotzig aus
der Erde hervorgebrochen». Diese gesteigerte Polysemie des Samens ist
charakteristisch für Jehoschuas Umgang mit seinen Topoi: einerseits die Schwebe
zwischen konkreter Bedeutung und metaphorischen Obertönen, andererseits die
Austauschbarkeit mit andern Topoi. Wenn Hagar im Ouvertüre-Gespräch von
der 'Entwicklung eines Embryos' spricht (so die deutsche Übersetzung), so
eröffnet der hebräische Ausdruck 'ha-Gilgulim schel ha-Sera', wörtlich 'die
Metamorphosen des Samens' ein semantisches Spektrum bis hin zur
Seelenwanderung (hier wie anderswo nivelliert die bekannte Übersetzerin Ruth
Achlama meines Erachtens zu sehr die oft sperrig erscheinenden
mystischmetaphysischen Nuancierungen bestimmter Ausdrücke in Richtung glättender
Logik).

Bei allen formalen und dichterischen Qualitäten muss die Interpretation des
Romans letztlich die Titelfigur fokussieren, Herrn Mani. Noch einmal eine kleine

Kritik an der Übersetzung. Der deutsche Titel «Die Manis» suggeriert zu
Unrecht die Gattung der Familienchronik in der Tradition von «Buddenbrooks»
oder - in der jüdischen Literatur - der «Familie Moschkat». Der hebräische Titel
wählt zu Recht den Singular, denn «Mar Mani», Herr Mani ist ein Typ, der, in
seiner Komplexität zwar schwer fassbar, doch unverändert durch die Gespräche
und Epochen schreitet. Über Generationen im immer gleichen schwarzen Anzug
mit Fliege auftretend, ist Mani ein 'se'ev boded', ein Einzelgänger, geplagt von
einem übergrossen Todestrieb, ein polyglotter Fremdenführer, ein Vermittler
und Wanderer zwischen den Volksgruppen mit einer grossen Vision. Die Essenz
des Mani-Typs schält sich durch seine Häutungen heraus. Diese legen zunehmend

seine Handlungsmechanismen frei. Wenn Ephraim Schapiro unter
Mosche Manis Mantel einen weiteren Mani wähnt, oder wenn ihm der kleine
Josef Mani in den symbolschwangeren Spiegeln der Geburtsklinik x-fach
vervielfältigt entgegenschaut, so evoziert dies nicht das Bild der Genealogie. Viel-

48



mehr ist Mar Mani eine russische Puppe. Zwei Hauptzüge bestimmen seine
Persönlichkeit. Da ist einerseits das rastlose Getriebensein aufgrund der Ahnenlast,
besonders deutlich bei Abraham Mani, der als 'juif errant' endet - wobei der

Begriff nicht auf das Jüdische allein bezogen ist, sondern als Topos für den
unerlösten Menschen schlechthin steht. Doch anderseits trägt Mani visionäre,
beinahe messianische Züge, den jüdischen Rahmen aber wiederum überschreitend.

Ohne den Protagonisten durch die Biographie des Autors erklären zu wollen,

scheint es doch augenfällig, dass Mani der Seele Jehoschuas nahe ist. Autor
und Titelheld sind Sefarden, und beiden gemeinsam ist ihr grosser Stolz, seit
Generationen im Lande ansässig zu sein. Und wenn A.B. Jehoschua anlässlich seiner

Lesung im Rahmen der Rapperswiler Literaturtage vom 23. Oktober 1993
den Passus gewählt hat, in dem Josef Mani die Araber auffordert, ihre Identität
zu finden, so wollte er damit zeigen, dass sein literarisches Ideal der politischen
Realität vorausging - das Washingtoner Friedensabkommen vom 13. September
scheint Manis Ruf gehört zu haben. Mani - Jude, Zionist, doch auch 'neuer
Ismaeliter' - strebt nach einem echten Zusammenleben der verschiedenen, ihre
Identität bewahrenden Volksgruppen, die das Trennende der Religionen
überwinden. Jehoschuas Werk sprengt nicht nur literarische und politische Konventionen,

auch den Rahmen des psychologischen Rasters öffnet er zum Religiösen.
So verbindet er in einer versteckten Reminiszenz zu Genesis 38 Ahnenzwang
und Messianismus: Das belastende inzestuöse Verhältnis von Abraham Mani
und Tamara, wie das ihrer biblischen Ahnen Juda und Tamar rechtfertigt sich
durch den Fortbestand des Samens, aus dem ein Messias erstehen wird.

Die hier dargestellte, bei weitem nicht erschöpfende Lesemöglichkeit wird
dem Leser des Romans seine Spannung nicht nehmen. Der Reichtum der Motive,

die Spielmöglichkeiten semantischer Verbindungen, das Geflecht von
Hauptsträngen, Nebenfährten und Sackgassen lässt jedem Leser Raum für seine

eigene Interpretation.

49


	Die Häutungen des Mr. Mani : Abraham Jehoschuas Roman "Die Manis"

