
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Christlicher Antijudaismus und psychologische Deutungsmuster :
Versuch einer Auseinandersetzung mit Theorien D.W. Winnicotts

Autor: Gröner, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christlicher Antijudaismus und psychologische
Deutungsmuster

Versuch einer Auseinandersetzung mit Theorien D.W. Winnicotts

von Eberhard Gröner*

Der christliche Antijudaismus und seine Ursachen wurden in der Literatur
bisher sehr verschieden interpretiert. Neben soziologischen, wirtschaftlichen,
kulturellen und theologischen Deutungsversuchen gibt es eine Fülle psychologischer

Deutungsmuster, um historische und gegenwärtige unheilvolle
Gegebenheiten erklärbar zu machen.

Dieser Aufsatz möchte versuchen, anhand einer psychologischen Funktion
der Christusfigur einen Erklärungsversuch zu unternehmen, weshalb es in Europa

nach der Jahrtausendwende zu einem immer stärker werdenden
Antijudaismus gekommen sein könnte. Dieser Erklärungsversuch kann nicht
mehr sein als ein weiterer Mosaikstein zur Deutung einer Entwicklung, die ihren
Höhepunkt in der nationalsozialistischen Verfolgung hatte — ohne dass die
deutsche Theologie mit Ausnahme einiger weniger Theologen zur Verteidigung
der Judenheit das Wort ergriffen hat. Mit Sicherheit hängt dieses Schweigen mit
der Stellung der Christusvorstellung im Bekenntnis der christlichen Kirche
zusammen.

Auffällig ist, dass vor der Jahrtausendwende die Verfolgung des Judentums
kaum berichtet wird, in der Zeit der Karolinger das Judentum eine für manche
Gelehrte eher reizvolle, logisch nachvollziehbare Form der Religiosität war, bis
zu gelegentlichen Übertritten zum Judentum.1 Dies änderte sich mit rasender
Geschwindigkeit im Zusammenhang der Kreuzzüge.2 Neben vielen Gründen
spielt der Vorwurf des Ritualmordes im Zusammenhang mit Hostienfreveln eine
Rolle bei der Verfolgung der europäischen Judenheit. Dies könnte mit einer neuen

Besetzung des Christusbildes zusammenhängen. Diesem Gedanken soll hier
weiter nachgegangen werden und zwar in der Auseinandersetzung mit psychologischen

Theorien D.W. Winnicotts, die bisher in der Theologie wenig Beachtung
fanden.

Sigmund Freud und seine Religionskritik haben das theologische Denken
dieses Jahrhunderts stark beeinflusst, und seine psychologische Theoriebildung
hat verschiedene Erklärungsmuster von Abwehr bis hin zur Übertragung in der
Feindschaft des christlichen Glaubens zum jüdischen Glauben geboten. Erst
recht spielt C.G. Jung mit seinen Deutungsmustern in der Theologie eine grosse

* Pfr. Eberhard Gröner, Kirchstrasse 29, D-73092 Heiningen

1. Vgl. Léon Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, Bd. I, S. 24ff
2. Poliakov, S. 36ff

34



Rolle, im Zusammenhang mit dem 3. Reich und der Auseinandersetzung mit
dem Judentum eine eher unrühmliche, auch wenn er verschiedene jüdische
Psychoanalytiker zu seinen Freunden zählte.1

Nur selten und sehr verborgen aber wurde die psychologische Theorie
Winnicotts in Verbindgung mit der Entwicklung des Gottesgedankens in der
theologischen Literatur gebracht. Dies hat sicher eine Ursache darin, dass D.W.
Winnicott und seine therapeutische Konzeption unter Theologinnen und Theologen

wenig bekannt ist. Zum andern aber könnte dies mit der inneren Struktur der
Theorien Winnicotts zusammenhängen. Dies ist umso erstaunlicher, als
Winnicott selbst auf Zusammenhänge mit der Theologie hinweist.4 Im Bereich
der Transsubstantiation wird für Winnicott seine Theorie für die Theologie als
Deutungsmuster anwendbar. Dies führt im Folgenden zu einer Auseinandersetzung

mit den Christusvorstellungen der Scholastik und einem postulierten inneren

Zusammenhang zum Antijudaismus mit den behaupteten Hostienfreveln.
Zuerst aber zu einer kurzen Zusammenfassung der Winnicottschen

Entwicklungspsychologie.
Winnicott geht bei einem gelungenen Individuationsprozess davon aus,

dass im Idealfall eine autonome Persönlichkeit entsteht, die mit wenigen Vorbehalten

die Wirklichkeit unbefangen wahrnehmen kann. Im Unterschied zu
Erikson wird die Autonomie weniger von einem glücklich erfolgten Urvertrauen
her gesehen. Hinter diesem Urvertrauen könnte der Gottesgedanke als eine andere

Chiffre für diese psychische Realität genannt werden. Als These wird im
Folgenden behauptet, dass der Gottesgedanke Winnicotts eher in Richtung einer
unabhängigeren, autonomeren Persönlichkeit zielt, ein Gedanke, der christlichen
Theologen Unbehagen verursachen könnte, im Judentum aber in der offenen
Auseinandersetzung mit Gottesvorstellungen verschiedener Traditionen und
Menschen immer vorhanden war. Weiter könnte es sein, dass Winnicotts Theorie

eines Übergangsobjektes beim Säugling und Kleinkind, später eines
Ersatzobjektes, das stillschweigend im Lauf der Lebensgeschichte bei geglückter
Individuation verschwindet, auf die Vorstellung der Christusfigur als Mittler
oder persönlicher Heiland übertragen werden kann, besonders präsent in der
Eucharistie. Die Christusfigur, und dies soll ausgeführt werden, könnte als ein
Ausdruck einer Regression verstanden werden, für viele Theologinnen und
Theologen eine Vorstellung, die Widerstände hervorrufen muss, besonders,
wenn die Beschäftigung mit dem historischen Jesus als einem Menschen mit
geglückter Individuation in der Auseinandersetzung mit einer gewalttägigen und
abhängig machenden Umwelt aufgegeben oder zurückgedrängt wird.

Erklären könnte die Vorstellung eines Christusbildes als Übergangs- oder
Ersatzobjekt verschiedene Formen des Antijudaismus in der Geschichte des
Christentums als psychologische Deutungskomponente unter vielen anderen
möglichen. Keine Anhängerin oder Anhänger einer Religionsgemeinschaft, die
sich vom Judentum abspaltete und am Ende eine jüdische Häresie bildete, lässt
sich gerne auf der Deutung als Regression behaften, besonders wenn diese
Deutung unbewusst abläuft. Dieser Erklärungsversuch könnte auch ein

3. vgl. Analytische Psychologie, Heft 23/1/92
4. D.W. Winnicott, Vom Spiel zur Kreativität, S. 7

35



Deutungsmuster sein, weshalb gerade in verschiedenen Bereichen der älteren,
besonders deutschen feministischen Theologie ein verborgener Antijudaismus
Raum bekommt. Der «feministische Jesus» braucht bei einigen Vertreterinnen
die Negativfolie des Judentums, ganz zu schweigen von der vorherrschenden
deutschen Theologie, von den missglückten Versuchen eines Franz Alt5 ganz zu
schweigen.

Um den Gedanken der Christusfigur als Element der Regression besser
verstehen zu können, soll kurz die Entwicklung des Gottesgedankens bei D.W.
Winnicott erläutert werden.6

Die absolute Abhängigkeit des Säuglings in einem frühen Stadium wird
schrittweise durch die Begleitung durch eine «genügend gute Mutter» im
Zustand der «primären Mütterlichkeit» (d.h. in einem kurzen Zeitraum, in dem die
Mutter stark auf den Säugling eingehen muss und selbst zurücktritt) in einen
Reifungsprozess aus der absoluten Abhängigkeit in den folgenden Status der
«relativen Abhängigkeit» überführt, in dem das intellektuelle Verhalten des

Säuglings gefördert wird, so dass er seiner Abhängigkeit gewahr wird. Hier
kommt es auf die Unterstützung verschiedener Umweltfaktoren an, auch auf die
Unterstützung weiterer Bezugspersonen. Der Säugling wird schrittweise in eine
grössere Unabhängigkeit hineingenommen, er erlebt die Entwicklung «eines
Verstehens der personalen und getrennten Existenz der Mutter». In der
Identifikation mit den Eltern lernt der ältere Säugling oder das Kleinkind eine
Identifikation mit diesen derart, besonders mit der Mutter, die es ihm ermöglicht,
einen Teil des Hasses wegzuschieben, der seine Omnipotenzvorstellungen in
Frage stellt. In dieser Zeit ist die Vorstellung von Übergangsobjekten hilfreich,
die dem Kind ermöglichen, an äusseren Dingen Halt zu finden, die in der Phantasie

die Trennungsängste überwinden helfen und mit denen das Kind zusammen
lernen kann, die Wirklichkeit zu ertragen und in Teilbereichen mitzugestalten.
Dieser geglückte Individuationsvorgang könnte in den Eliageschichten eine Rolle

spielen, in der ein neues Gottesverständnis im «sanften, unhörbaren Sausen»

gegen gewaltsam omnipotente Vorstellungen erfahren wird. Bei älteren Kindern
kann an die Stelle des Übergangsobjektes ein Ersatzobjekt treten.7 Falls der
Individuationsprozess gestört wird, können diese Übergangsobjekte lebenslang
gesucht werden. Viele Erwachsene beschäftigen sich noch mit den
Ersatzobjekten ihrer Kindheit, nicht nur in der Zuwendung zu den Spielzeugtieren ihrer
Vergangenheit zu beobachten, auch die Gottesvorstellungen können omnipotent
sein und bei latenten Angriffen zu gewaltsamen Äusserungen der Betroffenen
führen.

Ein reiferes Kind aber «ist nicht nur der potentielle Schöpfer der Welt,
sondern es wird auch fähig, die Welt mit Mustern aus dem eigenen Innenleben zu
bevölkern. Allmählich wird das Kind also fähig, fast jedes äussere Ereignis zu
"decken", und die Wahrnehmung ist fast synonym mit Schöpfung. Hier ist auch
wieder ein Mittel, durch das das Kind die Herrschaft über äussere Ereignisse

5. vgl. Micha Brumlik, Der Anti-Alt
6. Winnicott: Reifungsprozesse und fördernde Umwelt, bes. die S. 108ff
7. Winnicott: Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse, S. 300ff

36



sowohl, als auch über die innere Funktion des Selbst erlangt.»8Das Kind gelangt
in einem längeren Prozess im Umgang mit sozialen Lebenszusammenhängen zu
einer echten Unabhängigkeit, «bei der das Kind fähig ist, ein befriedigendes
persönliches Dasein zu leben, während es an den Angelegenheiten der Gesellschaft
teilnimmt.»1' In diesem Individuationsprozess entsteht nach Winnicott sehr früh
beim Säugling ein Gefühl der Besorgnis, das von der hinreichend sorgenden
Mutter geweckt wird, die es dem Kind erlaubt, die Ängste vor dem Verschwinden

der Mutter oder der Einverleibung der Mutter aufzugeben. Diese Besorgnis
ist Teil des reifen sozialen Verhaltens, es scheint aber so zu sein, dass eine leichte
latente Depressivität mitschwingen kann. Diese latente Depression könnte auch
bei Martin Luther in der inner psychischen Auseinandersetzung um den «deus
absconditus» und «revelatus» zu finden sein, die in der Christologie Luthers zu
einer ihn befreienden Lösung drängt. Ein Deutungsversuch des zunehmenden
Antijudaismus des älteren Luthers scheint hier möglich zu sein. Die Sorge um
das Heil der Juden kippt im Zusammenhang der Weigerung der Bekehrung um in
eine Aggressivität, die nicht nur aus reiner Enttäuschung entstanden sein kann.
In der Gnadenlehre Luthers geht es gegen das Verschwinden der direkt erfahrbaren

Gegenwart Jesu Christi um eine spirituell und sakramental vermittelte
Vergegenwärtigung. Wenn Menschen diese Vergegenwärtigung ablehnen oder
hinterfragen, kommt das ganze psychisch labile Gefüge ins Ungleichgewicht,
der Christus als Mittler und Übergangsobjekt wird angegriffen.

Mir scheint es nach dieser kurzen Darstellung naheliegend, dass der
Gottesgedanke bei Winnicott als Ausdruck der Besorgnis für die Welt gedacht werden
könnte, als Ausdruck eines verantwortlich handelnden Subjektes. Die Gottesvorstellung

ist deswegen eng mit für die Gesellschaft sorgenden Gedanken
verknüpft, ein Gedanke, der im Judentum im in der Geschichte begleitenden und
befreienden Gott seine bildhafte Darstellung erfährt, ein Gott, der den Menschen
als autonom und verantwortlich Handelnden sieht, der sich an den Weisungen
der Tora als Ausdruck der Sorge für die Welt ausrichtet.

Im Unterschied zu den Gottesvorstellungen S. Freuds, die sich als Projektionen
eines Ohnmachtsgefühls und Omnipotenzphantasien usw. gegenüber dem

Gottesbild deuten lassen — wobei der Gedanke Gottes als notwendige Illusion
weiter führt — könnte der Gottesgedanke Winnicotts idealtypisch dem Handeln
und Glauben eines hinreichend reifen Menschen entsprechen, der sich seiner
Verantwortlichkeit und seiner Grenzen in dem konkreten Leben, in dem er steht,
bewusst ist.

Mit Sicherheit sind beim Herausbilden einer Gottesvorstellung auch Gedanken

der Vorstellung eines Übergangsobjektes notwendig. Am Ende aber könnte
der Gottesgedanke sich auflösen im Handeln eines in der Gesellschaft
verankerten und für diese Gesellschaft besorgten Menschen, wie es das Ideal
jüdischen Glaubens ausdrückt. Diese Verwandlung des Gottesbildes scheint mir
im Unterschied zu dem S. Freuds weniger von «neurotischen» Gefühls- und
Gedankenresten besetzt zu sein, besonders, da S. Freud in der Auseinandersetzung

mit seiner eigenen Vergangenheit und den tradierten Gottesvorstellungen

8. Reifungsprozesse S. 117
9. a.a.O.S. 118

37



ein merkwürdiges Spiel mit eigenen Verdrängungen trieb oder treiben musste —
ein Vorgang, den jüdische Zeitgenossen Freuds nie ganz verstanden.10

Idealtypisch wäre der Gottesgedanke Winnicotts eine Zeit lang notwendig,
verborgen hinter der Erfahrung der besorgten Eltern, die ihr Kind so begleiten,
dass es selbst zur Besorgnis fähig wird. Er müsste aber beim reifen Menschen
nicht unbedingt als konstitutiv für das Menschsein gedacht werden — eine
Auseinandersetzung, die die Theologie des Judentums bis heute durchzieht." Hier
unterscheidet sich Winnicott mit Sicherheit von den Gottesvorstellungen C.G.
Jungs, allerdings ist hier nicht der Raum, dies näher auszuführen. Die Jungsche
Abneigung gegen jüdische Theologie könnte aber hier verankert sein.

Vielleicht erklärt dieser kurze Hinweis auch die fehlende Beschäftigung der
christlichen Theologie mit den Theorien Winnicotts. Der Erweis der eigenen
Überflüssigkeit oder gar der Behaftung auf einer unreifen Vorstufe im Beharren
auf ein Übergangsobjekt in der Christusfigur ist unangenehm.

Dieser Gedanke könnte ein Erklärungsversuch für den christlichen
Antijudaismus bis heute sein.

Winnicotts Übergangsphänomene und das Christusbild

Bevor über mögliche denkerische Parallelen zwischen diesen beiden Polen
nachgedacht werden kann, muss die Position Winnicotts in aller Kürze dargestellt

werden.12 Winnicott postuliert zwischen dem Zustand der Oralerotik und
den echter Objektbeziehungen einen Zwischenzustand, den er «Übergangsobjekt

oder Übergangsphänomen» nennt. Zwischen die äussere und die innere
Dimension des Erlebens setzt er eine Zwischenposition als dritten Bereich, zu
dem «sowohl die innere Realität als auch das äussere Leben beitragen.» Es ist ein
Zwischenzustand des Kindes «zwischen seiner Unfähigkeit und seiner wachsenden

Fähigkeit, die Realität zu erkennen und zu akzeptieren.» In dieser
Übergangsphase lebt das Kind mit Übergangsobjekten oder -phänomenen, in diesem
Zusammenleben ist eine «gewissen Preisgabe der Omnipotenz von Anfang an
festzustellen». «Das Objekt wird sowohl zärtlich geliebkost als auch erregt
geliebt und verstümmelt.» «Es darf sich nicht verändern, es sei denn, das Kind
verändert sich selbst.»

Dieses Übergangsobjekt ist mehr als eine Halluzination, es muss triebhafte
Liebe und ebensolchen Hass überstehen können und hat für das Kind eine eigene
Wirklichkeit. Im Heranwachsen und Reifen wird dem Objekt die Beziehung
entzogen, so dass es langsam zurücktreten und am Ende verschwinden kann.» Das
Objekt wird nicht vergessen und nicht betrauert. Es verliert seine Bedeutung,
und zwar deshalb, weil die Übergangsphänomene zerstreut über das ganze
Zwischenterritorium zwischen der «innerseelischen Realität» und der
«Aussenwelt, wie sie von zwei Menschen gemeinsam wahrgenommen wird»,
ausgebreitet worden sind, d.h. «über das Gesamtgebiet der Kultur.»

10. vgl. Yosef Hayim Yerushalmi: Freuds Moses, Endliches und unendliches Judentum
11. vgl. Jeshajahu Leibowitz, Gespräche über Gott und die Welt.
12. Winnicott: Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse, 17. Kp. S. 300ff

38



In der Hoffnung, dass es nicht eine reine Überinterpretation ist, scheint die
Beschäftigung mit einigen Facetten des Christusbildes in der Dogmatik interessant,

die mehr als nur formale Parallelen zu den Übergangsphänomenen aufzeigen.

Der geglaubte Christus ist hier wichtiger als der historische Jesus, er spielt
in der Theologie aus verschiedenen Gründen eine wenig massgebliche Rolle.
Zum einen wird der historische Jesus biblizistisch — fundamentalistisch mit
dem in den Evangelien oder Briefen beschriebenen gleichgesetzt, ein verständlicher

Erklärungsversuch in Krisenzeiten, in denen disparate und widersprüchliche
Aussagen nicht ausgehalten werden können. Zum andern ist

forschungsgeschichtlich der historische Jesus nur in Umrissen fassbar und gerät in tiefe
Konflikte mit überlieferten dogmatischen Vorstellungen, besonders, wenn ein
Bild eines historischen Jesus vorstellbar ist, der den Versuch eines dritten Weges
in der Auseinandersetzung mit der Gewalt der römischen Besatzung, der
Einengung durch die judäische Oberschicht und einer Einbindung in die
Aufstandsbewegungen in Galiläa ging, ohne dass jeweils konkret etwas gesichert
Historisches über seine Person und seine Lehre ausgesagt werden kann.13 Hinter
das Kerygma der jeweiligen Schreiber führt kein Weg zurück. Das jeweilige
Christusbild einer Gemeinschaft oder einzelner entspricht bestimmten Interessen

und der jeweiligen psychischen Disposition einer Gruppe oder einzelner.
Eine kritische Beschäftigung mit den Vorstellungen und Inhalten dieses Bildes
wird auf Widerstände und Abwehrhaltungen stossen, da unbewusste Inhalte bei
den Betroffenen mitschwingen, die ein System der Welterklärung oder der
Sicherheit bieten. Dies wird besonders in der Auseinandersetzung mit der
jüdischen Religiosität sichtbar, um so deutlicher, je mehr innerkirchliche
christologische Streitigkeiten die Kirchen verunsichern und ein sachlicher,
psychologisch gesprochen, eher erwachsener Zugang zum Jesusbild schwierig wird.

Im Verlauf der Kirchen- und Dogmengeschichte ist der Christus an die Stelle

der alten Mittler zwischen Gott und den Menschen getreten. Dieses Bild löst
die Dämonen- und Engelvorstellungen ab, die Verbindungsvorstellungen zur
Gottheit sind. Christus selbst wurde zum Mittler zwischen den Menschen und
der Gottheit, er nimmt die Liebe und den Hass auf sich, ohne dass er in diesem
Vorgang depotenziert wird oder verschwindet — auch nicht in der Eucharistie.
Auch das Bild des Trösters betont diese Ebene. Der Vergleich mit den Liedern
Paul Gerhardts lässt dieses Verstehen deutlich werden. «Breit aus die Flügel
beide...» das alte Abendgebet in einer bestimmten christlich - bürgerlichen Tradition

trägt alle Besetzungen eines Übergangsphänomens mit sich, sicher noch
verstärkt durch die mütterlichen Bilder der Gottesvorstellung. Auffällig ist, dass zur
Zeit Gerhardts in der Auseinandersetzung des Rationalismus mit dem beginnenden

Pietismus ebenfalls der Antijudaismus in Deutschland zugenommen hat.
Zurück aber zur Geschichte der dogmatischen Christusvorstellungen. Die

Auseinandersetzung mit den mittelalterlichen dogmatischen Streitigkeiten um
die Christusvorstellungen oder die Streitigkeiten in der jungen Kirche tragen
deutlich ähnliche Züge, gerade in der Zwischenfunktion des Christus zwischen
dem «wahren Menschen» und dem «wahren Gott», je nach philosophischem

13. vgl. D. Flusser, Jesus, ders.: Die letzten Tage Jesu in Jerusalem, P. Lapide, Warum
kommt er nicht?

39



System anders gedacht. Besonders die starke Abwehr der arianischen Vorstellungen,

die das Zwischenstadium der Christusvorstellung eher einseitig in Richtung

der erfahrbaren Realität aufzulösen drohten, macht nachdenklich. Der
Vorwurf des Judaisierens wird nicht ausgesprochen, liegt aber inhaltlich nahe und
könnte auf das Ausmass der Verdrängung unerwünschter Vorstellungen
hindeuten.

Den ersten grossen Höhepunkt der Verfolgungen der europäischen
Judenheit bildet die Zeit der Kreuzzüge, eine Zeit, in der das Christusbild sehr
verschieden interpretiert wurde. Es scheint so zu sein, als ob in einer Abwehr der
eigenen Befindlichkeit in der Auseinandersetzung um eigene Reifungsprozesse
das Judentum Opfer wurde. Dies ist besonders am Berengarschen Abendmahlsstreit

zu beobachten. In der Eucharistie wird nach den alten Vorstellungen der
Leib Christi nicht verstümmelt, gerade auch nicht beim gemeinschaftsstiftenden
Mahl, in dem besonders aggressive Ambivalenzen zu Tage treten. Der Leib
Christi verschwindet auch nicht, er hält die Ambivalenzen von Liebe und Hass
aus. Die Massivität des Beharrens auf der Realität der Gegenwart Christi in Brot
und Wein gegen eine eher übertragene Bedeutung signalisiert eine starke
Verwundbarkeit und spricht für den Angriff Berengars auf ein unbewusstes,
liebgewordenes Objekt. Dies könnte die Christusfigur in der Eucharistie als
Übergangsobjekt sein. Gerade in den Kreuzzügen, die nicht nur in
Grössenphantasien die Ausrottung der «Heiden» und der Judenheit forderten,
spielt die Eucharistie eine grosse Rolle. Diesem Gedanken müsste breiter
nachgegangen werden, die Eucharistie könnte stellvertretend für die tiefe
Identifikation mit der Christusvorstellung stehen, die durch das Judentum
einfach im Ignorieren derselben angegriffen wurde. Das Christentum wurde damit
unausgesprochen in Zeiten grosser innerer Unsicherheit auf einem Stadium der
Regression behaftet. Die innertheologischen dogmatischen Auseinandersetzungen

erhielten dadurch bei allem äusseren Ernst einen Anschein der Irrealität oder
der Lächerlichkeit. Die Vertretung des Realitätsprinzips durch das teilweise
bekannte Judentum wurde als Angriff empfunden — die Verfolgungen waren die
Antwort.

Sicher spielt dieser innerpsychische Vorgang nur eine kleine Rolle, er
scheint mir aber neben anderen Gründen das Bild der Ursachengeflechte
abzurunden.

D.W. Winnicott weist auf diese Zusammenhänge in seinem Buch «Vom
Spiel zur Kreativität» hin, ohne dass dieser Gedanke in der Theologie eine breite
Beachtung gefunden hätte.14 Sicher mahnt seine eigene Eingrenzung des

Übergangsobjektes auf die innertheologischen Sinnstiftungen im verschiedenen
Verständnis der Gegenwart Christi zur Vorsicht. Allerdings sind in den symbolischen

Aussagen der Theologie als kulturellem oder kreativen Gebäude, die nach
Winnicott selbst wieder Ausdrucksmöglichkeiten und Folgen von
Übergangsphänomenen sind, viele weitere Beobachtungen zu machen. Aus der Fülle der
Beispiele, die in der Auseinandersetzung mit dem Judentum eine unrühmliche
Rolle spielen, seien nur einige genannt. In der früheren Theologie und der Volks-

14. D.W. Winnicott, Vom Spiel zur Kreativität, S. 7: «In der Theologie gewinnt er in der
äusseren Auseinandersetzung um die Transubstantiation besondere Bedeutung.»

40



frömmigkeit spielte Joh. 14,6: «Niemand kommt zum Vater denn durch mich»
eine grosse Rolle, um die Gemeinschaft der Gläubigen zu vereinen und die
Judenheit auszuschliessen. Hinter jedem Ausschluss aber lauert die Gefahr der
Verfolgung. Es scheint naheliegend zu sein, hier eine Abwehrhaltung zu vermuten,

die Christus als Übergangsphänomen zum Vater als unnötig für die reifen
Gläubigen bezeichnen könnte.

Sicher spielt bei solch exklusiv formulierten Sätzen die Situation der
Gemeinden eine grosse Rolle, die mit Bedrohungen nicht anders umgehen konnten,
als mit aller Zärtlichkeit, aller Liebe und allem Hass die Christusvorstellung als
heilsam darzustellen, als Zwischenfigur zwischen der als unheilvoll erlebten
Realität und dem Gottesbild, das sicher selbst wieder regressive Züge annehmen
musste, um Antwort in einer inneren und äusseren Verunsicherung zu geben.

Besonders nachdenklich stimmt, wenn die Theologie in Zeiten grosser
Bedrohung der Menschenwürde wie im Nationalsozialismus nicht fähig ist,
realistisch mit der Verfolgung der Juden umzugehen und eine entsprechende Theologie

zu entwickeln, die hilft, die Menschenwürde aller zu wahren. Beispiel soll
hier die Betonung der Christologie bei K. Barth mit der Gefahr eines

Offenbarungspositivismus sein. Für Barth ist es schwer möglich, einen
Gottesgedanken zu entwickeln, der der Ideologie des Nationalismus standhält. Gegen
die Theologie der Deutschen Christen brauchte er die Christologie als kritische
Zwischengrösse. Gerade bei Angriffen auf seine Christologie reagiert er sehr
empfindlich, was leicht in den Auseinandersetzungen der damaligen Zeit, gerade
auch um das Bekenntnis von Barmen, festzustellen ist. Der Christus wird dabei
beinahe völlig seiner jüdischen Herkunft entkleidet, die politische Realität auf
der Ebene des Ideologienstreites weitergeführt und dabei die Judenheit, aus der
Jesus stammte, in den Hintergrund gedrängt.

Die ebenfalls in der Zeit des Kirchenkampfes durch Ernst Käsemann
entstandene Formulierung: «Der Herr muss der Herr bleiben», wobei mit dem
«Herrn» nicht Gott gemeint ist, deutet auf starke Abwehrhaltungen hin, wobei
der inhaltliche Unterschied zum formal ähnlichen Führerprinzip schwer zu deuten

ist — und schon dieser Vergleich eine Kränkung des Lebens und Denkens
von E. Käsemann ist.

Allerdings könnte auf die Führervorstellungen im 3. Reich ebenfalls der
Winnicottsche Deutungsversuch als Übergangsobjekt angewandt werden. Die
Folgen für das Judentum waren dann ebenfalls eine Zunahme der Verfolgung bis
hin zur Shoah. Auch Hitler wurde, dies nur nebenbei bemerkt, mit Erlöserzügen
ausgestattet, Ähnlichkeiten mit christologischen Vorstellungen liegen auf der
Hand. Das Realitätsprinzip des Judentums, die Aufklärung, besonders in den
politischen Auseinandersetzung der Weimarer Zeit wurden als zersetzende Angriffe
gedeutet — ohne zu ahnen, wie recht der Nationalsozialismus mit dieser Deutung
jüdischer Denker als tiefer und menschenverachtender Regression hatte.

Wenn, so nehme ich an, diese kurzen Hinweise auf das Christusbild in seiner

Funktion als Übergangsphänomen stichhaltig sein könnten, dann wäre die
Beschäftigung mit den Abwehrmöglichkeiten im Antijudaismus von grossem
Interesse. Es könnte dann der Vermutung nachgegangen werden, dass gerade der
immer wieder offen ausbrechende Antijudaismus in den christlichen Kirchen ein
Reflex auf dem Judentum unbewusst innewohnende Kränkung der Christen

41



durch das Realitätsprinzip sein könnte. Christen halten die Kränkung nicht aus,
die in der Behaftung auf einer Regressionsstufe liegt. Historisch wäre sicher
interessant, gerade die Zeiten der grossen Verfolgungen der europäischen
Judenheit mit den damals üblichen Auseinandersetzungen um das Christusbild
zu vergleichen, gerade in den Verbissenheiten der dogmatischen Streitigkeiten.
Da sich die Christentümer innerhalb auf der unbewussten Ebene der Vorwürfe
unterschiedlicher Regressionstufen bekämpften, musste nach aussen eine
Übertragung der negativen Impulse auf das Judentum erfolgen. Dies um so
mehr, als das Judentum im frühen Mittelalter durchaus eine von der Intelligenz
als erstrebenswert dargestellte Religion war und auch später bis in die Weimarer
Zeit hinein jüdische Denker im gebildeten Bürgertum grossen Einfluss auch auf
die Demokratiebewegung hatten.

Zum Abschluss noch ein Gedanke. Auch einige Ausformungen der
Trinitätslehre könnten darauf hindeuten, dass unbewusst von vielen das
Christusbild als Übergangsphänomen verstanden wird — der Christus und der
Vater sind am Ende eins. In der Volksreligion ist dies schon lange der Fall, Gott
und Jesus lassen sich für viele nicht auseinanderhalten. Dass aber auch viele
Züge des beobachtbaren Gottesbildes Übergangsphänomene sein könnten,
versteht sich von selbst. Nur ist gerade interessant, dass die Christusfigur als

Mittlerfigur sehr viele Züge eines Übergangsobjektes abbildet und damit eine
erlaubte kollektive Regression darstellt. Inwieweit damit aber eine
Religionsgemeinschaft, bzw. eine christliche Gesellschaft eine nichtregressive Antwort
auf die Herausforderungen der jeweiligen Zeit geben kann, muss bezweifelt werden.

Ein Aussenfeind zur Ableitung aggressiver Impulse muss gefunden werden
— und sei es heute, wenn in Deutschland bei für viele nicht mehr erlebbarem
Judentum dennoch ein offener oder latenter Antijudaismus bestehen bleibt, weil
die Erinnerung an die Kränkung durch das Realitätsprinzip bewahrt ist.
Nachdenkenswert wäre sicher auch eine Übertragung auf die Ängste vor islamischem
Fundamentalismus, die kurz vorgestellte Theorie könnte auch hier Antwortversuche

leisten.

Bibliographie

Micha Brumlik, Der Anti - Alt, Frankfurt/M. 1991

David Flusser, Jesus, Reinbeck 1989
ders.: Die letzten Tage Jesu in Jerusalem, Stuttgart 1982
Pinchas Lapide, Warum kommt er nicht?, Gütersloh 1988
Léon Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, Worms 1979
Yosef Hayim Yerushalmi, Freuds Moses, Endliches und unendliches Judentum,
Berlin 1992
D.W. Winnicott, Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse, Frankfurt/M. 1988
ders.: Reifungsprozesse und fördernde Umwelt, Frankfurt/M. 1988
ders.: Vom Spiel zur Kreativität, Stuttgart 1974

42


	Christlicher Antijudaismus und psychologische Deutungsmuster : Versuch einer Auseinandersetzung mit Theorien D.W. Winnicotts

