Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 50 (1994)

Artikel: Die Bewertung der Proselyten in rabbinischen Schrifttum
Autor: Kern-Ulmer, Brigitte (Rivka)

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bewertung der Proselyten
in rabbinischen Schrifttum

von Brigitte (Rivka) Kern-Ulmer*

Alle demographischen Voraussagen deuten auf eine Zunahme von Ehen
zwischen Juden und nichtjiidischen Partnern hin'. Den Kindern aus diesen Be-
ziehungen, die sich in den USA parevehs® nennen, bleibt oft nur der Weg des
Ubertritts, um Mitglieder einer jiidischen Gemeinde zu werden®. Wer jiidisch ist,
ist halachisch (religionsgesetzlich) geregelt. Die matrilineale Abkunft ist fiir Or-
thodoxe (und konservative*) Rabbiner massgeblich, wihrend Reformrabbiner
iiberwiegend auch die patrilineale Abkunft anerkennen’, sofern die betreffende
Person ein jiidisches Leben fiihrt®. Das Problem der Aufnahme ergibt sich nicht
nur fiir parevehs sondern auch fiir nichtjiidische Ehepartner, die einen Ubertritt
erwédgen’ und aufgrund der (orthodox) halachischen Konstitution in die Gemein-
de Israels aufgenommen werden. Da in dieser Problematik die formgebende Zeit
des Judentums (1.-6. Jh. u.Z.) die Grundlage aller spiteren Kommentare und
Diskussionen bildet, wire es wichtig zu erfahren, wie ein Konvertit/eine

In Zusammenarbeit mit Gerhard (Frankfurter) Miihlinghaus.
Dr. Brigitte (Rivka) Kern-Ulmer, 24 Community Road, Bay Shore, N.Y. 11706-
7824, USA

1. Vgl.: The Idea Book: Reform Jewish outreach... Commission on Reform Jewish
Outreach of the Union of American Hebrew Congregations and the Central
Conference of American Rabbis. New York 1988.

2. Pareveh ist die Alliance for Adult Children of Jewish Gentile Intermarriage (gegr.
1985); vgl. C. Anker, «We are the children you warned our parents about». Moment
16,1 (1991) 34,39. Pareveh ist eine Klasse von kosheren Nahrungsmitteln, die weder
fleischig noch milchig, sondern neutral sind.

3. D. Berlin, Why choose Judaism: new dimensions of Jewish outreach. New York,
1985.

4. S.Kling, Embracing Judaism. New York, 1987.

5. Divre gerut: Guidelines concerning proselytism... Central Conference of American
Rabbis, Committee on Gerut. New York, 1983.

6. D.H. Ellenson, Tradition in transition: orthodoxy, halakhah, and the boundaries of
modern Jewish identity. Lanham, MD, 1989.

7. R.N. Levine, Jewish tradition, contemporary sensibilities, and halacha: a responsum
by Rabbi David Zwi Hoffmann, Robert N. Levine and David H. Ellenson. New
York, 1989.



Konvertitin von den Rabbinen® bewertet wird. Die Frage lautet: Welche Bewer-
tung misst das traditionelle Judentum der Fremdenaufnahme in das Volk Israel
bei?

Der Ewige behiitet die Gerim’ (Ps 146,9)

Dem Glédubigen wird aus seiner Innenwelt heraus Aussenstehendes stets
fremd und fern bleiben. Die Einzigartigkeit dieser seelischen Innenwelt ist dem
Verstdndnis des Nichtzugehorigen am wenigsten zugédnglich. Unentbehrliches
Lebenselement aber ist sie dem Gldubigen. Wie in anderen Religionen', so ge-
hort auch im Judentum das mehr als zweitausendjihrige Mirtyrertum'' zum Be-
stand innerer religioser Uberzeugung, aber auch zur Mahnung nach aussen und
zur Belehrung, dass sich zwischen Kult und Kult keine Briicke zur Vereinigung
schlagen ldsst. Wer dies tut, der leistet Zerstorungsarbeit nach beiden Seiten hin.
Einzig allein die ethische und humane Ausstrahlung der Religionen ist berufen,
eine Atmosphire fiir Menschengemeinschaft und fiir Universalismus zu schaf-
fen. An dieser Tatsache miissen sich die Religionen messen lassen — eine allge-
meine, unterschiedslose Ethik sollte die Plattform sein, auf der wir uns alle tref-
fen und als Geschopfe eines gottlichen Allerbarmers wiederfinden. Ganz anders
aber ist die Situation, wenn ein Einzelner oder eine homogene Gruppe sich ent-
scheidet, ihre bisherige Glaubensposition zu veridndern. Dies ist zum Judentum
hin weitaus schwieriger als zu anderen Religionen. Das Judentum hat von jeher
schwere Bedenken gegen jede Art von Missionierung'? gedussert. Dies ist aber
nicht in dem Sinne zu verstehen, dass Personen oder Gruppen, die von der Er-
kenntnis des Ewigen, Er sei gesegnet, erfiillt waren, von den entscheidenden
Stellen abgewiesen wurden. Im Gegenteil — in seiner Gesamtheit spricht hier
die Traditionsliteratur eine sehr deutliche Sprache, die den Wunsch einer Zuge-
horigkeit zur Adas Yisroel'* auch Fremden ermoglicht. Die vorliegende Darstel-
lung will Motivation und Bewertung eines Ger anhand rabbinischer Quellentexte
zeigen'.

8. E.E. Urbach, The Sages. Their Concepts and Beliefs. Jerusalem, 1979 (2. Aufl.), Bd.
1, S. 541ff.; M. Guttmann, Das Judentum und seine Umwelt, Bd. 1, Berlin 1927, S.
66-97; B.J. Bamberger, Proselytism in the Talmudic Period. (Cincinnati, 1939), New
York, 1968.

9. Gerbezeichnet in der Schrift den Gastsassen, im rabbinischen Judentum wird ger im
Sinne von Proselyt verwendet.

10. Hier ist das Judentum als «Religionsgemeinschaft» gemeint.

11. Qidush ha-shem, in der Heiligung des Namens Gemordete.

12. Obwohl es kurzfristig, beispielsweise im 1. Jh. u.Z., solche Ansitze gab und neuer-
dings gewisse Gruppen in den USA die Missionierung als diskutable Moglichkeit
zur Abwendung demographischer Trends sieht; vgl. E. Kaellis, Toward a Jewish
America: a proposito Levy, «Le Proselytisme Juif» REJ 50 (1905) 1ff., 51 (1906) 1f.,
53 (1907) 56ff. (Vgl. Anm. 23).

13. Gemeinschaft Israel (sephardisch adat Yisrael).



Der Vater aller Gerim ist Abraham (cf. Gen 12,1ff.), ein Ger wird daher als
ben avraham avinu («Sohn unseres Vaters Abraham») bezeichnet. Abraham
«bekehrte» als erster Fremde'®. Die Gerim wurden in folgende Typen unterteilt:
Der nokhri ist der eigentlich Fremde; in der Zeit des Zweiten Tempels wird die-
ser Begriff fiir den «Auslandsfremden» verwendet, daneben gibt es den
«Inlandsfremden» ger toshav, der eine enge Beziehung zur Staatsgemeinschaft
hat und die sieben noachidischen'® Gebote hilt. Die traditionelle Auffassung
geht grundsitzlich davon aus, dass es kein Volk und keine einzelnen Menschen
gibt, die nicht schon von Urbeginn an gottliche Verpflichtungen haben'”. Der ei-
gentliche Ger, d.h. der dem Judentum Beigetretene, wird als ger tsedeq'® be-
zeichnet, dies schliesst die Erfiillung aller religiésen Vorschriften des Judentums
ein'’. Diejenigen, die ohne Konversion jiidische Praktiken annehmen, werden als
yir'e shamayim oder yir’e adonai, «die den Ewigen fiirchten», bezeichnet. Der
ger toshav und die «Gottesfiirchtigen» verschwanden nach der Zeit des Zweiten
Tempels.

14. Die Suche nach dem aktuellen Stellenwert darf nicht dazu verleiten, die durch den
Terminus ger umschriebenen Bereiche unter den Zeichen ihrer spiteren Entwick-
lung zu interpretieren. Diese Forderung muss von einem Responsum erfiillt werden
dessen Aufgabe es ist, die Bedeutungsbereiche von ger im Rahmen der frithen
rabbinischen Schriften — die formgebende Zeit des Judentums — auszulegen. Gera-
de weil die rabbinische Literatur das Fundament bildet, auf dem verschiedene Inter-
pretationen der Texte moglich sind, besteht die Gefahr, aufgrund einer typologischen
oder proleptischen Ausdeutung in den talmudischen Schriften Inhalte zu sehen, die
sich erst in der Rezeption anderer Religionen entwickeln. Diese Darstellung hat aus
aktuellem Anlass eine besondere Form gefunden; sie orientiert sich in gewisser
Weise an rabbinischer Auslegungspraxis, der ein anderes Bediirfnis zugrundeliegt
als in einer wissenschaftlichen Erlduterung. Hierdurch ergibt sich die kompilative
Form und die Neufassung des Quellenmaterials und seiner Inhalte.

15. Die Septuaginta iibersetzt das biblische ger stets mit prosélyTos. Von den Traktaten
des Talmud fasst einer viele Vorschriften beziiglich der Gerim zusammen: Traktat
Gerim, der zu den kleinen Traktaten gerechnet wird.

16. Babylonischer Talmud, Avoda Zara 64b: «... wer ist ger toshav? Der vor drei Genos-
sen auf sich genommen hat, keine Go6tzen zu verehren — so R. Meir. Die Weisen
sagen, wenn er die sieben Gebote auf sich genommen hat, die die Noahiden auf sich
genommen haben, zu halten.»

17. Das Wesentliche an den noahidischen Geboten ist: das Meiden von Gotzendienst
und Gottesldsterung, das Meiden ehebrecherischen und blutschianderischen Ge-
schlechtsverkehrs, das Verbot des Raubes, des Blutvergiessens und die Aufrechter-
haltung einer Gerichtsbarkeit, das Verbot des Blutgenusses vom lebenden Tier. In
der rabbinischen Literatur werden diese Gebote als die von Noah eingehaltenen be-
zeichnet, sie griinden sich auf die gottliche Offenbarung an Noah (Gen 9, 3-17), die
aber verschiedenen Auslegungen unterliegt.

18. N. Shemer, Batsiung tsu mentsh. Tel-Aviv, 1989.

19. L.H. Schiffmann, Who was a Jew?: Rabbinic and halakhic perspectives on the
Jewish Christian schism. Hoboken, 1985; M.E. Marty u. F.E. Greenspahn, Pushing
the faith - proselytism and civility in a pluralistic world. New York, 1988; F.M.
Derwacter, Preparing the Way for Paul: The Proselyte Movement in Later Judaism.
New York, 1930.



Uber eine Stelle: Hort auf mich, ihr Hartherzigen, die ihr von der Bewdih-
rung fern seid (Jes 46,12), wird ein Dictum R. Yehudas im babylonischen
Talmud® iiberliefert:

b Berakhot 17b

«R. Yehuda sagte, wer sind die Hartherzigen? [Das sind] die einfiltigen
Gobder?'. R. Yosef sagte, wisse, dass noch nie von ihnen ein Ger beigetreten ist.
R. Ashi sagte, die Einwohner von Mata-Mahasya sind Hartherzige, denn obwohl
sie zweimal jahrlich die Toraherrlichkeit* sehen, so ist dennoch aus ihnen nie ein
Ger beigetreten.»

Aus diesem Text sind zunéchst einmal zwei Tendenzen mit Sicherheit abzu-
lesen: die Rabbinen kennen keine Missionierung®, zugleich aber hegen sie zu-
mindest die Erwartung, dass ihre Bemiihungen zur Verherrlichung der Tora auch
in praktischer und theoretischer Konsequenz von ihrer Umwelt anerkannt wer-
den. Sicher ist aber zumindest eines: dass nicht das personliche Engagement bei
diesen Bemiihungen im Vordergrund stehen darf, sondern, dass man sich eine
Wirkung von der Tora selbst verspricht. Dies belegt besonders eine Stelle aus
dem traditionellen Schrifttum, die eine Auslegung zu Jes 55,1 ist: Kommt heran,
erwerbt ohne Geld und ohne Preis. In Midrash Tanhuma, Wayaghel 8 heisst es
dazu: «So jeder, der Tora lernen will, lerne ohne Preis und ohne Geld, denn es
heisst: Kommt ... (Jes 55,1). Und warum wurde die Tora in der Wiiste gegeben,
um zu sagen: Wie die Wiiste [frei] verfiigbar fiir alle Menschen ist, so sind auch
die Worte der Tora verfiigbar fiir jeden, der sie lernen will, damit niemand sage:
Ich bin ein Sohn der Tora und die Tora wurde mir und meinen Vitern gegeben
und du und deine Viter ihr seid nicht S6hne der Tora gewesen, sondern deine
Viter waren Gerim, daher steht geschrieben: Das Erbe der Versammlung
Ya'agovs (Dtn 33,4), (das ist) jedem, der in Ya’aqov aufgenommen wird. Sogar
die Gerim, die sich mit der Tora beschiiftigen, werden wie Hohepriester einge-
schitzt, denn es heisst: Denn der Mensch, der sie [Gottes Satzungen] tut, lebt
durch sie. Ich bin der Ewige, Euer Gott (Lev 18,5). Kohen, Lewi und Yisrael ist
nicht gesagt, sondern Mensch.»

Die Annahme der Satzungen des Allerbarmers durch alle Menschen wird
hier von den Rabbinen unzweifelhaft als Moglichkeit verstanden. Diese Ausle-
gung der Tanhumastelle beziiglich der Stellung der Gerim bei der Toragabe am
Sinai findet sich in mehreren Texten der rabbinischen Literatur: die Gerim haben
Anteil an der Torah, wie auch in b Shabbat 146a erklirt wird:

20. Babylonischer Talmud, im folgenden: b.

21. Gobder: Rashi z. St. «ein Volk in Babylonien».

22. Torahverherrlichung: Rashi z. St. schreibt, Israel habe sich dort im Monat Adar ver-
sammelt, um Halakhot von Pesach zu horen und im Elul, um die Halakhot des Feier-
tags zu horen.

23. S. McKnight, A light among the gentiles: Jewish missionary activity in the Second
Temple Period. Minneapolis, 1991, untersucht die spérlichen und spiter eingestell-
ten Missionierungsversuche.



«Die aus Ya’aqov kommen, werden Wurzeln schlagen, Yisrael wird
sprossen und bliihen (Jes 27,6). R. Yosef lehrte, das sind die Schriftgelehrten in
Babylonien, die Sprossen und Bliiten fiir die Tora machen. Weshalb sind die
Sternenverehrer befleckt? Weil sie nicht am Berg Sinai gestanden haben, denn
zur Stunde als die Schlange tiber Hawa [Eva] kam, legte sie ihr Befleckung ein;
Israel, die am Berg Sinai standen: ihre Befleckung horte auf; die Sternen-
verehrer, die nicht am Berg Sinai gestanden haben, ihre Befleckung hérte nicht
auf. R. Aha b. Rava sagte zu Ashi, wie ist es mit den Gerim? Dieser sagte, wenn
sie nicht selbst anwesend waren, so war ihr Los anwesend, denn es heisst: Und
mit dem, der mit uns hier heute ist, stehend vor dem Ewigen, unserem Gott, und
dem, der n i ¢ ht hier heute mit uns ist (Dtn 29,14).»

Der Talmud deutet also diesen Vers ausdriicklich auf die Gerim und nicht
nur auf die kiinftigen, nicht am Sinai stehenden Nachkommen der Israeliten.
Dies ist so zu verstehen, dass die Heiligung und Reinigung am Sinai auch fiir die
Gerim gilt, die Reinigung befreit von jedem Makel (cf. Rashi z.St.). Ausgehend
von dem vorgenannten Schriftvers (Dtn 29,14) beleuchtet unter Heranziehung
von Dtn 29,13 eine andere Stelle die Toragebung am Sinai (b Shevu'ot 39a):

«... ebenso finden wir bei unserem Lehrmeister Moshe, der, als er Israel be-
schwor, zu ihnen sprach: Wisset, dass ich euch nicht in eurem Sinn beschwore,
sondern im Sinne des Ortes [Gottes] und in meinem Sinn, denn es heisst: Aber
nicht mit euch allein... usw., sondern mit jedem, der hier ist (Dtn 29,13). Ich
weiss dies nur von denjenigen, die am Berg Sinai gestanden haben, die kommen-
den Generationen und die Gerim, die spiter beitreten werden, woher [aus der
Schrift]? Die Schrift lehrt: Und der n i ¢ h t hier ist (Dtn 29,14).» In dieser Aus-
legung wird besonders darauf hingewiesen, dass es Moses selbst ist, der die
Israeliten beauftragt, am Berg Sinai an die Gerim zu denken.

Die zweite wichtige Frage in der rabbinischen Literatur war die Auseinan-
dersetzung mit der Motivation der Gerim, der Adat Yisrael beizutreten. Als zen-
trales Motiv eines Beitritts ldsst sich die Anerkennung des Gottes Israels als All-
erbarmer und Einzigen feststellen. Dies impliziert auch die ausnahmslose An-
nahme aller Gebote der Tora** durch den Ger und das Mittragen aller Leiden Is-
raels. Gerade dieses Moment spielt eine wichtige Rolle, wenn im b Yevamot 47a
folgendes iiberliefert wird:

«Die Rabbanan lehrten: ein Ger, der in dieser Zeit kommt, um ein Ger zu
werden, zu dem spricht man: was hast du gesehen, dass du Ger werden willst?
Weisst du nicht, dass Israel in dieser Zeit gequiilt, gestossen, gedemiitigt, zerris-
sen ist und Leiden iiber sie kommen? Wenn er spricht: Ich weiss es, und ich bin
es nicht wert, nimmt man ihn sofort an und macht ihn mit manchen der leichten
Gebote und manchen der strengen Gebote bekannt, und man erklart ihm die Siin-
de beziiglich der Nachlese, des Vergessenen, des Eckenerlasses, des Armen-
zehnten und man macht ihm bekannt die Strafe der Gebote...»

24. Tora umfasst hier die miindliche und die schriftliche Tora.



Mit Hinweisen zum Verfahren® eines Beitritts beginnt b Yevamot 47b:
«Und man rede nicht zuviel auf ihn ein, und man verfahre nicht zu genau mit
ihm. R. Eleazar sagte, welches ist der Schriftvers [der dies belegt]? Es ist ge-
schrieben: Und als sie sah, dass sie fest entschlossen war, mit ihr zu gehen, horte
sie auf, zu ihr zu reden (Rut 1,18). Sie [Naomi] sprach zu ihr [Rut]: Uns ist eine
Shabbatgrenze gewiesen. [Antwort Ruts:] Wo du gehst, gehe ich (ibid. 1,16).
[Naomi:] Uns ist das Zusammensein verboten. [Rut:] Wo du iibernachtest, iiber-
nachte ich (ibid.). [Naomi:] Uns sind 613 Gebote verordnet. [Rut:] Dein Volk ist
mein Volk (ibid.). [Naomi:] Uns ist die Sternenverehrung untersagt. [Rut:] Dein
Gott ist mein Gott (ibid.). [Naomi:)]|Vier Todesarten sind dem Gericht iiberlie-
fert. [Rut:] Wo du stirbst, sterbe ich (ibid. 1,17). [Naomi:| Zwei Grabstitten sind
dem Gericht iiberliefert. [Rut:] Und dort will ich begraben werden (ibid.). Sofort
[folgt darauf in der Schrift]: Als sie sah, dass sie fest entschlossen war (ibid.
1,18).»

Die Einlassungen Ruts gegeniiber ihrer Schwiegermutter Naomi in diesem
konstruierten Dialog kennzeichnen sehr genau die Situation der Gerim — nicht
vor dem Judentum als solchem wird gewarnt, auch nicht vor der Konsequenz
seiner religiosen Inhalte, wie man erwarten konnte, sondern vor der Konsequenz
der ausserjiidischen Situation, die sich aus den Geboten mitergibt. Nicht die ju-
belnde Freude der Gottesndhe wird Rut zuerst erklirt, sondern die Folgen jiidi-
scher Gesetzlichkeit am Beispiel von fiinf Bereichen des Lebens, ndmlich: die
Grundsitze des Shabbats, die Reinheit der Familie, die Solidaritiat zum Volk Is-
rael und seinen Geboten, die Anerkennung der jiidischen Rechtsbarkeit, die Be-
deutung der Totenruhe und als Wichtigstes, auf dem alles ruht, die Anerkennung
des einen Gottes Israels. Als Motiv des Beitritts stellt sich auch hier die feste Ent-
schlossenheit Ruts heraus, die Naomi veranlasst, nicht weiter in sie zu dringen,
als sie dies erkennt. Erstaunlicherweise geht die rabbinische Literatur sehr weit
(Midrash Rut Rabba 3,5 zu Rut 1,18), wenn sie Rut mit ihrer Schwiegermutter
Naomi gleichstellt: « Und als sie sah, dass sie fest entschlossen war, miti hr [ita]
zu gehen (Rut 1,18). R. Yehuda b. R. Shimon sagte: Komm und sieh, wie beliebt
die Gerim vor dem Ort [Gott] sind. Als Rut sich entschlossen hatte, Ger zu wer-
den, stellte die Schrift sie schon Naomi gleich.»

In einer Anekdote, die in einem Midrash Uberliefert ist, werden die zwel
unabdinglichen Primissen eines Beitritts deutlich: die Beschneidung (brit mila)
— in der rabbinischen Literatur Voraussetzung fiir die Aufnahme eines ménnli-
chen Ger, die ohne Ausnahme selbst an Alteren (s. Abraham) ausgefiihrt werden
muss; als zweite das Tauchbad (tevila)®®. Ohne dies erfiillt zu haben, ist das Ler-
nen der Tora nicht gegeben. In der vorliegenden Anekdote wird als Grund des

25. S. Seltzer, Conversion to Judaism: filling some significant knowledge gaps. New
York, 1983. Eine neuerliche Beschreibung des Beitrittverfahrens findet sich bei S.
Cohen, «The rabbinic conversion ceremony.» Journal of Jewish Studies 41 (1990)
177-203.

26. Vgl. b Keritot 9a; der Ger musste Opfer darbringen, solange ein Opfer im Tempel
moglich war, spéter blieb nur noch die Beschneidung und das Tauchbad.



Ubertritts die Anerkennung Gottes als Weltschopfer betont. Fiir jeden Israeliten,
selbst den kleinsten, ist dieses Wissen um die Schopfung in der Tora offenbar
und selbsttredend. Anhand des Schriftbeweises sind die anderen Volker von
vornherein nicht daran beteiligt, sie konnen sich den Zugang zur Tora jedoch
auch erwerben.

Midrash Shemot Rabba 30,12

«Eine andere Auslegung: Und dies sind die Rechtsvorschriften (Ex 21,1),
das ist, was geschrieben steht: Er tut Seine Worte dem Ya'aqov kund (Ps 147,19).
Einmal sprach Agilas*’ zum Konig Hadrian: Ich mochte Ger werden und zum
Israeliten gemacht werden. Hadrian sprach:” Dieser Nation willst du beitreten?
Wie sehr habe ich sie verachtet, wie sehr habe ich sie unter den Nationen herab-
gesetzt und du willst dich mit ihr verbinden? Was hast du an ihnen gesehen, dass
du Ger werden willst? Er sagte: Der Kleinste unter ihnen weiss, wie Gott die
Welt erschaffen hat, was am ersten, was am zweiten Tag erschaffen und wieviel
seitdem erschaffen worden ist, und worauf die Welt steht, und ihre Tora ist die
Wahrheit. — Geh, lerne Tora, sprach der Konig zu ihm, aber beschneide dich
nicht. — Selbst der Weiseste in deinem Konigreich, und wenn er hundert Jahre
alt wire, kann ihre Tora nicht erlernen, wenn er nicht beschnitten ist, denn so ist
es geschrieben: Er tut kund Seine Worte dem Ya’aqov, Seine Satzungen und
Rechte Israel, so hat Er nicht jedem Volk getan (Ps 147,19). Wem aber [hat Er so
getan?)]| Den Israeliten.»

An dieser Stelle ist es aber zundchst wichtig, die Griinde zusammenzufas-
sen, die die Rabbinen veranlassen, einen Ubertritt abzulehnen?. In b Yevamot
sind einige der wichtigsten genannt:

27. Zu Aqilas/Ongelos vgl. M. Friedmann, Onkelos und Akylas. Wien, 1896; A.E.
Silverstone, Aquila and Onkelos. Manchester, 1931.

28. Einige Rabbinen &dusserten sich negativ zur Aufnahme von Gerim (in umstrittenen
Stellen), so z.B. Midrash Qohelet Rabbal, 8. R. Eliezer b. Hyrkanus, der Gebannte,
sprach sich iiberhaupt gegen die Aufnahme von Gerim aus; b Bava Metsia 59b, wor-
in R. Eliezer sagte, Gerim wiirden in alte Gewohnheiten verfallen; Midrash Rut Zuta
1,12, R. Hiya sagte, man solle kein Vertrauen in Gerim haben, bis vierundzwanzig
Generationen vergangen seien. Das vielzitierte Diktum R. Helbos (b Yevamot 109b;
b Yevamot 47b; b Qidushin 70b; b Nidah 13b; Kallah Rabbati 2), wonach Gerim fiir
Israel wie Aussatz sind, wird von Rashi (Rashi und Tosafot zu allen genannten
Talmudstellen) dahingehend erklirt, dass die Gerim ihre alten Sitten beibehalten und
Israel diese von ihnen iibernehmen konnte:

«R. Helbo sagte, die Gerim sind fiir Israel schwer wie Schuppenflechte, denn es
heisst: Und der Ger schliesst sich euch an und klebt am Hause Ya’aqovs (Jes 14,1).»
(b Yevamot 47b)

Allgemein wird diese Stelle so verstanden, dass in der neuen Exilsituation die
Geraufnahme fiir Israel bedrohliche Folgen haben konnte. Sie ist aber selten als Ab-
lehnung fiir die Aufnahme von Gerim in der Literatur bewertet worden. (Aufgrund
eines Hinweises sei auf die Tosafot zu Qidushin 70b verwiesen, die der angefiihrten
Stelle die Schérfe nehmen.) Die Tosafot schreiben u.a. R. Avadam, dem Proselyten,

7



«Gioret® aber ist sie, dagegen wird gelehrt: ein Mann, der wegen einer Frau
Ger wird, eine Frau, die wegen eines Mannes Gioret wird”, und ebenso
diejenigen, die wegen der Tafel des Konigs, oder gleich den Sklaven Shlomos
Gerim werden, gelten nicht als Gerim — so R. Nehemia. R. Nehemia sagte: die
Lowengerim®' ebenso Traumgerim* und die Gerim von Mordekhai und Ester
sind keine Gerim, nur die in dieser Zeit Gerim werden; in dieser Zeit — wie
kommst du darauf? Lies: wie in dieser Zeit*, hierzu ist gesagt: R. Yitshaq b.
Shmu’el b. Marta sagte im Namen Ravs, die Halakha ist wie die Worte dessen,
der sagt, sie alle sind Gerim, demnach sollte dieses auch von vornherein gelten?
Wegen R. Asi, denn R. Asi sagte: Schaffe von dir Kriimme des Mundes und die
Schiefheit der Lippen (Prov 4,24). Die Rabbanan lehrten: In den Tagen des
Messias wird man keine Gerim aufnehmen, ebenso nahm man in den Tagen
Davids und in den Tagen Shlomos keine Gerim auf. R. Eleazar sagte, hierauf
deutet folgender Schriftvers: Wer Ger wird, wird Ger nur Meinetwegen; wer mit
dir wohnt, fdallt dir zu (Jes 54,15) andere aber nicht.»

So kann niemand aus nichtigen Griinden ein Ger werden, insbesondere nicht
aus Griinden der Eheschliessung™ oder einer besonderen Vergiinstigung wegen,
auch ein wie immer gearteter Zwang macht einen Ubertritt ungiiltig. Auch ande-
re du s s er e Einfliisse — etwa in bedrohlicher Situation oder aus einer beson-
deren psychologischen Lage heraus. Diese Meinungen Rabbi Nehemias sind
zum Teil nicht unumstritten, auch, weil der Talmud im allgemeinen keine Ent-
scheidungen vorgibt.

Anerkannt in der talmudischen Literatur ist aber die sich an gleicher Stelle
befindende Sentenz mit ihrer Hauptauffassung, dass nach der Erlosung Israels in
messianischer Zeit keine Gerim angenommen werden. Die zugrundeliegende
Proposition dieser Annahme ist, dass eine Umkehr bzw. ein Beitritt zu Israel in
der Jetztzeit mit all ihren nachteiligen Folgen zu geschehen hat, ein Beweis fiir
die von Gott verhiessene Erlésung muss nicht erbracht werden — der Erlosungs-
gedanke des Volkes Israel ist Glaubenssatz auch fiir den Ger. Die Auffassung
von der Nichtannahme von Gerim zu Zeiten, in denen Israel stark und méchtig
war, wird auch riickbezogen auf die Zeit der Konige David und Shlomo. So wird
auch Jes 54,1 ausgelegt, dass nimlich der Ger sich nur allein Gott zuwenden soll.

die Aussage zu, dass die grossere Frommigkeit der Proselyten Gott veranlasse, die
geborenen Juden, die weniger eifrig sind, scharf zu richten. Vgl. auch M.A. Cohen, u.
H. Croner (Hrsgg.), Christian-Jewish Mission. New York, 1982; N. Golb, Jewish
Proselytism: a phenomenon in the religious history of early medieval Europe.
Cincinnati, 1987.

29. Gioret: fem. Form von Ger. Die Mishna handelt vom Geschlechtsverkehr mit einer
Sklavin, einer Fremden — die gioret — sowie einer Ehefrau.

30. J.S. Cohen, Intermarriage and Conversion; a halakhic solution. Hoboken, NJ, 1987,
greift dieses Problem auf.

31. Samaritaner, die wegen eines Loweniiberfalls Gerim wurden.

32. Durch Traumdeutung veranlasst.

33. Ohne Zwang, Vorteil oder dusseren Anreiz; vgl. S. Bialoblocki, Die Beziehungen des
Judentums zu Proselyten und Proselytentum. Berlin, 1930.

34. Y. Mazor, Qovets meqorot halakhah... benose dine ishut (mamzerut, gerut, pesule
hatun, nos’im ezrahiim). Jerusalem, 1976.



Unterstiitzt wird diese Interpretation einer Negativmotivation durch die iberwie-
gend tradierte Praxis, einen Ger dreimal zuriickzuweisen, d.h., die absolute
Ernsthaftigkeit seiner Absicht zu priifen. Dies finden wir unter anderem bestiitigt in:

Midrash Rut Rabba 2,16 zu 1,12

«Kehrt doch um, meine Tochter, geht (Rut 1,12). R. Shmuel b. Nahmani
sagte im Namen von R. Yudan b. R. Hanina, an drei Stellen ist geschrieben
«Kehrt doch um» entsprechend den drei Malen, die man den Ger abweist. Fihrt
er aber fort, zu dringen, so nimmt man ihn von da ab auf. R. Yitshaq sagte: Der
Ger ndichtige nicht draussen (Iob 31,32), immer stosse der Mensch mit der Lin-
ken hinweg und winke mit der Rechten herbei.»

In diesem Text wird in einem Diktum R. Yitshags die Intention der
Rabbinen angedeutet, trotz der Abweisung, fiir einen Ger den Zugang zum Volk
Israel offen zu halten.

Im rabbinischen Schrifttum wird Abraham als erster Ger dargestellt: Wie er
bergen sich alle Gerim unter die Fliigel der Shekhina®, sie stellen sich somit
unter des Schutz Gottes. Beide Vorstellungen finden sich in Pesiqta Rabbati 11,
S. 45a: «Abraham kam als erster, sich unter die Fliigel der Shekhina zu bergen.»
Abraham erscheint als der Archetyp des bisher dargestellten rabbinischen
Gerbegriffs, denn er folgte willig Gottes Ruf und nahm die ersten Mitswot auf
sich; aus seiner Umgebung kamen die ndchsten Gerim. Dariiber hinaus wird
Abraham in der Literatur geradezu zum Schopfer neuer Menschen, wenn er sie
Gott nahebringt, wie dies in einem sehr schonen Midrash ausgefiihrt ist:

Midrash Bereshit Rabba 39,14

«[Und Abraham nahm seine Frau Sarai und Lot, seines Bruders Frau...]|
und die Seelen, die sie in Haran gemacht hatten (Gen 12,5). R. Leazar im Namen
R. Yose b. Zimras sagte, wenn alle Nationen sich versammelten, um eine Miicke
zu schaffen, so konnten sie ihr doch keine Seele einhauchen, und du sagst und die
Seelen, die sie gemacht hatten (ibid.). Allein, das sind die Gerim. Dann miisste es
(aber) heissen: «sie wurden Gerim», warum [heisst es:] die sie gemacht hatten
(ibid.)! Das soll dich lehren, dass jeder, der Gott einen goy (Fremden) nahe-
bringt, das ist so, als ob er ihn erschaffen hitte. Es miisste heissen, «den er mach-
te», warum [heisst es:] die sie gemacht hatten (ibid.)? R. Hunia sagte, Abraham
machte die Minner zu Gerim und Sara die Frauen.»

Diejenigen, die sich gleich Abraham zu Gott versammelt haben, sind die
«Edlen der Vélker». Der Talmud erweitert und unterscheidet hier zugleich, in-
dem er beide, Israel und die «Gerim» [Edle der Volker], zu e i n e m Volk des
Gottes Abrahams zusammenzieht, wie b Sukka 49b ausweist:

«Rabba legte aus: Was ist geschrieben, Wie schin sind deine Schritte in den
Schuhen, Tochter des Edlen (Shir 7,2)! [D.i.] wie schon sind die Schritte Israels,

35. Shekina: Gottes Einwohnung in Israel.



wenn sie wallfahrten; die Tochter des Edlen® (ibid.), [d.i.] die Tochter unseres
Vaters Abraham, der Edler genannt wird, denn es heisst: die Edlen der Vilker
haben sich versammelt, ein Volk des Gottes Abrahams (Ps 47,10), [d.i.] des Got-
tes Abrahams, nicht des Gottes Yishags und Ya’aqovs, vielmehr des Gottes
Abrahams, der der erste Ger war.»

Die Macht des Allerbarmers ldsst aus den Verfolgern Verbiindete werden
und aus den Volkern Gerim. Wie Abraham ein Ger war, der Gerim machte, so ist
im folgenden Text Ongelos ein Ger, der Gerim macht. Auslosendes Moment
seiner «Propagandamission» ist die Gefahr, die iiber dem Ger Ongelos schwebt.
Der Schutz, den der Ewige den Gerim ebenso wie den Israeliten zuteil werden
ldsst, iibertrdgt sich auf die Volker, die Gerim durch die Macht des Wortes wer-
den; um diesen einen Ger zu retten, werden andere Gerim aufgenommen:

b Avoda Zara 11a

«Ongelos b. Kalonimos wurde Ger. Der Kaiser schickte ihm einen Trupp
Romer nach. Er zog sie durch Schriftworte an, und sie wurden Gerim. Wieder
schickte er ihnen einen Trupp Romer [nach] und sprach zu ihnen: Redet nicht mit
ihm, gar nichts! Als sie ihn griffen und gingen, sprach er zu ihnen: Ich will euch
nur ein Wort sagen: Ein Fackeltriger hilt das Feuer vor dem Sinftentriger, der
Séanftentrdger fiir den Hauptmann, der Hauptmann fiir den Statthalter, der Statt-
halter fiir den Minister, der Minister hilt denn der das Feuer vor den Leuten? —
Sie sprachen zu ihm: Nein. — Er sprach zu ihnen: Der Heilige, Er sei gesegnet,
hilt das Feuer vor Israel, denn es steht geschrieben: Und der Ewige ging vor ih-
nen am Tage [in einer Wolkensdule, um ihnen den Weg zu weisen, und in der
Nacht in einer Feuersdiule, um ihnen zu leuchten...] (Ex 13,21). Da wurden sie
alle Gerim. Wiederum schickte er ihnen einen anderen Trupp nach und sprach zu
ihnen: Unterhaltet euch nicht mit ihm. Als sie ihn griffen und gingen, sah er eine
Mezuza, [die an einer Tiir befestigt war]. Er legte seine Hand darauf und sprach
zu ihnen: Was ist das? Sie sprachen zu ihm: Sag du es uns! Er sprach zu ihnen: Es
ist Brauch der Welt: Ein Konig von Fleisch und Blut sitzt innen und seine Diener
bewachen ihn von aussen, wihrend die Diener des Heiligen, gesegnet sei Er, in-
nen sind und er sie von aussen behiitet, denn es heisst: Der Ewige behiite dein
Ausgehen und dein Kommen von jetzt an und ewig (Ps 121,8). Da wurden sie
Gerim. Weiter schickte er ihnen keine mehr nach.»

Die Verheissungen des Allerbarmers gelten selbst fiir die iibelsten Feinde
der Israeliten, wenn sie Gerim werden. Die Uberlieferung kennt in b Gittin 57b
ein ergreifendes Beispiel. Selbst die grausamsten Taten reichen nicht, den zur
Einsicht gekommenen zu verwerfen. Die Opfer Israels sind in der Verheissung
der Welt nicht umsonst, durch die Opfer werden andere gerettet:

«R. Hiyab. Avin sagte, R. Yehoshua b. Korha sagte, ein Alter von den Leu-
ten Yerushalayims [sagte:] In diesem Tal ermordete Neburazardan, der
Oberschlichter, zweihundertelf Myriaden. Und in Yerushalayim ermordete er
vierundneunzig Myriaden auf einem einzigen Stein, bis ihr Blut soweit floss,

36. Abraham bekannte sich freiwillig zu Gott.

10



dass es das Blut Zekharyas beriihrte, damit erfiillt werde, was gesagt wurde: Blut
beriihrt Blut (Hos 4,2). Als er merkte, dass das Blut Zekharyas kochte und auf-
stieg, sprach er: Was ist das? — Sie sprachen zu ihm: Opferblut, das vergossen
wurde. Er liess Opferblut bringen, es glich diesem aber nicht. Er sprach zu ihnen:
Wenn ihr es mir sagt, ist es gut, wenn aber nicht, so lasse ich euch das Fleisch mit
eisernen Kimmen abkdmmen. Sie sprachen zu ihm: Was sollen wir dir sagen?
Ein Prophet [Zekharyya] war unter uns, der uns mit Worten des Himmels
vermahnte. Wir standen gegen ihn auf und téteten ihn. Er sprach zu ihnen: Ich
will es besénftigen. Er liess das grosse Sanhedrin und das kleine Sanhedrin kom-
men, totete sie dariiber, doch es kam nicht zur Ruhe; junge Minner und junge
Frauen totete er dariiber, doch es kam nicht zur Ruhe. Er liess kleine Kinder aus
der Schule kommen und er totete sie dariiber, doch es kam nicht zur Ruhe. Da
sprach er zu ihm: Zekharya, Zekharya! Die besten unter ihnen habe ich vernich-
tet. Wiire es dir eine Beruhigung, wenn ich sie alle vernichten wiirde? Als er so zu
ihm gesprochen hatte, kam es zur Ruhe. Zur selben Stunde sann er auf Umkehr,
indem er zu sich sprach: Wenn es wegen einer einzigen Seele so ist, wie wird es
dann erst dem Mann ergehen, der alle diese Seelen getotet hat? Er entfloh, ging
hin und schickte eine Abtretungsurkunde nach Hause und wurde Ger. Es wird
gelehrt, Naeman ist ein ger toshav geworden. Nebuzaradan ist ein ger tsedeq
geworden, einige der Nachkommen Hamans lernten die Tora in Benei Beraq,
einige der Nachkommen Siseras lehrten kleine Kinder in Yerushalayim, einige
der Nachkommen Sanheribs lehrten die Tora vor vielen. Wer sind diese? Es sind
Shemaya und Avtalyon, das ist es, was geschrieben steht: Ich gebe ihr Blut auf
die Felsenplatte, damit es nicht vergleckt werde (Ez 24,8).»

Der Text bezieht sich auf eine Uberlieferung im zweiten Buch der Chronik;
dort kleidet sich Gottes Wort in Secharja [Zekharya], Sohn Jehojadas des Prie-
sters. Er fordert das Volk auf, vom Go6tzendienst abzulassen, nach dem Gebot des
Konigs Joash wird Secharja im Hofes Seines (Gottes) Hauses gesteinigt, im Ster-
ben spricht er: «Sehe der Ewige und fordere ein (2. Chr 24,22)». Die Stelle im
Traktat Gittin geht auf diesen Sachverhalt ein, indem sie erzihlt, dass der
Babylonier Neburazadan sich zum Richer des Secharja aufschwingt, nachdem
er vorher schon viele Israeliten gemordet hatte und durch ihr Blut das Blut
Secharjas hervorbrachte, so dass es kochte. Nachdem er eingesehen hatte, dass
sein Tun falsch war, weil Opfer auf Opfer das kochende Blut Secharjas nicht
beruhigte, da alles Recht bei Gott liegt, wurde er zum Ger. Die Basis zwischen
Gott und Seinem Volk wird durch geschichtliches Erleben, wie z.B. der
Toragebung, am besten erklirt. Der Ger ist eingebunden in diese Vergangenheit
und alle Verheissungen Gottes. Nach den Rabbinen ist also der Ger Teilhaber an
der heilsgeschichtlichen Vergangenheit. Der folgende Text behandelt dieses
Verhiiltnis:

Midrash Tanhuma (Buber) Lekh Lekha 5

«Und es war in den Tagen Amrafels (Gen 14,1). Unsere Lehrmeister mégen
uns lehren: Ein Ger, der am Abend des Pesach Ger wurde, wie isst er sein
Pesach? So haben unsere Lehrmeister gelehrt: Das Haus Shamai sagt, er tauche
unter und esse das Pesach am Abend. Das Haus Hillel sagt, der sich von seiner

11



Vorhaut getrennt hat, ist vom Grab?’ getrennt. R. Shimon b. Lagqish [sagte], ein
Ger, der zum Ger wurde, ist mehr geliebt als Israel, die am Sinai standen. War-
um? Weil, wenn sie Blitze und die erbebenden Berge und den Klang der Posau-
nen nicht wahrgenommen hiitten, hitten sie nicht angenommen. Aber dieser, der
nicht eins von allen gesehen hat, kommt und iibergibt sich dem Heiligen, Er sei
gesegnet, und nimmt das Reich des Himmels auf sich. Und gibt es einen, der
geliebter ist als dieser? Ein Ereignis: Ongelos, der Ger, fragte einen Alten und
sprach zu ithm: Wie liebt der Heilige, Er se1 gesegnet, den Ger? Denn es ist ge-
schrieben: Der den Ger liebt, dass Er ihm Brot und Kleid gibt (Dtn 10,18), nun,
ist das das Ganze, Brot und Gewand? Er sprach zu ihm: Vater Ya’aqov hat nur
dies verlangt, wie es heisst: Wenn er mir Brot zu essen gibt, und Gewdinder zum
‘Anziehen (Gen 28,20). Unsere Lehrmeister sagen, geliebt ist der Ger, denn der
Heilige, Er sei gesegnet, liess von sich aus schreiben: Warum bist du wie ein Ger
im Lande? (Jer 14,8). Der Heilige, Er sei gesegnet, sprach: so lieben wir [den
Ger] und Abraham ist der Vater der Gerim, und jetzt sind die Frevler gekommen,
um ihn zu bekriegen, wehe ihnen, denn am Ende werden sie vor ihm fallen.
Woher [aus der Schrift]? Daher, dass man im Grundvers liest: Und es war in den
Tagen Amrafels (Gen 14,1).» Die in dieser Tanhumastelle aufgeworfene Frage
nach der Stellung des Ger zu Gott, bekommt eine weitreichende Antwort. Wich-
tig ist dabei: Gott ist der Erhalter des Ger, dies wird am Beispiel der Gewihrung
von Brot und Kleidung erldutert, die noch einer weiteren Auslegung bediirfen.
Dariiber hinaus wird auch hier im vorliegenden Text sehr deutlich, dass die Ge-
gner des Ger, die Feinde Abrahams, mit dem direkten Eingreifen des
Allerbarmers rechnen miissen. Dieser Oberbegriff der Sorge Gottes um den Ger,
taucht in der Literatur in verschiedenen Umschreibungen hiufiger auf. Eine
speziellere Antwort auf die bereits angesprochene Frage “Was ist das Brot und
das Gewand des Ger?” gibt die folgende Stelle aus Midrash Bereshit Rabba (Theo-
dor/Albeck) 70,5:

«Und mir Brot zu essen gibt und Gewand zum Anziehen (Gen 28,20). Agilas
[Ongelos], der Ger, trat bei R. Eliezer ein. Er sprach: Ist das alles Preisenswerte
fiir einen Ger, dass es heisst: Der den Ger liebt, dass er ihm Brot und Kleid gibt
(Dtn 10,18). R. Eliezer antwortete: Ist es denn ein Geringes in deinen Augen, um
was jener Alte® so erflehte, und mir Brot gibt, zu essen und Gewand zum Anzie-
hen (Gen, ibid.), wihrend Er kommt und es ihm [dem Ger] mit einem Rohr dar-
reicht.’® Er trat bei R. Yehoshu’a ein, der begann, ihn zu trosten mit den Worten:
Brot, das ist die Tora; denn es heisst: Kommt, esst von Meinem Brot (Prov 9,5).
Gewand, das ist der Tallit. Der Mensch, der die Tora erworben hat, hat auch die

37. Er wird an der Auferstehung teilhaben; vgl. H. Croner u. L. Klenicki, Issues in the
Jewish-Christian dialogue: Jewish perspectives on covenant, mission and witness.
New York, 1979,

38. Aus Midrash Shemot Rabba 19,4, in dem dieselbe Frage Aqilas tradiert ist, ergibt
sich, dass der Alte = Ya’aqov ist; in Shemot Rabba schliesst die Stelle: «Gott sprach:
Nach all der Ehre, die Ich denen, die Umkehr tun, zukiinftig erweisen werde, fiihrt ihr
Klage dariiber, deswegen [heisst es;] Nicht spreche der Fremdling, der sich dem
Ewigen anschliesst (Jes 56.3).»

39. Es ihm leicht macht.

12



Mitswa erworben. Und nicht nur dies, sondern sie verheiraten ihre Toéchter an die
Priesterschaft und ihre S6hne opfern Rauchopfer auf dem Altar. Brot, das ist
Schaubrot und Gewand, das ist das Priestergewand, welches sich auf das Heilig-
tum bezieht; in anderen Gebieten ist Brot die Challa(Hebe) und Gewand ist der
Erstling der geschorenen Wolle [Zusatz im Midrash Rabba, Wilna:] Es wurde
gesagt: Hitte R. Yehoshu’a nicht so grosse Geduld gehabt, so wire Aqilas
[Ongelos] wieder in seinen fritheren Irrtum verfallen, und es wurde iiber ihn ge-
lesen: Besser langmiitig sein als ein Kriegsheld (Prov 16,32).»

Die Einbindung des Ger in das Volk Israel erstreckt sich auf die Priester-
schaft, indem verheissen ist, dass die Tochter der Gerim Priester zu Minnern
nehmen, wie der Midrash ausfiihrt.

Midrash Shemot Rabba 19,4

«Eine andere Auslegung: Das ist die Satzung fiir das Pesach (Ex 12,43)...R.
Berekhia sagte, gegen wen anders als in bezug auf die Gerim ist gesagt: Auf der
Strasse néichtige kein Fremder (Iob 31,32), die als Priester im Heiligtum dienen
werden, wie es heisst: Der Fremde schliesse sich ihnen an, und sie halten sich
zum Hause Ya'aqovs (Jes 14,1). Und sie halten sich ist nichts anderes als das
Priestertum, denn es heisst: Lass mich doch gelangen zu irgendeinem
Priestertum (1 Sam 2,36). Und dass sie vom Schaubrot essen werden, geschieht
deswegen, weil ihre Tochter Priester zu Médnnern haben werden.»

Auch der folgende Midrash geht noch auf dieses Problem ein:

Midrash Qohelet Rabba 1,7.8

«Eine andere Auslegung [zu dem Schriftvers:] Alle Fliisse gehen ins Meer
(Qoh 1,7). [Dies wird so paraphrasiert:] Alle Gerim gehen nur in Israel ein. [Es
folgt die Fortsetzung des Schriftverses:] und das Meer ist nicht voll (ibid.). [Die-
ser wird ausgelegt:] Und an Israels Zahl fehlt nie etwas, denn es heisst: Der den
Staub Ya’aqovs gezdhlt hat (Num 23,10). Vielleicht sagst du: Wer nicht in dieser
Welt Ger wird, wird in der kommenden Welt Ger. Die Schrift lehrt: Wer Ger
wird, wird Ger werden (Jes 54,15). [Das bedeutet] Von hier an und weiter, [Aus-
legung zur Fortsetzung des Schriftverses:] nur Meinet wegen (ibid.), [das heisst:]
abgetrennt von Mir, wer wird mit Mir sein? [Schriftbeweis: | Der mit mir wohnt
(ibid.)*, [daher: in dieser Wett. Er fillt dir zu (ibid.), [daher:] in der kommenden
Welt. R. Yohanan sagte, nicht nur dies, sondern an dem Ort, wo er Ger wird,
empfingt er sein Teil*!, denn es heisst: Es wird geschehen: In dem Stamm, in dem

40. Im Sinne des Midrash vielleicht: Der bei dir zum Ger wird.

41. Im Achtzehngebet (amida oder tefilla) wird das Teil des Ger erwihnt, cf. Siddur
Rodelheim, S. 44 in der 13. Berakha: «Uber die Gerechten und iiber die Hasidim und
tiber die Altesten Deines Volkes Israel, iiber den Uberrest der Gelehrten und iiber die
Gere Tsedeq und iiber uns sei Dein Erbarmen rege, Herr, unser Gott und gib guten
Lohn allen, die auf Deinen Namen in Wahrheit vertrauen und gib unser Teil mit dem
ithrigen ewig, dass wir nicht zuschanden werden, denn auf Dich vertrauen wir. Gese-
gnet seist Du Herr, Stiitze und Vertrauen der Tsadigim!» (Mit Veridnderungen und
Hervorhebungen); cf. zu Gerim in der amida b Megilla 17b.

13



der Ger zum Ger wird [im Sinne des Midrash], sollt ihr ihm sein Erbteil geben.
(Ez 47,23).»

Der Ger ist ein vollstindiger Teil der Gemeinschaft der Israeliten, aus seiner
Herkunft diirfen ihm keine Nachteile entstehen. Er ist Teilhaber am Wort Gottes,
der Tora, niemand darf ihn davon abhalten und-ihm seine Herkunft vorwerfen*.

b Bava Metsia 58b

«Die Rabbanan lehrten: Thr sollt euren Néiichsten nicht krinken (Lev 25,17),
die Schrift spricht von Krinkung durch Worte...— stammt jemand von Gerim, so
spreche man nicht zu ihm: Denke an die Taten deiner Vorfahren. Wenn jemand
Ger ist, und die Tora lernen will, so spreche man nicht zu ihm: Ein Mund, der
Aas, Totverletztes, Ekel und Kriechtiere gegessen hat, will nun die Tora lernen,
die aus dem Munde der Allmacht gesprochen wurde.»*

Die Einbindung des Ger in Israel erstreckt sich auch auf die endzeitliche
Erlosung, der Ger wird mit Israel erlost. Die messianischen Hoffnungen gelten
ebenso fiir ihn, dartiber hinaus ist ihm im Endgericht eine besondere Rolle zuge-
wiesen: Vor den Gerim werden die Volker befragt. Das Argument der Volker,
von Gott abgewiesen zu sein, wird durch das Zeugnis der Gerim widerlegt. Der
Hinweis auf Jithro, den Gotzenpriester, und die Bestrafung der Frevler sollte
ausreichen, den Voélkern ihren Irrtum zu nehmen, wie in Midrash Pesigta Rabbati
35,4 angedeutet ist*: :

«Eine andere Erkldrung: Jubele Unfruchtbare (Sach 2,14). R. Hanina b. R.
Papa sprach: Die Schrift redet allein [hinsichtlich] jener Stunde, da der Heilige,
gesegnet sei Er, alle Volker der Welt richten wird in der zukiinftigen Zeit. In je-
ner Stunde wird der Heilige, gesegnet sei Er, alle Gerim herbeibringen, die in
dieser Welt Gerim wurden. Und Er wird alle Volker vor ihnen richten. Er wird zu
ihnen sprechen: Warum habt ihr mich verlassen und habt den Gotzen gedient, an
denen nichts Wirkliches ist? Sie aber sprechen vor Thm: Herr der Welt, wenn wir
an Deine Tiir gekommen wiiren, Du hittest uns [doch] nicht angenommen. Er
spricht [dann] zu ihnen: So sollen die Gerim [andere Lesart: goyim], die unter
euch Gerim geworden sind, kommen und sie werden wider euch Zeugnis able-
gen. [Sogleich] bringt der Heilige, gesegnet sei Er, [alle] Gerim, die Gerim ge-
worden sind, und die richten sie. Und sie sprechen zu ihnen: Warum habt ihr den
Heiligen, gesegnet sei Er, verlassen und habt den Gotzen gedient, [daran nichts
Wirkliches ist? Und sie sprechen vor ihm: Herr der Welt] Jitro war ein Gotzen-
priester, da er aber an die Tiir des Heiligen, gesegnet sei Er, kam, nahm Er ihn an.
Und wir, sind wir nicht [auch] Gotzendiener gewesen? Als wir aber an die Tiir
des Heiligen, gesegnet sei Er, kamen, nahm Er uns an. Alsbald schimen sich alle
Frevler wegen der Antwort der Gerim, und sie werden vertrieben, und sie gehen

42. M.K. Siegel, Convert: genuine Jew? New York, 1981.

43. Maimonides (Rambam) erlaubt dem Ger im Gebet zu sprechen: «Gott unserer V-
ter». (Responsen des Rambam Nr. 42).

44. Mit Anderungen zitiert nach der Textausgabe von A. Goldberg, Ich komme und
wohne in deiner Mitte. Frankfurt a.M. 1975.

14



aus der Welt, wie es heisst: Sie werden mit einmal verbrannt, toricht, ein Sinn
von Nichtigkeit, nur Holz (Jer 10,8). [Deshalb heisst es: Jubele, freue dich (Sach
2,14)].»

In messianischer Zeit werden auch die Gerim wie alle Zerstreuten nach Zion
gesammelt, das Kommen des Davidsohns bringt eine Folge von Dingen mit sich,
z.B. die Wiederherstellung des Tempeldienstes. In b Megilla 17b wird geschil-
dert, wie sich das «Horn» der Frommen erhebt (mit Bezug auf Ps 75,11), wenn
die Zerstreuten gesammelt werden und die Frevler gerichtet sind. Das schliesst
die gere tsedeq (Proselyten) mit den Tsadigim (Gerechte) ein; die Talmudstelle
féhrt fort:

«Wo erhebt sich dessen Horn [das eines Fremden]? In Jerusalem, denn es
heisst: Erbitte Frieden fiir Jerusalem; mdgen deine Liebenden Ruhe finden (Ps
122,6).» In der zukiinftigen Welt werden die Volker sich aufdringende Gerim
sein, so b Avoda Zara 3b, da in der Zeit des Messias keine Gerim aufgenommen
werden.

Die Liebe des Allerbarmers zum Ger wird in einer der klarsten Stellen des
Midrash Tehillim geschildert, in einer formlichen Uberh6hung erscheint der Ger
hier als der besondere Liebling Gottes, dem Seine Fiirsorge gilt. Um die aufge-
nommenen Gerim soll sich das Volk Israel in starkerem Masse bekiimmern. Sie
haben aus freien Stiicken, unaufgefordert, ihre bisherige Welt verlassen, um die
schweren Pflichten Israels freiwillig auf sich zu nehmen. Die Gemeinschaft Isra-
els ist aufgefordert, diesen Entschluss in Liebe zu tragen:

Midrash Tehillim 146,8

«Der Ewige behiitet die Gerim (Ps 146,9). Der Heilige, Er sei gesegnet, liebt
die Gerim, was dhnelt die Sache? Einem Konig, der eine Herde hatte, die hinaus-
zog und auf dem Feld weidete und jeden Abend heimgefiihrt wurde. Einmal ge-
riet eine Gazelle in die Herde, sie ging unter den Ziegen und Schafen einher und
weidete mit ihnen. Sie wurde heimgefiihrt mit ihnen und als die Herde hinaus-
zog, um zu weiden, zog sie mit ihr hinaus. Man sprach zum Ko6nig: Die Gazelle
geht mit der Herde und weidet mit ihr, jeden Tag zieht sie mit ihr hinaus und wird
heimgefiihrt. Der Konig liebte die Gazelle iiberaus. Als sie zum Feld hinauszog,
befahl er dem Hirten folgendes: Achte besonders auf diese Gazelle, dass kein
Mensch sie schlage! Als sie mit der Herde zuriickkam, befahl er dem, den er lieb
hatte, beziiglich der Gazelle: Gebt ihr zu essen und zu trinken! Und er liebte die
Gazelle iiberaus. Der Hirt sprach zu ihm: Mein Herr, Konig, wieviele Ziegen-
bocke, wieviele Ziegen, wieviele Schafe und wieviele Bocklein hast du! Und du
warnst mich nur ob der Gazelle, jeden Tag befiehlst du mir etwas iiber sie. Es
sprach der Konig zu ihm: Die Weise der Herde ist, zu weiden, aber die Gazellen
wohnen [fiir gewoOhnlich] in der Wiiste, heimgefiihrt werden und bei den Men-
schen einsitzen, ist nicht ihre Art. Und diese Gazelle wird heimgefiihrt und
wohnt bei uns, sollen wir es ihr nicht zugute halten, dass sie die grosse weite
Wiiste verlassen hat, den Ort, wo die Gazellen und Hirsche weiden? Sie aber hat
sie verlassen, ist zu uns gekommen, darum miissen wir es ihr zugute halten. So
sprach der Heilige, Er sei gesegnet, Ich muss dem Ger viel zugute halten, dass er
seine Familie verlassen hat, und sein Vaterhaus, und zu uns gekommen ist, des-

15



wegen gebiete Ich tiber ithn: Dass ihr den Ger liebt (Dtn 10,19), [und] Du sollst
den Ger nicht bedringen (Ex 22,20). Daher ist geschrieben: Der Ewige behiitet
die Gerim (Ps 146,9).»

Im Talmud wird dem Volk Israel in der Fremde die Unterstiitzung der
Gerim besonders zugewiesen: b Pesahim 87b gipfelt geradezu in der Feststel-
lung, dass das Volk Israel wegen der besonderen Situation der Gerim verbannt
worden sei:

«R. Eleazar sagte, der Heilige, Er sei gesegnet, hat Israel nur deswegen unter
die Nationen verbannt, damit ihnen Gerim hin zugefiigt werden, denn es heisst:
Ich will sie mir in die Erde einsédien. (Hos 2,25). Sit etwa ein Mensch ein Sea ein,
wenn er nicht einige Kor einbringen will? Und R. Yohanan sagte es hieraus: Ich
will mich erbarmen der Ohn-Erbarmen (ibid.).»

Aufgrund der angefiihrten Sachlage kann die anfangs gestellte Frage
folgendermassen beantwortet werden: Die Fremdenaufnahme in das Volk Israel
ist moglich, die Rabbinen sind nicht grundsitzlich gegen einen Beitritt in die tra-
ditionelle Adas Yisroel. Der Ger hat keine Nachteile durch seinen freiwilligen
Beitritt, es gilt ihn zu achten und ihn zu unterstiitzten, denn er teilt das gleiche
Schicksal wie Israel.

Der Beitritt ist nicht leicht, eine ernste Priifung geht ihm voraus. Es gilt, die
vorteilslose Absicht zu priifen. Der Beitrittswunsch muss vom Einzelnen allein
ausgehen, niemand darf dazu anregen. Der Ger ist zunéchst allein dem Allerbar-
mer verantwortlich und verbunden. Bei den Gerim vollzieht sich das Beispiel
Abrahams — umgeformt — aufs Neue. Die Liebe zu Gott und dessen Erkenntnis
wird zum Erbarmen Gottes fiir den Ger, der Seiner besondern Pflege bedarf und
ihn erhilt. Die Rabbinen sind also nicht grundsitzlich gegen den Beitritt eines
Fremden. Dem trigt auch die iibliche Praxis Rechnung, den Entschlossenen von
den drei Angehorigen eines bet din (rabbinisches Gericht) priifen zu lassen. Die
Rabbinen erkennen den Menschen als Individuum, als Einzelnen, dessen freie
Entscheidung durch niemand beeinflusst werden darf, an. Das Verhiltnis des
Einzelnen zum Allerbarmer geht dem Interesse fiir Sein Volk vor, in das der Ger
Einzug hilt. Dies ist unabdingbar noétig, zur Erfiillung aller Mitswot, niemand
kann alle Mitswot ohne das Volk Israel erfiillen, wie schon S.R. Hirsch bemerk-
te:

«Pflicht ist Bestimmung unserer Tatigkeit, alles aber was zur Titigkeit ge-
hort, unsere Personlichkeit, mit Fahigkeiten und Kréften und die sie umhiillende
und umgebende Welt mit Gegenstinden und Mitteln, ist ja ganz allein Gott dem
Alleinen, wer anders hiitte {iber dies alles zu verfiigen als Gott allein.»*

Und an anderer Stelle: «Im Kreise des Judentums soll die géttliche Lehre
der Boden sein auf dem dein Geistesleben erbliihen soll, nicht aber umgekehrt,
aus deinem Geistesleben erst der Boden hervorgehen, auf dem ein gottliches
Gesetz seine Stitte findet.»*® Der Beigetretene ist Teilhaber der gesamten histo-

45. Samson Raphael Hirsch, Horeb, Israels Pflichten in der Zerstreuung. Frankfurt a.M.
1921 (5. Aufl.), S. 1IL.

46. Hirsch, op. cit., S. VII; D. Ellenson, The development of Orthodox attitudes to
conversion in the modern period. New York, 1983.

16



rischen und gegenwirtigen Dimension der Adas Yisroel, der Gemeinde Israels.
Die Rabbinen fordern dies gerade als Perspektive des Ger. Die Antwort des Ein-
zelnen ist nicht Echo auf ein Werben der Gemeinschaft, am Anfang steht nicht
die Diskussion mit der Gruppe oder mit dem Einzelnen, sondern Erkenntnis aus
ihm selbst heraus, die ihn handeln ldsst. Dieser Prozess kann durch keine Gruppe
aufgehoben oder geteilt werden, er ist aber untrennbar mit dem Volk Israel ver-
bunden. Gerade weil der Ger in die historische Spannung der Toragebung am
Sinai eingebunden ist, ist nicht die Zukunft, sondern die Vergangenheit die erste
Hoffnung. Die Rabbinen sprechen vom Hinzutreten der Vélker vor der
messianischen Zeit zum Volk Israel und nicht vom Hinzutreten Israels zu den
Volkern.

17



	Die Bewertung der Proselyten in rabbinischen Schrifttum

