Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Der Ester-Midrasch in Megilla 10b-17a : eine literarische Einheit
Autor: Borner-Klein, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Ester-Midrasch in Megilla 10b-17a -
Eine literarische Einheit

von Dagmar Borner-Klein*

Megilla 10b-17a iiberliefert einen Kommentar zum Buch Ester'. Die Text-
einheit steht ohne Verbindung mit der zuvor iiberlieferten halachischen Diskus-
sion am Ende des ersten Kapitels des Traktates Megilla. Das Buch Ester wird
fortlaufend Vers fiir Vers kommentiert, wobei allerdings nicht alle Bibelverse
beriicksichtigt werden. Die einzelnen Anmerkungen zu den jeweils anzitierten
Ester-Versen zeigen, dass es den Kommentatoren zumeist darum ging, schwieri-
ge Formulierungen und sprachliche Unklarheiten zu kldren. Sie wollten die
exegetischen Probleme des Textes 10sen und damit ein vollstdndiges Verstehen
des Bibeltextes ermdglichen. Dies wiederum schuf und bildete die Vorausset-
zung, sich mit thematischen Fragen auseinandersetzen zu konnen, die sich aus
dem Ester-Stoff ergaben. In die Ester-Kommentierung wurden daher zahlreiche
«Exkurse» eingeflochten, die auf den ersten Blick die Ester-Kommentierung zu
unterbrechen, wenn nicht gar zu storen scheinen. Bei niherer Betrachtung zeigt
sich aber, dass gerade diese geistigen Ausfliige die Ester-Kommentierung zu ei-
nem literarischen Produkt, einem gezielt aufgebauten, geradezu komponierten
Werk schmieden.!

1 Intention und Interessen
a) Die exegetischen Interessen

Das vorrangige Anliegen der Kommentatoren war es, den Bibeltext zu ver-
stehen. Dabei gingen sie davon aus, dass der tiberlieferte Text Gottes Wort und
daher in seiner ganzen Eigentiimlichkeit ernst zu nehmen sei. So begniigten sie
sich nicht damit festzustellen, dass es im Bibeltext Wiederholungen oder unge-
wohnliche Formulierungen gibt. Sie gingen vielmehr davon aus, dass auch dies
gewollt ist und seinen jeweiligen Sinn hat, den es mit Hilfe des innerbiblischen
Vergleichs und der Anwendung verschiedener Auslegungsregeln zu entdecken
galt. Die Durchfiihrung des rabbinischen Grundsatzes, dass die Bibel aus sich
selbst heraus auslegbar ist, ist in Meg 10b-17a in sich konsistent. Dabei geht es

* Dr. Dagmar Borner-Klein, Grundstr. 7, 9500 Wil

1. Der Aufsatz greift ein zentrales Kapitel meiner Dissertation auf. Vgl. D. Borner-Klein,
eine babylonische Auslegung der Ester-Geschichte. Der Midrasch in Megilla 10b-17a,
Frankfurt/M, Bern, New York, Paris 1991, s.248-270.

220



allerdings nicht um historisch- kritische Auslegung im wissenschaftlich theolo-
gischen Sinn, wie am Beispiel des Kommentars zu Est, 1,10-11 deutlich wird.

Nach rabbinischer Interpretation von Est 1,9 war Waschti, die Konigin,
schamlos, weil sie ihr Fest nicht in den Frauengemichern, sondern in den auch
Minnern zugédnglichen Rdumen des Palastes feierte. Thre Weigerung, sich dem
betrunkenen Konig und seinen ebenso betrunkenen Fiirsten zu zeigen, wundert
die Rabbinen aufgrund der aus Est 1,9 konstatierten Schamlosigkeit Waschtis.
Eine brisante politische Komponente des Geschehens, die sich aus den Um-
gangsformen am persischen Hof rekonstruieren liesse, féllt fiir ihr Text-
verstindnis nicht ins Gewicht. Danach hétte Waschti sich zur Konkubine degra-
diert, wiire sie auf dem Gelage des Konigs erschienen (vgl. Neh 2,6 und Dan 5,2).

Eine fiir moderne Exegeten unerwartete Schwierigkeit bot sich den
Rabbinen dadurch, dass sie iiber die fiir rabbinische Ohren ungewdohnliche
Formulierung in Est 2,7 «Mordechai nahm sich Ester zur Tochter» stolperten.
Nach ihrem Sprachverstdndnis mussten sie heraushoren, dass Mordechai Ester
zur Frau genommen hatte. Dies wiederum konnten sie biblisch belegen, da die-
selbe Formulierung in 2.Sam 12,2 eindeutig in diesem Sinn benutzt wird. Da-
durch entstand fiir sie das Problem dass sie annehmen mussten, Ester sei gleich-
zeitig mit zwel Minnern, mit Mordechai und Achaschwerosch verheiratet gewe-
sen.

Die Rabbinen stellten sich also nicht nur den — wieder aus der Sicht des
modernen Exegeten — ohnehin offensichtlichen Problemen, sondern sie nah-
men den Text der Bibel so genau, dass sie in ihrer Rekonstruktion der Geschichte
jedes Detail des biblischen Textes sinnvoll verwenden mussten und so auch «zu-
sdtzliche» Verkomplizierungen in Kauf nahmen, die dann ebenso in den «Gang
der Geschichte» integriert werden mussten.

b) Die theologischen Interessen

Da im Ester-Buch an keiner Stelle Gott erwahnt wird, man das Buch aber
zum Tanach, den biblischen Schriften, zidhlte, waren die Rabbinen bestrebt, den
religiosen Gehalt der Ester-Geschichte aufzuzeigen. Da nach rabbinischem Ver-
standnis jede Formulierung ihren eigenen Sinn hat, schlossen Rabbinen, dass
tiberall, wo im Esterbuch der Konigstitel ohne Namen genannt werde, von Gott
die Rede sei. Die passiven Verbformen deuteten die Rabbinen auf himmlische
Michte, da hier im Unterschied zu im Aktiv benutzten Verbformen, einer Hand-
lung keiner bestimmten Person explizit zuzuordnen ist. Auffallend hdufig betre-
ten auch Engel im Kommentar als Abgesandte des gottlichen Hofstaates die Sze-
ne. Der Erzengel Gabriel setzt Waschti und Schimschai ausser Gefecht (Est 1,12;
6,2), die Dienstengel bringen Israel vor Gott in gute Erinnerung (Est 1,14), sor-
gen dafiir, dass Ester bei Achaschwerosch einen nachhaltend guten Eindruck
hinterlésst, strecken das Zepter Achaschweroschs aus und verunstalten dessen
Obstgarten, um ihn zum Zorn gegen Haman zu reizen (Est 7,8). Ausserdem hel-
fen sie Ester aus einer brenzeligen Situation, als sie Achaschwerosch anklagt
(Est 7,6), und sie sind letztlich fiir den «Fall» Hamans zusténdig (Est 7,8). Auch
die Manifestation der Stimme Gottes als Himmelsstimme tritt an zentralen Stel-

221



len in Erscheinung. So liefert sie die Erkldrung, warum Achaschwerosch sich
wie Belsazar frevelhaft verhilt (Est 1,7). Der heilige Geist selbst ist es wiederum,
der Ester einkleidet und die gottliche Gegenwart, die Schechina, begleitet Ester
auf ihrem Gang zu Achaschwerosch.

Den Rabbinen war es ausserdem wichtig, die innere Verbundenheit des
Buches Ester mit den iibrigen Biichern der Bibel hervorzuheben. Auch so konn-
ten sie den religiosen Charakter dieser Schrift betonen, die Zugehorigkeit zu den
heiligen Schriften aufzeigen. So zeigen bereits die Petichot am Anfang des
Midrasch, dass es moglich ist, Verse aus allen Schriftengruppen der Bibel
allegorisch auf Purim zu deuten.

¢) Das geschichtstheologische Interesse

Meg 10b-17a spiegelt ausserdem ein spezifisches Geschichtsverstindnis
der Rabbinen wider, die davon ausgingen, dass die Ester-Geschichte in die
Heilsgeschichte Gottes eingebettet ist.

Gleich zu Anfang des Kommentars kontrastierten die Rabbinen die
Bedringnis zur Zeit Achaschweroschs — der Verkauf der Juden (Dtn 28,68)
durch Haman — mit der Verheissung von Lv 26,44, dass Gott sein Volk nicht
verwerfen oder untergehen lassen wird. Die «untere» Geschichte, das den Men-
schen sichtbare Weltgeschehen, wird von Anfang an mit der «oberen» Geschich-
te, dem Heilsplan Gottes, verbunden und ein Kausalzusammenhang zwischen
beiden hergestellt. Dies geschieht in dieser ersten Auslegungseinheit durch das
Zitat von Nu 33,55, in dem davon die Rede ist, dass Bedréngnis und Not Israels
immer auch die Strafe Gottes sein kann, um sein Volk zuriick auf den richtigen
Weg zu rufen. Dass die Bedrédngnis unter Achaschwerosch aber ganz offensicht-
lich auf das Eingreifen Gottes zuriickgeht, fiihrt man weiter aus.
Achaschwerosch gleicht Nebukadnezar, der das Volk ins Exil brachte und den
Tempel verwiistete. Das Wegfiihren aus dem eigenen Land war aber gerade in
Nu 33,55 als Strafe fiir den Ungehorsam gegeniiber Gottes Wort angedroht wor-
den. Rabbi Simeon ben Jochai weist allerdings die Vorstellung zuriick, dal Gott
eine Schuld durch Bedréngnis siihnen ldsst. Da am Ende der Bose auf der Strecke
bleibt und die Bedringnis sich aufldst, zeige dies, dass Gott Standhaftigkeit und
Glaubenstreue der Juden priifen wollte. Achaschwerosch selbst sahen die
Rabbinen als Frevler, als jemanden, der versucht, Gottes Pline — die Dauer des
Exils — zu ergriinden und sich zunutze zu machen. Aber gerade dadurch, dass er
typisch als Frevler handelt, indem er die Bibel missversteht und falsch deutet,
passt er in die von Gott gegebene Ordnung, in der die Entscheidung zum Guten
und Bosen moglich ist, in der Gott aber schon von jeher ein Heilmittel gegen das
Bose zur Hand hat. Offenbar wird dies auch dadurch, dass Gott als Gegenspieler
zu Haman und Achaschwerosch Ester und Mordechai einsetzt. An Ester erweist
sich Gottes Heilshandeln bereits kurz nach ihrer Geburt. Nach dem Tod ihrer
Eltern lédsst Gott sie durch Mordechai versorgt sein. In besonderer Weise wacht
Gott iiber ihrem Wohl am Hofe Achaschweroschs. Fiir Ester, die Gerechte, gilt
die Verheissung in Hiob 36,7 «nicht entzieht er den Gerechten seine Augen».

In der Parallelisierung von Est 2,21 mit Josefs Verkauf nach Agypten und

222



dessen dortigem Aufstieg verdeutlichen die Rabbinen nachdriicklich, dass alles,
was geschieht, den ithm von Gott zugemessenen Sinn hat. Gott lésst Josef selbst
aus den widrigsten Umstinden Positives erwachsen. Ebenso geschieht es
Mordechai und Ester. Der Zorn der Torhiiter gehort ebenso in den Plan Gottes
hinein wie Achaschweroschs Einverstindnis mit Haman, das die Juden letzlich
auf den rechten Weg umkehren liess. Ein Zeichen fiir den Heilsplan Gottes ist
nicht zuletzt auch die Person Daniels. Daniel, der nach dem Kommentar der
Rabbinen zu Est 4,5 auch noch am Hofe Achaschweroschs seine Dienste verrich-
tet, ist ja gerade derjenige, dem Gottes Pline offenbart wurden und der den Un-
tergang der Konigreiche voraussah.

d) Die ethisch-moralischen Interessen

Da auch die Frauen in die Verpflichtung des Gedenkens an die Errettung
durch Ester und Mordechai eingebunden sind, wundert es nicht, dass die
Rabbinen in ihren Erkldrungen besonders das Verhalten von Waschti und Ester
in den Vordergrund riickten. Waschti stellten sie als typisches Negativ-Beispiel
einer nichtjiidischen Frau dar, die unziichtig ist und Jiidinnen dazu verleitet oder
sogar zwingt, ebenfalls unziichtig zu sein (Est 1,10-11). Ester ist in jeder Bezie-
hung als Gegenfigur zu Waschti zu sehen. Sie hilt auch am Hofe den Sabbat, den
Waschti schidnden liess, sie hélt die Reinheitsvorschriften ein und «enthiillt»
Achaschwerosch nichts. Im Gegensatz zu Waschti ist Ester ziichtig.

Am Hof findet sie Gunst und Unterstiitzung, weil sich jeder durch ihr ge-
rechtes Wesen reprisentiert sah (Est 2,15). Aber nicht nur Ester, sondern alle
biblischen Frauen galten den Rabbinen als Idealbild der jiidischen Frau, das sie
den eigenen Frauen als pddagogischen Spiegel vor Augen hielten. Sie sollten wie
Tamar, Rachel und Ester gottesfiirchtige, der jiidischen Tradition verpflichtete,
zuriickhaltende, stets richtig und angemessen handelnde Frauen werden oder
bleiben. Aber auch die Minner sind zur Pflege der Tugenden aufgerufen. So ver-
deutlichten die Rabbinen in einer Auslegung zu Jes 28,5-7, Gerechtigkeit tiben
heisse, gewissenhaft zu leben, Tora zu lernen und die Hoffnung auf Gott nicht
aufzugeben.

e) Die thematischen Interessen

Die Rabbinen der Diaspora waren mit dem Problem konfrontiert, wie sie
ihre Religions- und/oder Volkszugehorigkeit in einer fremden Umwelt definier-
ten. Sie mussten die Frage beantworten: Was ist jiidisch? Und sie standen vor der
Entscheidung, im Exil zu bleiben oder ins Land Israel zu gehen. Da sie sich zu-
meist entschieden zu bleiben, hatten sie diese Entscheidung zu rechtfertigen.
Dies wird in der Auslegung zu Est 10,3, ein Teil des Sanhedrins habe sich von
Mordechai getrennt, besonders deutlich. Zu Est 2,22 hatte man erklart, dass
Mordechai die Torhiiter Bitan und Teresch, die die Bibel als «Tarsier» be-
schreibt, deswegen habe verstehen konnen, weil er ein Mitglied des Sanhedrin
gewesen sei und Mitglieder dieses Gremiums 70 Sprachen sprechen kénnen

223



mussten. Der Sanhedrin wird dort eindeutig als Institution in Jerusalem gekenn-
zeichnet. Mordechai war einer der «Besitzer der Quaderhalle», eines Raumes im
Tempelbereich, wo die oberste politische und religiése Instanz Palistinas zu-
sammenkam. Dies ist noch keineswegs problematisch, da nach der Auslegung zu
Est 2,6 Mordechai aus Jerusalem in die Deportation gegangen war. Er konnte
also in der Zeit, in der er in Jerusalem lebte, durchaus ein Mitglied des
Sanhedrins gewesen sein. Wenn aber ein Kommentator zu Est 10,3 anmerkt, ein
Teil des Sanhedrins habe sich von Mordechai getrennt, setzt er voraus, dass diese
Trennung sich vollzog, nachdem Mordechai von Achaschwerosch zum Vize-
konig bestellt wurde. Vermutlich wollten die Rabbinen andeuten, dass ein Teil
der in Jerusalem sitzenden «hdchsten Instanz fiir jiidische Fragen» mit der
Machtiibernahme Mordechais in der Diaspora nicht einverstanden war.
Mordechais Amt als Vizekonig war das hochste Amt, das ein Jude in der
Diaspora erreichen konnte. Ein deutlicheres Zeichen fiir ein erfolgreiches Leben
im Exil war nicht mdglich. Dies musste zum Konflikt mit den Vertretern des
Judentums fiihren, die im Land Israel das fiir Juden einzig mogliche Land zum
Leben sahen.

Eine bemerkenswerte Antwort auf die Frage, wer oder was ist jiidisch, hiel-
ten die Rabbinen im Kommentar zu Est 2,5 fest. Bereits derjenige, der sich von
den Gotzen abwendet und Gott als den einzigen erklirt, gilt ihnen als Jude. We-
der Beschneidung noch eine jiidische Mutter werden als ausschlaggebendes Mo-
ment genannt. Wichtig ist allein, sich zu dem einen Gott zu bekennen. Ein ge-
meinsames Leben mit nichtjiidischen «Rechtgldubigen» war mit dieser Haltung
moglich. Dass aber derjenige, der sich zu dem einen Gott bekennt, nicht bei die-
sem Bekenntnis stehenbleibt, sondern sich auch mit dem Studium der Tora be-
schiftigt, setzten die Rabbinen als selbstverstindlich voraus.

2 Die «Exkurse» zur Ester-Kommentierung in Meg 10b-17a

Neben einer charakteristischen Kommentierung des Buches Ester fallen in
Meg 10b-17a die Abschnitte auf, die nicht direkt mit der Ester-Thematik in Ver-
bindung zu stehen scheinen, in bezug auf Aufbau und Komposition des ganzen
Kommentars zu Ester aber eine entscheidende Rolle spielen. So wird gleich zu
Anfang in der Kommentierung zu Est 1,1 die Geschichte von Tamar erzihlt, die
aufgrund ihres richtigen Verhaltens und Handelns dazu ausersehen wird,
Urahnin von David und Jesaja zu werden. Da Tamar sich aber — wie Ester
durch richtiges Handeln auszeichnet, steht mit Tamar das zentrale Motiv der
Ester-Geschichte am Anfang des Kommentars.

Die folgende Auslegung von Lv 26,44 greift das heilsgeschichtliche Motiv
auf, wenn erklért wird, dass Gott Israel zu jeder Zeit beisteht.

Ein dritter Themenbereich in der Kommentierung zu Est 1,1 beschreibt die
negativen Seiten des Konigtums, den Missbrauch der koniglichen Macht fiir ei-
gene Ziele und Zwecke. Im Kommentar zu Est 1,2 wird die Berechnung des
Endes des unter Nebukadnezar begonnenen Exils entwickelt. Ein Bezug zur
Ester-Geschichte, die im Exil spielt, liegt damit auf der Hand.

Zu Est 2,3 kontrastierten die Rabbinen David und Achaschwerosch, um den

224



positiven gegen den negativen Konig abzugrenzen. David, Nachfahre der recht-
schaffenen Tamar, handelt — wie seine Urahnin — richtig. Achaschwerosch da-
gegen entscheidet sich fiir den falschen Weg, um zum Ziel zu gelangen. Zu Est
2,20 wird Rachel neben Tamar und Ester als ausgezeichnete Frau hervorgeho-
ben. Auch Rachel verbindet der Kommentator mit der Kénigsthematik. Rachel
wird, da sie sich im entscheidenden Augenblick richtig verhilt, dazu ausersehen,
die Urahnin Sauls zu werden. Aber auch Saul passt zu ihrer Vorfahrin, da er sich
durch angemessenes Verhalten gegeniiber seinem Oheim auszeichnet und sich
dadurch wiirdig erweist, Urahn von Ester zu werden.

Vom Aufbau des Kommentares her ist zu Est 3,10 die «inhaltliche Mitte»
erreicht. Nachdem die Vernichtung der Juden als beschlossen gilt, ist nun die
Geschichte ihrer Errettung zu erzihlen. Nicht von ungefihr wird also genau an
dieser Stelle des Kommentars ein «Exkurs» als retardierendes Moment
zwischengeschaltet, um die beiden Kommentarteile voneinander zu trennen.
Zunichst kontrastiert man dazu Purim und Pesach. Anhand der Frage, ob das
zum Gedenken an die Befreiung und den Auszug aus der Knechtschaft Agyptens
zu sprechende Hallel nicht auch fiir Purim gelte, wird der fundamentale Unter-
schied zwischen Pesach und Purim hervorgehoben. Mit der Pesachfeier gedenkt
man vor allem des Einzugs in Israel. Der jedoch steht gerade nicht am Ende des
gliicklichen Ausganges von Purim. Die verschleppte Bevolkerung bleibt im
Exil. Der Feind Haman kommt zwar wie Pharao ums Leben. Achaschwerosch
aber lebt gliicklich und zufrieden mit Ester in Susa, und Mordechai nimmt am
auslandischen Konigshof eine hohe Stellung ein. Purim zu feiern bedeutet daher,
entgegen der Aussage von Pesach, sich daran zu erinnern und sich dariiber zu
freuen, dass ein «happy end» im Exil méglich ist, dass ein gliickliches Leben im
fremden Land gelingen kann. Der folgende Abschnitt iiber die sieben biblischen
Profetinnen ist auf diesem Hintergrund der Diskussion um Purim und Pesach
eher eine Atempause, um die Purim-Pesach Kontroverse zu entschérfen. Gleich-
zeitig unterstreicht er aber durch die Aufzidhlung der sieben Frauen — dhnlich
wie die Darstellung von Rachel, Tamar und Ester — die Schliisselbedeutung
weiblicher Figuren in der Bibel.

Nachdem an zentraler Stelle das Leben im Exil nicht abgelehnt, sondern
bejaht wurde, greift man ein dhnliches brisantes Problem zu Est 5,1 mit dem
kommentierten Lehrspruch auf, man diirfe Segen und Fluch eines «ididtes» nicht
gering achten. Wer mit «idiotes» bezeichnet werden sollte, ist nicht mehr klar zu
erkennen. Es konnten ebenso Rabbinen im Gegensatz zu Priestern, wie Laien im
Gegensatz zu rabbinisch Gebildeten oder auch «Nichtjuden» im Gegensatz zu
«Juden» gemeint gewesen sein. Fiir welche Interpretation man sich auch ent-
scheidet, bleibt die Grundaussage des Abschnittes erhalten, der Aufruf zu Tole-
ranz und Respekt des Ungewohnten oder Nicht-Ublichen. Dies wird in den Aus-
fithrungen iiber Gerechtigkeit zugespitzt, wo es heisst, dass keineswegs nur Isra-
el, sondern alle, die sich gerecht verhalten, vor Gott gerecht sind. Dieses, das
richtige Handeln betonende, ethische Konzept wird am Schluss des Traktates mit
dem Hinweis «aufgehoben», dass es auf nichts anderes als auf das Studium der
Tora ankomme.

225



3 Die Komposition von Meg 10b-17a

Neben einer charakteristischen Kommentierung und der Einarbeitung von
verschiedenen Themenbereichen in diese Kommentierung fillt in Meg 10b-17a
die Vorliebe fiir Strukturwiederholungen ins Auge. Dabei spielen die Zahlen
drel, sieben und zwolf eine wichtige Rolle. So wiederholt sich am Anfang drei-
mal das Rabbi Levi zugesprochene Einleitungsthema «dieses Wort ist eine Uber-
lieferung in unseren Hénden». Es werden zwolf Stellen zusammengesucht, um
zu belegen, dass das erste Wort des Ester-Buches als ein Ausdruck der Not zu
interpretieren sei. Zwolf Petichot beginnen mit der Formulierung «NN hielt die
Predigt zu diesem Abschnitt von hier». Diese Vorliebe fiir bestimmte Zahlen-
verhiltnisse durchzieht den gesamten Ester-Midrasch. Uber die Wiederholung
von bestimmten Formulierungen werden aber auch Briicken zu entfernt liegen-
den Textteilen gebaut. So wurde die Auslegung von Est 3,10 bewusst mit dem
Schluss des Kommentars durch die Formulierung «X ist mehr als Y» verkniipft.
Leitet dieses Formulierungsmuster den zentralen «Exkurs» ein, um festzustellen,
dass Achaschweroschs Unterstiitzung von Hamans Intrige mehr bewirkt hat als
alle Profetie, steht es am Ende des Ester-Midraschs noch einmal, um die Bedeu-
tung des Tora-Studiums hervorzuheben. Aber auch Themenbereiche sind
bewusst miteinander kombiniert worden. So wird immer wieder das Problem des
richtigen und angemessenen Handelns thematisiert. Struktur und Inhalt schmie-
den den Ester-Kommentar zu einem konsistenten Ganzen. Dass mit Meg 10b-
17a dariiberhinaus ein von einem Redaktor komponiertes, literarisches Werk
vorliegt, ist daran zu erkennen, dass es aus einer Einleitung, einem Hauptteil und
einem Schluss besteht.

Als Einleitung wihlte der Redaktor eine umfassende Interpretation des er-
sten Wortes des Buches Ester (Teil A) und eine Sammlung von Petichot zu
Ester (Teil B). Als formales Strukturprinzip nahm er standardisierte
Einleitungsformulierungen, die er in einer bestimmten Anzahl wiederkehren
liess. So besteht Teil A aus drei gleich eingeleiteten Lehren Rabbi Levis, Teil B
aus zwolf gleich aufgebauten und gleich eingeleiteten Petichot. Inhaltlich
verklammerte er Teil A durch die Tamar-Geschichte mit der Ester-
Kommentierung, indem er dort die Rachel-Geschichte strukturgleich einflocht.
Teil B verband er mit dem Hauptteil durch die durchgehend allegorische
Deutung der zitierten Bibelverse auf Purim.

In der Kommentierung des Buches Ester, dem Hauptteil, kennzeichnete der
Redaktor markante Stellen — Anfang, Mitte und Ende der Ester-Geschichte so-
wie dramaturgisch wichtige Punkte — duch Einarbeitung von ausgewihlten
Themenbereichen oder gezielt aufgebauten Kommentareinheiten. Dabei nahm
er das Auftreten der verschiedenen Hauptdarsteller als weiteren Gliederungs-
punkt und unterschied so vier grosse Blocke innerhalb des Hauptteils. Teil A
(Kommentar zu Est 1,1-2,3) ist Achaschwerosch und der Kénigsthematik gewid-
met. Teil B (Kommentar zu Est 2,5-6) beschiftigt sich mit Mordechai. Teil C
(Kommentar zu Est 2,7-2,20) stellt zunéchst Ester, dann aber (Kommentar zu Est
2,21-2,23) Ester und Mordechai als positive Hauptdarsteller in den Vordergrund.
Teil D (Kommentar zu Est 3,1-10/11) schliesst mit Haman. Achaschwerosch
und Haman, die negativen Hauptdarsteller, umrahmen damit Mordechai und

226



Ester, die positiven Gegenspieler. Die fortlaufende Kommentierung zu Ester
endet mit Anmerkungen zu Est 7,10. Damit deutete der Redaktor an, dass mit
dem Tod Hamans das positive Ende der Purim-Geschichte und damit auch das
Ende der Kommentierung zum Buch Ester erreicht ist. Entsprechend blieb ihm
nur noch iibrig, einen Schluss zu gestalten. Den aber teilte er — im Gegensatz
zum zweigeteilten Anfang — in drei unterschiedliche Teile. Er schloss einen
Teil eines Genesis-Midrasch an und beschrieb mit einer Auslegung zu Est 8,16
den positiven Ausgang der Purim-Geschichte fiir die Juden in der Diaspora.
Das Ende des Schlussteils kennzeichnete er durch das dreifache Lob des
Torastudiums.

227



	Der Ester-Midrasch in Megilla 10b-17a : eine literarische Einheit

