
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Die Symbolik des Judentums : nach Moses Mendelssohn, Isaac
Bernays und Samson Raphael Hirsch

Autor: Krochmalnik, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SYMBOLIK DES JUDENTUMS
Nach Moses Mendelssohn, Isaac Bernays und Samson Raphael

Hirsch

von Daniel Krochmalnik*

Der Streit um die jüdische Symbolik im XIX. Jhd.

Ob es überhaupt eine jüdische Symbolik gibt, ist umstritten. Auf der einen
Seite gibt es neuerdings Versuche, die Symbol-Theorien von Ernst Cassirer und
Nelson Goodman auf das Judentum anzuwenden.1 Auf der anderen Seite gibt es
aber auch entschiedenen Einspruch. So hat Abraham Joshua Heschel in einem
Buch über Symbolik gegen die symbolistische und zeremonialistische
Kaltstellung des religiösen Gefühls scharf protestiert.2 In dieser Sache sollen hier drei
bahnbrechende moderne jüdische Denker aussagen, die man als Urgrossvater,
Grossvater und Vater der Neoorthodoxie bezeichnen könnte.3

Wir brauchen uns hier nicht mit der Aufzählung von nationalen, tribalen und
kultischen Symbolen, wie den Davidstern, den siebenarmigen Leuchter, den
Löwen von Juda und dgl. mehr aufzuhalten. Einschlägiger sind die symbolischen

Speisen und Handlungen des Pessachzeremoniells. Denn die Zeremonien
sind für unsere Zeugen die eigentlichen jüdischen Symbole. Wobei die pädagogische

Funktion der symbolischen Akte paradigmatisch an den Zeremonien des
Sederabends exemplifiziert werden. Doch der Streit um die jüdische Symbolik
knüpft an andere symbolische Akte an, drei Symbole höherer Ordnung, die
wiederum auf symbolische Akte verweisen, den drei Denkzeichen: Zizijjot, Tefillin
und Mesusot. Diese Symbole am Gebetschal, an den Gebetsriemen und an den
Türpfosten werden in der Torah und im Siddur an prominenter Stelle, nämlich im
«Schema Jsrael», ausdrücklich als Zeichen (Otijjot) charakterisiert, die an alle
Mizwot erinnern sollen.

Insbesondere die Knotenschnüre der Zizijjot sollen alle religiösen Pflichten,
die 613 Gebote und Verbote vergegenwärtigen. Es gibt verschiedene symbolische

Deutungen der Zizijjot in der Tradition. Die einen operieren mit Zahlen.
Wenn man den Hilfsbuchstaben dazuzählt, dann ergibt die Gematria des Wortes
den Wert 600; mit den 8 Fäden und 5 Knoten kommt man auf die gewünschte
Zahl 613.4 Andere gehen von der ursprünglichen Farbe aus. Himmelblau erinnert
an die Herrschaft des Himmels und folglich an den Gottesdienst.5 Vielleicht hatte
Isaac Bernays (1792-1849), der spätere orthodoxe Rabbiner von Hamburg und
der Vordenker der deutschen Neoorthodoxie, die Form der Zizijjot vor Augen,
als er in seinem «Bibel'sehen Orient»6 schrieb, dass «das Seil der Liebe, woran
der Herr sein Volk, aus Ägypten nach Canaan hinleitete, zu einem knotigen
Strick umgeflochten wurde»7.

* Dr. Daniel Krochmalnik, Dozent an der Hochschule für jüdische Studien, Heidelberg.
Friedrichstr. 9, D-69117 Heidelberg

206



Die Tefillin und die Mesusot sind Erinnerungszeichen par excellence:
geschlossene Behälter, die die Aufforderung enthalten, sich die Mizwot ständig vor
Augen zu halten und zu Herzen zu nehmen. S.R. Hirsch (1808-1888), der Schüler

Isaac Bernays und der spätere Rabbiner der Austrittsorthodoxie in Frankfurt,
geht in seiner Abhandlung über die «Grundlinien einer jüdischen Symbolik»
(1855ff) von den halachischen Bestimmungen der Tefillin aus, um die Eigenart
der jüdischen Symbolik zu erläutern.8

Eine talmudische Bestimmung lautet z.B., dass das Pergament der Tefillin
wie auch der Mesusot und der Tora von reinen Tieren stammen müsse. Das ist
für S.R. Hirsch nicht weiter verwunderlich, erinnert doch ein Vers auf dem
Pergament daran, dass «die Lehre des Ewigen in deinem Munde sei» (2 Mose 13,9).
In den Mund darf aber nur etwas kommen, was von einem erlaubten Tier stammt.
An diese subtile symbolistische Deutung eines halachischen Details knüpft S.R.
Hirsch eine grundsätzliche Belehrung über die jüdische Symbolik, die voller
Polemik an die Adresse des christlichen, des kabbalistischen und liberalen
SymbolVerständnisses steckt. Einige Stellen aus diesem Text müssen zitiert werden,

um den religiösen Anspuch der jüdischen Symbolik, so wie S.R. Hirsch ihn
erhob, deutlich zu machen.9 Die Adressaten seiner Polemik geben wir jedesmal
in Klammer an.

«Die jüdische Symbolik ist ängstlich besorgt, ihre Symbole könnten von uns
als ein äusseres Werk gefasst werden, dass seine Wirksamkeit bereits erfüllt, so
wir es nur äusserlich dar- und hingestellt hätten (ein Seitenhieb gegen das christliche

opus operatum). Es könnten uns selbst Thefillin zum Amulett (das klingt an
in der griechischen Übersetzung: Phylakterien) und Mesusa zum schützenden
Zaubermittel herabsinken (ein Seitenhieb gegen die kabbalistische Symbolik).
Wir könnten auch dem Gesetze bereits ein Genüge getan zu haben vermeinen, so
wir eine schöne Hülle und einen schönen Schrein hätten bereiten lassen (ein
Seitenhieb Hirschs gegen bürgerliche Pietät). Siehe darum spricht schon der Stoff
der Thora... wie einst Gott zum Jecheskel (3,13): "iss diese Rolle, deinen Leib
nähre und dein Innres fülle mit diese Rolle". Gottes Lehre soll in dein Mund
eingehen! Nicht nur äusseres Schutz- und Währmittel, ein inneres Lehrmittel soll
die Thora.. sein, hat... ihren Zweck nur erreicht, wenn ihr Inhalt und der Inhalt
ihrer Symbole uns in Fleisch und Blut übergehen.» Die im Gegensatz dazu
stehende talmudische Bestimmung, dass das Leder von einem gerissenen d.h. nicht-
geschächteten, also zum Verzehr ungeeigneten reinen Tier stammen könne -
eine Schwierigkeit womit ein Ketzer schon einen Rabbi im Talmud ärgert10 -
bringt den Symbolisten noch nicht in Verlegenheit. Das deute eben darauf hin,
dass die Verinnerlichung des Symbols nur symbolisch und nicht wrklich geschehen

darf. (Vielleicht ist das wieder ein Seitenhieb Hirschs gegen den Verzehr der
Hostie).

Die wenigen Proben zeigen, dass wir einen symbolistischen Prediger grossen
Stils vor uns haben, ein moderner Philo, der aber auch zwanghaft aus allen
halachischen Bestimmungen der Gebote tiefsinnige Lehren zu schöpfen sucht,
kein Detail ungedeutet lassen kann. Auf seine penible Auslegung der Einzelheiten

der Gehäuse der Gebetskapseln" trifft wohl die Diagnose des Maimonides
zu: Deutungswahn. Symbolisten, die offensichtlich arbiträre Bestimmungen der
Gebote ausdeuten, bescheinigt er, an «einem anhaltenden Wahnsinn» zu leiden12.

207



Sicher ist der Gegner S.R. Hirschs, Abraham Geiger im Recht, wenn er schreibt,
dass der überladene Symbolismus, wie sinnreich auch immer, praktisch
unnachvollziehbar und darum auch sinnloss sei.13

Der Reformer Abraham Geiger (1810-1874) zeigt seinerseits nicht das
geringste Verständnis für Symbole wie die Zizijjot, Tefillin und Mesusot. Dem
gemässigten Leopold Zunz (1794-1886), der in einer Predigt zu 2 Mose 13,9 die
Tefillin als traditionelle Bekenntniszeichen verteidigt hatte, wirft er vor, mit seiner

symbolistischen Rechtfertigung des «Amuletunwesens», das «unserer ganzen

Anschauungsweise, dem gebildeten und ästhetischen Sinne ganz fremd ist»,
der Reaktion zu dienen14. Dabei steht Abraham Geiger auf dem gleichen
philosophischen Boden wie Leopold Zunz, der kantischen Reduktion der Religion auf
die Moral. «Alles, schreibt Kant, was ausser dem guten Lebenswandel der
Mensch noch zu tun können vermeint, um Gott wohlgefällig zu werden, ist
blosser Religionswahn und Afterdienst Gottes»15. Immerhin hatte Kant dem
Kultus eine gewisse Hilfsfunktion bei der Verwandlung der Religion in die Moral

eingeräumt. In diesem Rahmen bewegt sich die Predigt von Leopold Zunz.
Abraham Geiger musste der Symbolismus dagegen als Reaktion auf die
Bestrebungen zur Kult- und Liturgiereform erscheinen. Der Reformer möchte ganz
unsentimental den überkommenen «nackten Formenglauben» abschaffen und
stattdessen eine zeitgemässere Form für den wesentlichen Inhalt der Religion
finden.16 Auf die Vorstellung, dass eine zeitgemässe Form für einen gegebenen
Inhalt zu suchen ist, erwidert S.R. Hirsch grundsätzlich, dass der Inhalt nur durch
die Form gegeben ist, dass der Mensch den wesentlichen Inhalt der göttlichen
Lehre ja nicht in sich selbst finden kann und deshalb auf die göttlichen Formen,
die sie ihm mitteilen angewiesen bleibt; ein Inhalt, «den Gott dem Menschen in
der von ihm angeordneten symbolischen Handlung zur innigsten Aneignung
darreicht, der also durch die symbolische Handlung in dem Menschen erst erzeugt
werden soll, darum ist in der Thorah diese symbolische Handlung das erste,
ursprünglichste, wichtigste, ist eine Gottessprache an den Menschen»17.

Die Erörterung der theologischen Voraussetzungen zur jüdischen Symbolik
ist unumgänglich. Gegen eine jüdische Symbolik werden theologische Einwände

gemacht18. Eine echte theologische Symbolik scheint im Gegensatz zu
tribalen, nationalen und kultischen Symbolen grundsätzlich unmöglich zu sein.
Hier verläuft scheinbar die Demarkationslinie zwischen Judentum auf der einen
und Heidentum und Christentum auf der anderen Seite.

Negative Theologie und Negation der Theologie

Gegen theologische Symbole spricht augenscheinlich das Bilderverbot (2
Mose 20,3-6). Es verbietet nicht nur Götzenbilder, sondern auch Gottesbilder. Das
wird begründet; «Ihr habt keinerlei Gestalt an dem Tag gesehen, da der Ewige zu
euch am Horeb aus dem Feuer sprach» (4 Mose 4,15). Gott hat sich nicht sehen
lassen, deshalb ist es auch verboten, ihn z.B. durch «das Abbild eines Mannes oder
Weibes» (17) oder irgend eines Geschöpfes vorzustellen. Genau das will aber die
theologische Symbolik: Das Unsichtbare irgendwie sichtbar machen. Romantische

Symbolisten wie F. Creuzer, F.W.J. Schelling, der philosophische Lehrer von

208



Isaac Bernays, haben in der mythologischen und theologischen Symbolik eine
wirkliche Verkörperung des Göttlichen gesehen19. Unter den jüdischen
Religionsphilosophen vom Altertum bis zur Gegenwart gibt es einen breiten Konsens, dass

Gott weder sinnlich noch begrifflich dargestellt werden kann, weil ein Vergleich
des Schöpfers mit seinen Geschöpfen nicht nur unzulässig, sondern unmöglich ist.
Die negative Theologie, deren prominentester Vertreter im Judentum wohl Moses
Maimonides ist, schlägt bei modernen jüdischen Denkern in eine Negation der
Theologie um. S.R. Hirsch hält die Rede von einer «jüdischen Theologie» für die
grösste «Gedankenlosigkeit»20. Einwände gegen eine positive Theologie finden
sich bei Hermann Cohen21, Leo Baeck22, Martin Buber23, A.J. Heschel24 u.a. Ein
apophatischer Zug findet sich aber auch in den Werken jüdischer Religions- und
Gesellschaftskritiker, Schriftsteller und Künstler wieder, die sich nicht im engeren
Sinn der jüdischen Tradition zugehörig fühlen, wie E. Fromm25, Th.W. Adorno,
Leo Löwenthal26, Franz Kafka27 u.a. Besonders interessant ist natürlich die
Dialektik von Ikonoklasmus und Ästhetik in der jüdischen Kunst. Das ist das Thema

von Arnold Schönbergs Oper «Moses und Aron». Adorno hat gezeigt, wie der
Komponist sein Werk unter das Gesetz des Bilderverbots stellt und daran scheitert,
«das Unterbrechende... Musik werden» zu lassen28. Ganz allgemein resultiert aus
einer am Bilderverbot orientierten Ästhetik die Ablehnung der klassischen
Nachahmungsfunktion. Anstelle des Ähnlichen tritt das Unähnliche, das Verfremdete,

das abstrakte Bild, die Zäsur29.

Mit der Negation allein lässt sich freilich noch keine Religion machen. Die
Synagoge kann sich nicht mit reiner Anagogie zufriedengeben. Wie kann Gott, der
durch seine Abwesenheit glänzt, im religiösen Leben vergegenwärtigt werden?
Moses Maimonides las Psalm 65,2 ganz im Sinne seiner negativen Theologie: «Dir
wird im Schweigen Lob zu Zion»30 und betrachtete die kurzen Aretologien im
vorgeschriebenen Gebet als Zugeständnis an die Tradition. Die Opfer in Anwesenheit
Gottes fasste er um so mehr als eine Konzession an eine primitive Entwicklungsstufe

der Religion auf31. Und der Gottesdienst im weitesten Sinn, die Mizwoth?
Vor allem muss man sich klar machen, was das Bilderverbot nicht verbietet.

Gott soll und kann nicht durch ein Abbild seiner Geschöpfe dargestellt werden.
Das schließt aber nicht aus das die Geschöpfe Bilder Gottes wären. Vom
Menschen, und zwar vom Mann und Weib, heisst es ja ausdrücklich, dass Gott sie ihm
ähnlich schuf32. Die Menschen sind also lebendige Gottesbilder33. Was folgt aus
dieser Einschränkung für die negative Theologie und die jüdische Symbolik? Der
transzendente Gott stellt sich im Menschen symbolisch dar. Nicht so sehr, wie die
jüdische Religionsphilosophie im Anschluss an Piatons Wort von der
«gottgestaltigen» Seele dachte, in seiner geistigen34, oder wie die Kabbalah im
Anschluss an anthropomorphe Visionen der jüdischen Mystiker meinte, in seiner
leiblichen Verfassung35, sondern wie schon die Bibel nahelegt in seiner Macht, in
der Herrschaft, die er über alle anderen Kreaturen ausübt36. Der Mensch ist in der
Schöpfung als Repräsentant Gottes ermächtigt - und kann diese Macht
missbrauchen. Das ist das Problem der jüdischen Moraltheologie37. Wie die verliehene

Macht gebrauchen, ohne sie zu missbrauchen? Wie dem göttlichen Vorbild
gerecht werden und ihn in der Welt darstellen. Das ist auch das Problem der
jüdischen Symbolik. Dabei geht es um symbolische Handlungen und Unterlassungen-
nicht um Vorstellungen, um Bilder.

209



Die handelnde Symbolik

Nach Isaac Bernays unterscheidet sich das Judentum vom Heidentum nicht
durch den Verzicht auf theologische Symbolik. Der Unterschied besteht
vielmehr darin «dass sich das Heidentum und das paganisierte Christentum in eine
plastischen und das Judentum in einer handelnden Symbolik ausdrückt38». Dabei
geht es dem orthodoxen Rabbiner nicht etwa um einzelne symbolische Akte,
sondern um einen Inbegriff des ganzen mosaischen und rabbinischen Gesetzes.
Das «Gesetzesband das der Gott zwiefach um das Volk wand», hat Bernays
zufolge eine doppelte Funktion: Erstens bildet es «seine handelnde Manifestation
in Opfer und Recht symbolisch ab und nach»39, so dass der durch das Gesetz
vollkommen in Anspruch genommene Mensch schliesslich «das redende Symbol
wird eines göttlich-menschlichen Handelns, und eines menschlich-göttlichen
Lebens»40. Zweitens bildet es eine «Ringmauer um das Volk» wider das
Heidentum, die um so stärker war als das «Cerimoniell» der «handelnden
Symbolik» die Gemeinschaft prägte.41 Die Ursache für die Assimilation der
Juden, die «als Findelkinder der Gegenwart, losgebunden und wild, über die
unmodischen Schranken des Gesetzes galant... hüpfen», ist nach Bernays die
Ignoranz der uralten biblischen Symbolik und Weisheit. Schuld daran sei vor
allem Moses Mendelssohn, der «elegante Schüler» Christian Wollffs.42

Es war gerade Moses Mendelssohn, der in seinem für die moderne jüdische
Apologetik grundlegenden Werk «Jerusalem, oder über religiöse Macht und
Judentum»43, das Judentum als göttliches Zeremonialgesetz beschrieben hatte.
Im bürgerlichen Jahrhundert büsste das Wort «Zeremonie» seine politische und
gesellschaftliche Realität ein. S.R. Hirsch konnte 1855 nicht mehr verstehen, wie
Moses Mendelssohn die heiligsten Gesetze mit einem Wort bezeichnen konnte,
das mehr als jedes andere «das äusserlich Feierliche und innerlich Hohle einer
Handlung» meint.44 Er hielt zwar nicht M. Mendelssohn, wohl aber diesen
«ursprünglich vielleicht unschuldig gemeinten Namen» für die Ursache der religiösen

Misere: «Man hatte nur das Wort "Zeremonialgesetz" zu lehren, so trug jeder
von selbst die Berechtigung im Busen, sich nach Belieben Dispens zu erteilen».45
In den Lexika des XVIII. Jhds war aber die Bedeutungsmannigfaltigkeit- und
Wertigkeit des Begriffs viel grösser.46 Er bezeichnet die symbolische Handlung
im weitesten Sinn. Die hatte natürlich wenig mit den naturwüchsigen Symbolen,
den ewigen Archetypen und theogonischen Inkarnationen der romantischen
Symbolisten zu tun. Christian Wolff definiert die Zeremonie als ein bewusst und
willkürlich gesetztes Erinnerungszeichen zur moralischen Stimulierung und
Konditionierung.47 Für die Christen sei z.B. das Bildnis des gekreuzigten Christus

in der Kammer ein solches Zeichen. Ebensogut könne aber auch die
Schnupftabakdose oder jeder andere Gebrauchsgegenstand diesen Zweck erfüllen.48

Das sei auch die Funktion der Zeremonialgesetze (legem ceremoniarum),
die Gott durch Mose seinem Volk gegeben hat.49 Dies ist der terminologische
Hintergrund für den Zeremonialbegriff Moses Mendelssohns, der jedoch den
spröden Konventionalismus seines philosophischen Meisters nicht teilt.

Das Zeremonialgesetz, so Mendelssohn, ist eine lebendige Art von Schrift,
in der das Judentum Gott vor der Welt bezeugt50. Die Zeremonien verweisen als

Erinnerungs- und Bekenntniszeichen aber nicht nur willkürlich auf theologische

210



und moralische Belehrungen, sie sind darüberhinaus das beste Mittel, den wahren

Gottesbegriff darzustellen. Denn die Züge dieser Schrift aus rituellen
Zeichenhandlungen verschwinden wieder - ein Schriftbild, das sich zur Darstellung

eines bilderlosen Gottes eben besonders gut eignet.51 Anders die Bild- oder
Lautschrift. Die Bilderschrift bannt den Sinn im Bild, so dass die Gefahr besteht,
dass das Sinnbild — z.B. der Mythos — zu einem eigenmächtigen Bild, zu
einem Fetisch wird.52 Dagegen konserviert die Lautschrift den Sinn im Toten
Buchstaben. Eine Verwechslung von Zeichengestalt und Zeichengehalt ist hier
zwar nicht zu befürchten, wohl aber, dass der im toten Buchstaben aufbewahrte
Sinn, aus seinem lebendigen religiösen Deutungszusammenhang gerissen, seine
Bedeutung verliert53, wie M. Mendelssohn mit Talmud-Zitaten, aber Piaton und
Rousseau im Hinterkopf schreibt, zum abstrakten Buchwissen wird.54 Die
Gebärdenschrift des Rituals vermeidet beide Nachteile. Sie deutet den Sinn
gestisch nur an und will ausgedeutet werden; sie stellt ihn anschaulich vor,
verdinglicht ihn aber nicht zu einer bildlichen Vorstellung. Die Gebärdenschrift
ist, wie der englische Philosoph Francis Bacon einmal gesagt hat, so flüchtig wie
das gesprochene Wort und so anschaulich wie die Hieroglyphe.55 Diese
zeichentheoretischen Überlegungen sollen zeigen, dass das Zeremonialgesetz für die
theologische Symbolik des Judentums prädestiniert ist. Doch mehr als ein paar
magere Hinweise zur Durchführung dieses Ansatzes finden wir bei Moses
Mendelssohn nicht. In seinem Pentateuch-Kommentar zu 4 Mose 15,39, dem
Gebot der Zizijjot, erwähnt er nur, dass das Judentum im Gegensatz zu den Heiden,

seinen Glauben nicht durch Bilder- oder Knotenschrift, sondern durch
symbolische Akte (Maassijm upeulot mejuchadot) ausdrückt und durch
Erinnerungszeichen (Ottot wessijmamanej hasechijrah) einschärft.56

Anders als sein Lehrer Isaac Bernays hatte S.R. Hirsch Respekt vor
Mendelssohns Leistung. In seinen «Neunzehn Briefen über Judentum»57, das

Manifest der deutschen Neo-Orthodoxie, merkt er an, dass bei Mendelssohn
über «Edauss eine Ansicht ausgesprochen wird, die, wenn sie von ihm oder
seinen Nachfolgern nur im einzelnen durchgeführt... worden wäre, vielleicht der

ganzen Folgezeit eine andere Richtung gegeben hätte».58 Unter «Edauss», d.h.
Zeugnisse versteht S.R. Hirsch justament «Tatsymbole», die die Lehren, die sich
aus den «Tatoffenbarungen» Gottes ergeben, dauernd vergegenwärtigen und
bezeugen.59 Das sind die «Zeremonien» Mendelssohns. Wie dieser hebt auch S.R.
Hirsch den pädagogischen Sinn der Zeremonien oder Edot hervor. Nach
Mendelssohn sollten die «Zeremonialhandlungen» die Lehre, im Gegensatz zum
christlichen Glaubenssymbol, nur indirekt mitteilen und so den Lernenden zu
Fragen und den Lehrer zu lebensnahen Antworten, zu einer sokratischen
Maieutik veranlassen.60 S.R. Hirsch unterstreicht ebenfalls einen didaktischen
Aspekt der rituellen Symbole. Die Lehre soll das Leben verändern. Nun eignet
sich aber die symbolische Handlung viel besser dazu, den Graben zwischen Lehre

und Leben zu überwinden als der blosse Gedanke oder der tote Buchstabe. In
der «Symboltat» stellt sich der Gedanke schon als «Entschluss», als Tat dar61.

Was sagt diese «bedeutungsvolle Tatsprache» aus? S.R. Hirsch hat versprochen,
die «Gottessprache» der Mizwot zu dechiffrieren.

211



Die Gottessprache des Schweigens

Samson Raphael Hirsch hat sein Versprechen mehr als eingelöst. Seine

weitschweifige Symbolik der Gebote steht in einem merkwürdigen Gegensatz
zur Wortkargheit von I. Bernays und M. Mendelssohn. Und doch ist die breite
Durchführung ihres symbolistischen Programms bei Hirsch ungefähr die
obstinate Variation zu einem einzigen Thema: Gott ist der Herr - nicht der
Mensch! Gebote wie Challa, Bechor, Orlah, Chadasch, Jowel, Schemittah,
Trumah, Bikkurim62 bekunden ausdrücklich, dass die Erde des Herrn ist. Indem
der Israelit seinen Grund und Boden periodisch nicht nutzt, seine Erträge nicht
nach Belieben geniesst - kurz demonstrativ Verzicht tut, bezeugt er die
Herrschaft Gottes. In diesem Zusammenhang spielt der Schabbat bei S.R. Hirsch, wie
in der gesamten modernen jüdischen Homilie und Apologetik eine grosse Rolle.
S.R. Hirsch stellt den Schabbat als die religiöse Antwort auf die Hybris der
Moderne dar.

Die menschliche Produktivität ist das Ebenbild der göttlichen Kreativität
und der Schabbat - halachisch, die Unterlassung produktiver Arbeit,63 ist daher
das Unterpfand, dass die Imitation Gottes nicht zur Usurpation gerät: «Sehen Sie
nicht», fragt Hirsch seinen fiktiven Briefpartner, «wie in jedem Augenblick, da
Sie am Schabboss Ihre Hand von M'locho zurückhalten, Sie Gott als den alleinigen

Schöpfer und Herren beurkunden?... Sehen Sie nicht, wie auch die leiseste,
müheloseste Produktion am Schabboss Wegleugnung Gottes ist als Herren und
Schöpfer der Welt, Sichselbsteinsetzen ist auf Gottes Thron.»64.

In seinem halachischen Kompendium, «Chorew. Versuche über Issroels
Pflichten in der Zerstreuung»65 unterstreicht S.R. Hirsch immer wieder das Paradox,

dass das Tatsymbol des Schabbat im Nichtstun, im «Nichtwerküben»
besteht.66

In einer Artikelserie über den Schabbat im ersten Jahrgang seiner Zeitschrift
«Jeschurun» spitzt er das Paradox religiös zu: Nicht etwa Gebet und Predigt
zeichnen den Schabbat aus: «'Tssur M'lacha", "Werkenthaltung", das ist das

Zeichen, das dein Gott an jedem Schabbat von dir erwartet.»67
Und in einem anderen Aufsatz aus der gleichen Zeit spricht Hirsch von der

«symbolischen Gottessprache des Issur Melacha».68 Am nachdrücklichsten
formuliert Hirsch diesen Gedanken in seinen «Grundlinien einer jüdischen
Symbolik»: «Es kann das Nichtarbeiten am Sabbat nicht nur ein Mittel sein, um
nun Zeit und Musse zu anderen Übungen zu haben, in denen sich die eigentliche
Feier des Sabbats vollzöge, sondern es muss in dem Nichtarbeiten am Sabbat
selbst die eigentliche wirkliche und wahrhaftige Feier zum Vollzuge kommen, in
diesem Nicht-Werk-Schaffen muss selbst das Zeichen... verwirklicht werden,
somit die Werkunterlassung am Sabbat - durch und durch Symbol sein.»69

Die Gottessprache des Nichtstuns klingt merkwürdig dissonant in der Sprache

eines Rabbiners, die sonst vom Gehämmer der bürgerlichen Tunworte: gründen,

bauen, fortschreiten widerhallt; sie klingt dissonant in der Zeit und im Kreis
des Predigers. Die industrielle Revolution ist in Deutschland auf dem
Vormarsch; die Parteigänger der Neo-Orthodoxie sind die reichsten jüdischen
Unternehmer Frankfurts.70 Ihnen sagt S.R. Hisch: «Unsere Zeit, in welcher eben die

Bezwingung der Natur durch den Menschengeist, die Industrie, fast als der ein-

212



zige rettende Gott verehrt wird, dessen Altäre allein nie leer stehen — unsere Zeit
könnte des Sabbats entraten? 0, wäre uns nicht längst der Sabbat vom barmherzigen

Vater im Himmel gegeben, auf unseren Knien müssten wir ihn uns vom
Vater im Himmel erflehen, dass er, der Sabbat, uns vor uns selber rette... von der
Selbstvergötterung». Er hört seine Unternehmer erwidern: «Sabbat in unserer
Zeit! Allen Geschäften, allen Arbeiten in unserer blitzschnellen, donnereilenden
Zeit einen ganzen Tag Stillstand, Stillstand der Börse, den Werkstätten, den
Fabriken, den Dampfrossen — du gütiger Himmel! Wie wäre es möglich, der Puls
des Lebens würde stocken und zugrunde ginge die Welt!» Hirsch schärft ein: «Je
mehr du in deiner Zeit die Industrie alle Verhältnisse, alle menschliche
Beziehungen überflügeln siehst, je mehr du dich selbst von dem industriellen Strome
ergriffen fühlst, je mehr du davor zittern musst, dass du und dein Kind ganz in
diese industrielle Strömung versinken... je bedeutender das industrielle Moment
dir geworden, je kostbarer... deine Zeit, je mehr Gewinn oder Verlust an Tagen,
Stunden, Minuten für dich hangen, je stärker die industrielle Fessel, je grösser
das Sabbatopfer, umso gotterfüllter... heilige den Sabbat und preise den Sabbat,
und danke, danke innbrünstig für das rettende... Sabbatgeschenk.»71

An Luzidität und Aktualität hat Hirschs wortgewaltige Belehrung über den
Schabbat nichts eingebüsst. Die gleichen Argumente werden in der gegenwärtigen

Debatte um den arbeitsfreien Sonntag ausgetauscht. Doch hier geht es weniger

um die religiöse Zähmung des industriellen Golems als um die Implikationen
von S.R. Hirschs Beschreibung des Schabbats.

Das Zeichen, das mit dem Schabbat gesetzt wird, ist kein positiver, sondern
ein negativer Akt im Getriebe der Welt, eine demonstrative Pause. Darin ist der
Schabbat ein Paradigma zumindest aller negativen Gebote. Sie bezeugen die
Herrschaft Gottes durch symbolische Unterbrechungen. Der transzendente,
bilderlose Gott der negativen Theologie wird symbolisch in den Intermittenzen
der Zeit, in den Interstitien des Raumes, in den Intervallen der Bewegung, religiös

gesprochen in Akten der Heiligung dargestellt. Wenn es keinen Ort gäbe, der
Gott geweiht, keine Zeit, die ihm geheiligt, keine Pause, die ihm gegönnt, kein
Produkt, das ihm reserviert wäre, dann gäbe es kein Zeugnis für Gott in der Welt,
dann hätte man Gott aus der Welt verdrängt, dann wäre er gleichsam nicht da.72

Es ist freilich paradox, dass Gottes Dasein in der Welt, die Gottesebenbildlich-
keit des Menschen, die menschliche Nachahmung Gottes gerade im Nichttun
und Nichtstun bestehen soll; es entspricht aber nicht nur der biblischen Begründung

des Schabbat als imitatio dei, sondern auch dem Gottes-"Bild" der negativen

Theologie. Hier haben wir das missing link zwischen Anagogie und Synagoge,

Negativer Theologie und Halacha.
Übrigens hat sich S.R. Hisch nicht wie seine Vorgänger damit begnügt, den

symbolischen Sinn der Mizwot zu eruieren, er erhob darüber hinaus den
Anspruch, den Sinn aller Dinim, aller Ausführungsbestimmungen der Rabbinen
daraus abzuleiten. Zur Begründung führt er das Bild Moses Mendelssohns vom
Zeremonialgesetz als Schrift an: «Jedes einzelne, spezielle Tun und Lassen im
Gesetzteil Edauss... bis hinab zum nimmer genug belächelten Nichtgenuss des

am Jaumtauw und Schabboss geborenen Ei's-Symbolausdruck; und die Sorgfalt
um sogenannte Kleinigkeiten nicht mehr lächerlich und nicht weniger vernünftig,

als deine Sorgfalt um klare, verständliche Sprache und leserliche Schrift.»73

213



So wie scheinbar sinnlose Zeichen in der Sprache und in der Schrift für die
Artikulation des Sinns unerlässlich sind, so sind die Dinim notwendig, um die
Mizwot zu artikulieren. Mit dem Bild der Halacha als Grammatik des jüdischen
Lebens und Zeugens rechtfertigt Hirsch auf einen Schlag die ganze Halacha.
Gleichzeitig macht er eine partielle Reform unmöglich, denn die Streichung
einer Grammatikregel würde die Sprache unverständlich machen. Dadurch gerät
S.R. Hirsch freilich unter einen umfassenden Rechtfertigungsdruck. Sein
pedantischer und manischer Deutungszwang erinnert oft an die gezwungenen
Allegoresen Philos. Das zitierte Verdikt von Maimonides74 trifft mehr als einmal
zu. Es ist aber nicht der entfesselte Symbolist, sondern der Entdecker der
«Gottessprache des Issur Melacha», der göttlichen Symbolik der Unterbrechung,
der göttlichen Stimme der Stille, der interessiert.

In seiner «Grundlinie einer jüdischen Symbolik» hat Hirsch auch die
berühmte Stelle aus den Eliasgeschichten 1 Könige 19,13 angeführt, die zehn Jahre

zuvor Felix Mendelssohn Bartholdy zu seinem Oratorium inspiriert hatte. Gott
lässt an dem verzweifelten Eiferer, der ein lautes, vernehmbares Grollen Gottes
vermisst, nacheinander Sturm, Beben und Feuer vorüberziehen. Jedesmal heisst
es: Gott sei nicht darin. Dann hört der Prophet eine stille leise Stimme (Kol
demamah daqah) — in der er Gottes Stimme erkennt. S.R. Hirsch kommentiert
dieses Symbol so: Gott belehrt, dass Gottes «Stimme am lautesten und wirksamsten

spricht, wenn sie zu schweigen scheint»75. Es ist, nebenbeibemerkt, auch
Mendelssohns Enkel, um mit Adorno76 zu sprechen, nicht gelungen, das
Unterbrechende Musik werden zu lassen.

Die handelnde ist nach S.R. Hirsch eine schweigende Symbolik. Er
beschreibt z.B. das Ritual des Abendmahls vor dem Auszug aus Ägypten — «was
wäre da nicht zu sagen, zu sprechen, zu reden, zu predigen, zu belehren, zu
begeistern, vorzustellen und zum Bewusstsein zu bringen? Und was wird gesprochen?

Kaum etwas?»77. Oder die Priester - und Tempelweihe — «was gab's da
nicht für Installierungs- und Antrittsreden zu halten, Instruktionen und Ermahnungen

an die zu Installierenden und an das Volk zu richten, Einsegnungen und

Weihegebete zu sprechen. Und was sehen wir statt all dieses?»: Ein von Hirsch
in aller Ausführlichkeit beschriebenes, sieben Tage lang dauerndes, schweigendes

Zeremoniell78. Hier hat Hirsch treffsicher einen charakteristischen Zug des

Zeremoniells erfasst. Dieser Zug ist von ausländischen Gesandten am spanischen

Hofzeremoniell, dem strengsten Europas, immer wieder aufgefallen.
Während der Mahlzeiten des Königs herrschte bis auf das Gebet absolutes
Schweigen79. Die Etikette verlangte auch die vollkommene Kontrolle der körperlichen

Ausdruckssprache, der Gestik und Mimik. Das Zeremoniell drückt eben
nicht aus, sondern beeindruckt durch gravitätische Contenance. Die
Sprachlosigkeit schafft Distanz — das ist die Botschaft der absoluten Macht, die
auch nicht angesprochen, nicht zur Verantwortung gezogen werden will. Die
wechselseitige Beeinflussung des absolutistischen und kirchlichen Zeremoniells
ist beschrieben worden80. Auch das religiöse Zeremoniell soll in seiner
hieratischen Strenge eher abschrecken als ansprechen. Für S.R. Hirsch ist das

Zeremoniell freilich eine verschlüsselte Gebärdensprache, die die religiösen
Inhalte prägnanter, feierlicher, erhebender ausdrückt, als es die gesprochene Sprache

zu tun vermag. Die stummen Gebärden bilden in seinen Augen eine

214



artikulierte Zeichensprache, die er restlos zu verbalisieren sich vorgenommen
hat. So wurde er paradoxerweise zum redseligsten jüdischen Symbolisten seit
Philo. Der Ansatz jedoch, das jüdische Ritual als theologische Symbolik zu deuten,

einen Zusammenhang zwischen der jüdischen theologia negativa und der
Halacha herzustellen, die zivilisationskritischen Tendenzen jüdischer Existenz
zu betonen, scheint mir nach wie vor wichtig.

ANMERKUNGEN

1. Josef Stern, Gesture and Symbole, in: Arthur A. Cohen, Paul Mendes-Flohr (Hrsg.),
Contemporary Jewish Religious Thought, New York, 1987, S. 275-283. Israel
Scheffler, Ritual and Reference, in: Synthese 46 (1981) S. 421-444.

2. Abraham J. Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, Untersuchungen zum Gebet und
zur Symbolik, Neukirchen-Vluyn,2 1989, S. 83-104.

3. Moses Mendelssohn als Urgrossvater der Neoorthodoxie zu bezeichnen, ist ungewöhnlich.

Freilich hat sich der Stammbaum der Denominationen in der nächsten und
übernächsten Generation auch in anderen Richtungen gegabelt, vom leiblichen Stammbaum

ganz zu schweigen. Im gleichen Sinn, Simon Bernfeld, Moses Mendelssohns Wirken im
Judentum, in: Encyclopaedia Judaica (Hrsg.), Moses Mendelssohn zur 200 - jährigen
Wiederkehr seines Geburtstages, Berlin 1929, S. 69-98, bes. S. 79.

4. RaSCHI zu 4 Mose 15,39 zitiet einen älteren Midrasch
5. BT Menachot 43b. Die Farbsymbolik wird R. Meir zugeschrieben. Neben der

symbolischen Deutung wird hier auch eine apotropäische Deutung der Zizijjot, Tefillin
und Mesusot von R. Elieser b. Jakob überliefert. Sie seien ein dreifacher Schutz
gegen die Sünde. Das bedeutet zwar noch nicht, dass es sich um Amulette zur Abwehr
böser Geister handelt. Gegen eine solche magische Bedeutung wendet sich aber v.a.
die liberale Polemik. Neben der magischen hat wohl eine mechanistische Interpretation

der Zizijjot Anstoss erregt. In einer Baraita heisst es, dass die Zizijjot nicht nur
ein Symbol, sondern auch ein Äquivalent aller Mizwot seien.

6. Der Bibel'sche Orient, II. Heft, München 1821, S. 4 Hans Bach, «Der Bibel'sche Orient
und sein Verfasser», In: Zeitschrift für die Geschichte der Juden in Deutschland 7 (1)
Berlin 1936, S. 1-33. Bach hat die Autorschaft des Chacham Bernays nachgewiesen.

7. Der Bibel'sche Orient, II. Heft, München 1821, S. 4.
8. Gesammelte Schriften, 3.Bd, Frankfurt a.M. 1906, S. 348-369.
9. Ebd.S. 361.

10. BT Schabbat 108a.
11. Findig ist die symbolische Deutung der viereckigen Form der Tefillin-Gehäuse. Während

die natürlichen Formen in der Regel rund sind und auf eine «unfreie organische
Kraft» verweisen, sind die eckigen Formen «das Zeichen des gedankenvoll frei gestaltenden

und bauenden Menschen». Der Kreis ist das Symbol der Unfreiheit, das Quadrat das

Symbol der Freiheit. Da nun die Tefillin «in verjüngtem Massstabe die von uns dem
göttlichen Gesetze auf Erden zu bereitende Stätte vergegenwärtigen», müssen ihre Gehäuse,
ihre Häuser (Batitjm) viereckig sein. Der Symbolist fühlt sich bemüssigt zu erklären,
weshalb die Bienenwabe nicht rund, sondern hexagonal ist. Ebd. (Anm.8) S. 360. Vollends

verschroben, stellenweise abstrus sind Hirschs symbolische Erklärungen zum
vierarmigen Schin an der Aussenwand des Hauses der Kopf-Tefillin. Ebd. S. 362-367.

12. «Mischttaggea Schiggaon Aroch», Vgl. Führer der Verirrten, Tl.III, Kap. 26 hebr.
v.S.ibn Tibbon, Jerusalem, Mossad Harav Kook, 1987, S. 467.

215



13. Rezension von Hirschs «Neunzehn Briefe über Judenthum...» in: Wissenschaftliche
Zeitschrift für jüdische Theologie, 3.Bd. (1837) S. 86f.

14. A. Geiger bezieht sich auf die 1822 verfasste und im Jahrbuch für Israeliten 2 1843-
1844) S. 133ff erschienene Betrachtung «Thefillin». Vgl. Alexander Altmann, Zur
Frühgeschichte der jüdischen Predigt in Deutschland: Leopold Zunz als Prediger,
Ders., in: Von der mittelalterlichen zur modernen Aufklärung. Studien zur jüdischen
Geistesgeschichte, Tübingen 1987, S. 288-294. Zitat aus dem Brief von Geiger an
Zunz vom 19.3.1854 ebd. S. 294.

15. I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Königsberg,
17932, S. 261. Bei Kant gesperrt.

16. A. Geiger, Der Formenglaube in seinem Unwerthe und in seinen Folgen, in: Wissen¬
schaftliche Zeitschrift für jüdische Theologie 4. Bd. (1839) S. 12. Flier anerkennt Geiger

die «religiösen Ceremonien» als Erinnerungszeichen, die religiöse Belehrungen
oder moralische Verpflichtungen vergegenwärtigen, unter der Voraussetzung, dass sie
«in der That belebend» wirken, d.h. auch den «localen Verhältnissen» angepasst sind;
er verwirft sie jedoch, wenn die «nackte Formenübung» zum Selbstzweck wird, etwa
durch eine «Theorie des Hundegehorsams» gerechtfertigt, gerade durch die Übung
unverständlicher Bräuche zu «wedelndem Gehorsam zu erziehen». Vgl. z.B. die
Rechtfertigung der Chukkijm in BTJoma 67b. Als Training zum Gehorsam hat auch
Spinoza die «Zeremonien» beschrieben. Insbesondere fasste er die Mesusot und die
Tefillin als «Zeichen» auf, die «beständig an den Gehorsam gemahnen sollten.»
Theologisch-Politischer Traktat, 5. Kap., Sämmtliche Werke, 3. Bd., Hamburg, 19766, S.

87, 10-13. Als «Afterdienst (cultus spurius)» hat Kant Zeremonien bezeichnet, die
nicht als moralisches Mittel, sondern als religiöser Selbstzweck aufgefasst werden.
Ebd. (Anm 15) S. 229. Geiger beruft sich freilich auf die Propheten, die mit «Feuereifer

gegen Ceremonien zu Felde zogen, welche verknöchert waren und ihrem Zwecke
nicht mehr entsprachen» ebd. S. lOf. Nachdem die «Ceremonien» ihren eigentlichen
Sinn verloren hatten, wurden sie «Gesetze», Gegenstände einer wuchernden
halachischen Kasuistik und einer abergläubischen kabbalistischen Magie. Ebd. S. 1 lf.

17. Gesammelte Schriften, 1. Bd., Frankfurt/M, 19082, S. 87.
18. Vgl. z.B. A.J. Heschel (Anm. 2), S. 84.
19. Friedrich Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der Griechen,

18101 -1812,1819-18222 (völlig überarbeitete Auflage, nach der wir zitieren), 1. Buch, 1.

Cap., §5, Bd. 1, §5 S. 9f. Creuzer versteht das Symbol nicht im ursprünglichen Sinn als

Erkennungszeichen, sondern im spätantiken, neuplatonischen Sinn als «göttliche Anzeige»

ebd. §6, S. 11. Vgl. Edouard des Places, Jamblich und die chaldäischen Orakel, in:
Clemens Zintzen, Die Philosophie des Neuplatonismus, Darmstadt 1977, S. 302f. Über
die romantischen Symboltheorien vgl. Bengt Algot Sprensen, Symbol und Symbolismus
in den ästhetischen Theorien des 18. Jahrhunderts und der deutschen Romantik,
Kopenhagen 1963, S. 248ff. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen
19754 (1. Aufl. 1960), S. 66-77. Tzvetan Todorov, Théorie du symbole, Paris 1977, S.

179-266. Götz Pochat, Der Symbolbegriff in der Ästhetik und Kunstwissenschaft, Köln
1983, S. 32-52. Walter Benjamin hat in seiner Dissertation an Creuzers Symbol-Begriff
angeknüpft. Vgl. Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt/M 1963, S. 179-183.
Gershom Scholems Symbol-Begriff, mit dem er die mystischen Symbole der Kabbalah
erschliesst, beruft sich ebenfalls auf Creuzer und Benjamin. Vgl. Die Jüdische Mystik in
ihren Hauptströmungen, Frankfurt/M 1967, S. 28-30.

20. Ebd. (Anm. 17) S. 89.
21. Für Cohen ist es «die Probe des wahren Gottes, dass es kein Bild von ihm geben kann.

Er kann nie durch ein Abbild zur Erkenntnis kommen, sondern einzig und allein nur
als Urbild, als Urgedanke, als Ursein. «Vgl. Religion der Vernunft aus den Quellen
des Judentums, 19292, Repr., Darmstadt 1966, S. 66.

216



22. Mythologie und Theologie sind nach Leo Baeck ein MissVerständnis der poetischen
Gleichnisse des göttlichen Geheimnisses; dagegen — nicht gegen Gleichnisse, die
sich ihrer Ungleichheit stets eingedenk bleiben, richte sich das Bilderverbot. Vgl.
Das Wesen des Judentums. 19254, Repr., Darmstadt, 1965, S. 98 u.a.

23. Nach Martin Buber kann man authentisch nicht über, sondern nur zu Gott sprechen;
die Theologie gehöre dagegen nicht zur «lebendigen Religion», sondern zu ihren
«Aussenbezirken». Vgl. Werke, 1 Bd., München, Heidelberg, 1962, S. 680.

24. Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums, Neukichen-Vluyn 1980,
S. 142ff u.a. (engl. EA New York 1955).

25. Ihr werdet sein wie Gott, Hamburg 1980, S. 18-53 (engl. EA, 1966).
26. Hatte die modernere Religionskritik das Gottesbild als abgespaltenes Wunschbild

des Menschen entlarvt und als künftiges Ideal der Geschichte aufgegeben, so haben
jüdische Vertreter der kritischen Theorie die antitheologische Erbschaft als

antiideologische Botschaft eingebracht. So Leo Löwenthal in einem Gespräch mit
Martin Greffrath: «Ich glaube freilich, dass ein jüdisches Element... in den meisten
von uns bewusst oder unbewusst lebte im Sinne von "es kommt noch", also der
Hoffnung, des Unaussprechbaren, das man nicht kennen kann, das man nur ahnen kann,
das man nur negativ bestimmen kann.» Schriften Bd. 4, Frankfurt/M 1984, S. 303.

27. Berufene Interpreten wie Gershom Scholem, Walter Benjamin, Maurice Blanchot
haben in Kafka den modernen Dichter der theologia negativa gesehen.

28. Theodor W. Adorno, Ein sakrales Fragment (Vortrag v. 1963), Gershom Scholem
gewidmet, Gesammelte Schriften Bd. 16. Frankfutrt/M 1978, S. 454-475, Zit. S. 468.

29. Gertrud Koch, Mimesis und Bilderverbot in Adornos Ästhetik, in: Babylon. Beiträge
zur jüdischen Gegenwart 6 (1989) S. 36-45.

30. Führer der Unschlüssigen, I 59, übers. v.A. Weiss, Hamburg 19722, Bd. I. S. 207.
31. Ebd. (Anm 30), III, 32, Bd.II, 2. Buch, S. 197-208; III, 46, S. 284-302. Die Abschaf¬

fung der Opfer zugunsten des Gebets auf der primitiven religiösen Entwicklungsstufe,

entspräche, so Maimonides im irrealis, der Abschaffung des Gebets zugunsten
eins Gottesdienstes «nur im Denken» auf unserer Entwicklungsstufe ebd. S. 199f.
Zur neueren Literatur über die klassische Streitfrage, wie Maimonides mit einem
solchen Standpunkt als einziger Dezisor die Opfergesetze kodifizieren und ihre
Wiedereinführung in der messianischen Zeit in seiner Mischneh Torah verlangen
konnte (Hilchot Melachijm, 11,1, Rambam Leam, Jerusalem, 19877, Bd. 9, Buch 2,
S. 412), vgl. Yizchak Ähren in: Udim VII-VIII, Zeitschrift der «Rabbinerkonferenz»
in der Bundesrepublik Deutschland, Frankfurt-Luxemburg.

32. 1 Mose 1,27; 5,3; 9,6; Ps. 8,5, Sir. 17,2-4.
33. Zum Menschen als Symbol Gottes, vgl. A.J. Heschel ebd. (Anm 2) S. 88-90.
34. Phaidon 95c, Nomoi 726.
35. Joseph Dan, Imago Dei in: Arthur A. Cohen, Paul Mendes-Flohr (Hrsg.), ebd. (Anm.

1), S. 473-478.
36. Herrschaftsauftrag und Ebenbildlichkeit werden in der Bibel assoziert, vgl. Ps.8,6ff;

Sir, 17,2-4. In 1 Mose 1 ist zwischen Ebenbildlichkeit und Herrschaftsauftrag der
Segen eingeschaltet; in 1 Mose 5 fehlt der Herrschaftsauftrag ganz; in 1 Mose 9,6
folgt er automatisch (7), obwohl dort ein anderer Zusammenhang behandelt wird. In
der babylonischen Königsideologie ist der König bekanntlich das Abbild Marduks.
Das Bild vertritt den Herrscher, sichert seine Allgegenwart. Daraus leitet Weish. 14,
12-21 den Götzendienst ab. Das Götzenbild im Herrschaftsgebiet Gottes wäre demnach

angemasste Herrschaft, ein Staatsverbrechen, Hochverrat.
37. Moses Maimonides, Führer der Unschlüssigen, I, 54, ebd. (Anm30), Bd. 1, S. 177-

185. Ders., Mischneh Torah, Hilchot Deot 1,6, ebd. (Anm 31) Bd. 2, S. 52. Moses
Cordovero, Tomer Deworah, I. Das populäre moraltheologische Traktat beginnt mit
dem Satz: «Es geziemt dem Menschen, seinem Schöpfer zu gleichen...» (Haadam

217



rauj schäjitdamäh lekono) und benutzt die Ebenbildlichkeit zu den Eigenschaften
Gottes als Leitfaden. Eine ausdrückliche Thematisierung der Ebenbildlichkeit als
Macht- und Herrschaftsproblem bei R. Chajjm Woloschiner, Näfäsch Hachajjm, I, 2
und 3, Bnej Brak, 1989, 2-5.

38. Der Bibel'sehe Orient, ebd. (Anm.6), II, S. 40.
39. Ebd. I, S. 40.
40. Ebd. I, S. 37.
41. Ebd. II, S. 10 u.a.
42. Ebd. II, S. 54ff.
43. Wir zitieren nach der Erstausgabe Berlin 1783.
44. Jeschurun, Uhrg. (1854/55), S. 71.
45. Ebd. gesperrt.
46. Eine Untersuchung der Bedeutungsmannigfaltigkeit und-wertigkeit des Zeremo-

nialbegriffs im XVIII.Jhd. werde ich demnächst veröffentlichen.
47. «Ceremoniae sunt signa eorum, quorum in executione propositi alieujus meminisse

debemus» (Zeremonien sind Zeichen der Dinge, deren wir uns bei der Ausführung
irgendeines Vorsatzes erinnern müssen.), Philosophia practica universalis, methodo
scientifica pertractata, Pars II, Cap.II, §442, 1738/39, Gesammelte Werke, II. Abt.,
Bd. 11, S. 421.

48. Ebd. §441, S. 420.
49. Ebd. §443, S. 422f. Obwohl das mosaische Zeremonialgesetz durch den neuen Bund

aufgehoben sei, so Chr. Wolff, bleibe es doch der «christlichen Freiheit» überlassen,
vernünftige Zeremonien als Erinnerungszeichen einzusetzen.

50. Ebd. (Anm. 43), 2. Ab., S. 60, 93f, 116.
51. Ebd. S. 94f.
52. Ebd. S. 80ff.
53. Ebd. S. 60ff, 95: «Bilder und Bilderschrift führen zu Aberglauben und Götzendienst,

und unsere alphabetische Schreiberey macht da Menschen zu spekulativ. Sie legt die
symbolische Erkenntniss der Dinge und ihrer Verhältnisse gar zu offen auf der
Oberfläche aus».

54. Mendelssohns kulturkritische Urteile über die Schrift, dem «toten Buchstaben» und
dem «Buchstabenmenschen» ebd. S. 60-63 knüpfen fast wörtlich an Piatons Schriftkritik

an, vgl. Phaidros 274c, Werke, Darmstadt Bd. 5, 175ff; Piatons 7. Brief, ebd.
413ff und Rousseaus Invektiven gegen die Schrift und die Bücher in seinem
Erziehungsroman, Emile ou de l'Education, 1762, übers.v. Ludwig Schmidts,
Paderborn, 1971, S. 100, 259, 496. Diese Kritik gipfelt in den bekannten Ausruf:
«Ich hasse Bücher» ebd. 179. Mendelssohn zitiert aber das talmudische Verbot,
Halachot niederzuschreiben, ebd. S. 60f. Er bezieht sich auf BT Temura 14b. Vgl.
dazu, Peter Schäfer, Studien zur Geschichte und Theologie des rabbinischen
Judentums, Leiden 1978, S. 164ff.

55. De dignitatis et augmentis scientiarum, 16232, übers.v. J.H. Pfingsten, Pest 1783, S.

499.
56. Biur zu 4 Mose 15,39 Zusatz von Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften,

Jubiläumsausgabe, Bd. 18, Stuttgart-Bad-Cannstatt, 1990, S. 133. Mendelssohn
vergleicht die Zizijjot mit den Knotenschnüren der Inkas, den Quippus. In dieser Schrift
hätten sie ihre Geschichte aufgezeichnet, die nach dem Untergang ihres Reiches
nicht mehr entziffert werden konnte. In den zeitgenössischen Hypothesen zur Entstehung

der Schrift wurden Quippus in analoger Weise beschrieben wie bei
Mendelssohn. Vgl. z.B. Pierre Louis Moreau de Maupertuis, Abhandlung über die
verschiedenen Mittel, deren sich die Menschen bedient haben, um ihre Vorstellungen

auszudrücken (1756), in: Ders. Sprachphilosophische Schriften, Hamburg 1988,
S. 42,88 Anm 9. Anders als die traditionellen symbolischen Deutungen der Zizijjot,

218



die im Biur zitiert werden, verzichtet Mendelssohn darauf, ihre Knotenschrift zu
dechiffrieren. Er stellt nur fest, dass die jüdischen Zeremonien und Erinnerungszeichen,

wie die Zizijjot, die Mesusot, die Tefillin vor der Degeneration der
hieroglyphischen Bilderschrift zu magischen Fetischen bewahren. Zu den
Hieroglyphen vgl. Mendelssohns Targum Aschkenas zu 2 M 7,11 ebd. Bd. 16, S. 57,
seinen Biur z.St. und den Verweis auf den Biur zu 1 Mose 41,7.

57. Wir zitieren nach dem Reprint des Morascha Verlags, Zürich 1987.
58. 18. Brief, ebd. S. 102, Anm. 1.

59. ll.u. 13. Brief, S. 59ff.
60. Moses Mendelssohn, Jerusalem..., ebd. (Anm 43), S. 59f, 95f, 116.
61. 13. Brief, ebd. (Anm 57), S. 66ff.
62. Wir führen die Gebote respektive nach der Zählung des Moses Maimonides mit den

Nachweisen aus der Schrift an: Absonderung der Teighebe (Nr. 133+), 4 M 15,20;
Heiligung der Erstgeburt der reinen Tiere (79 +), 5 M 15,19; Verbot der Baumfrucht
in den ersten drei Jahren (192 -), 3 Mose 19,23; Garbenopfer (44 +), 3 M 23,10;
Befreiung des Bodens (136ff +), 3 M25,9f; Brachlassen des Bodens im 7. Jahr
(134,135 +), 2 M 23,11.34,12; Absonderung der Hebe 126 +), 5 M 8,4; Darbringung
der Erstlinge (125 +), 2 M 23,19. Vgl. Die Neunzehn Briefe, ebd. (Anm 57), S. 66.

63. Zur Unterscheidung «produzierender Tätigkeit» (Melächät Machschäwät) und ande¬

ren Formen der Tätigkeit, vgl. ebd. (Anm 57), S. 68. Die Ansicht Hirschs, dass am
Schabbat ausschliesslich erstere untersagt sei, ist halachisch nicht einwandfrei.

64. Ebd. (Anm 57), S. 69.
65. Frankfurt/M 1837, 18892. Wir zitieren nach der 2. Aufl.
66. Ebd. §§142, S. 69ff; §§157, S. 85f; §171, S. 95.
67. Vgl. Gesammelte Schriften I, ebd. (Anm 17), S. 201.
68. Ebd. S. 88.
69. Die «Grundlinien einer jüdischen Symbolik» sind in den Jahrgängen 1855 bis 58 in

«Jeschurun» erschienen. Vgl. Ges. Sehr. III, ebd. (anm 8), S. 257.
70. S.R. Hisch trat im August 1851 sein Amt als Rabbiner der israelitischen Religions¬

gesellschaft in Frankfurt/M an. Diese wurde u.a. von den konservativ eingestellten
jüdischen Bankiersfamilien, wie den Rothschilds unterstützt, Vgl. Robert Liberies,
Religious Conflict in Social Context, The Resurgence of Orthodox Judaism in
Frankfurt am Main, 1838-1877, Westport/Connecticut, London 1985, S. 92ff.

71. Ges. Sehr. I, ebd. (Anm 17), S. 193-196.
72. Dafür, dass Gottes Dasein vom Zeugnis des Menschen abhängt, gibt es auch eine be¬

rühmte Belegstelle im Midrasch: vgl. Pesiktade Raw Kahana zu Jesaja43,12 «... und
ihr seid meine Zeugen spricht der Ewige und ich bin Gott.» Der Midrach liest «und
ihr seid meine Zeugen, spricht der Ewige, dass ich Gott bin. »Rabbi Schimon bar
Jochai fügt erklärend und vielleicht einschränkend hinzu: «Wenn ihr meine Zeugen
seid, bin ich der Ewige, wenn ihr aber nicht meine Zeugen seid, so bin ich, sit venia
verbo (kiwjachol), nicht der Ewige.»

73. Die Neunzehn Briefe, Ebd. (Anm 57), S. 68.
74. Vgl. Anm 12.
75. II, 1, Ges. Sehr. III, ebd. (Anm 17) S. 242.
76. Ebd. (Anm 28), S. 468.
77. Ges. Sehr. III, S. 264.
78. Ebd.
79. Christina Hofmann, Das spanische Zeremoniell — eine spezifische Ausdrucksform

nicht-verbaler Sprache, in: Volker Kapp (Hrsg.), Die Sprache der Zeichen und Bilder,

Marburg 1990, S. 147.
80. Jürgen Freiherr von Kruedener, Die Rolle des Hofes im Absolutismus, Stuttgart

1973, S. 62.

219


	Die Symbolik des Judentums : nach Moses Mendelssohn, Isaac Bernays und Samson Raphael Hirsch

