Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Partner in Gottes Schdpfungswerk : zur rabbinischen Auslegung von
Gen 1,26-27

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Partner in Gottes Schopfungswerk -
Zur rabbinischen Auslegung von Gen 1,26-27*

von Stefan Schreiner

«Wer ein Menschenleben vernichtet, dem rechnet es die Schrift an, als ob er eine
ganze Welt vernichtet hitte; und wer ein Menschenleben aufrichtet, dem rechnet
es die Schrift an, als ob er eine ganze Welt aufgerichtet hitte», lautet eine oft zi-
tierte Mischna (mSanh IV,5),! mit der der vor Gericht geladene Zeuge ermahnt
wird, kein Falschzeugnis abzulegen, sondern die Wiirde, die Unverletzbarkeit
und die Unersetzbarkeit eines jeden Menschen zu achten; denn «ein einzelner
Mensch wiegt die ganze Schopfung auf».2

Darum ist nach Gen 9,6 der menschlichen Gemeinschaft bzw. dem ihre Ver-
antwortung stellvertretend wahrnehmenden Gericht aufgetragen:®* «Der Mensch,
der (eines Menschen) Blut vergiesst, durch Menschen soll sein Blut vergossen
werden.» Und zur Begriindung heisst es da, jedenfalls nach der masoretischen
Lesart des Textes: «denn zum Abbild Gottes machte ER den Menschen». Wer
sich daher an einem Menschenleben vergreift, vergreift sich eo ipso an Gott sel-
ber.* Oder wie es in der Mekhilta deRabbi Yishma’el formuliert ist: «Wer immer
Menschenblut vergiesst, dem rechnet es die Schrift an, als ob er das Bild Gottes
vermindert hitte».’ Der Respekt vor der Wiirde eines jeden einzelnen Menschen
sowie der Respekt vor der Gottheit Gottes, der den Menschen zu seinem Abbild
geschaffen hat, verlangen es, dass sie gewahrt werden selbst um den Preis des Le-
bens desjenigen, der sich an ihnen vergangen hat.

Nun beschiftigt uns hier nicht das juristische Problem dieses Sachverhalts,
das Problem Todesstrafe, deren Berechtigung oder Nicht-Berechtigung, tiber die
bekanntlich in der Antike bereits heftig gestritten worden ist.® Uns interessiert
vielmehr die Begriindung, die fiir diese strafrechtliche Regelung gegeben wurde.
Und dazu hiess es im Nachsatz zu Gen 9,6, in verkiirzter Wiedergabe von Gen
1,26-27: «denn zum Abbild Gottes hat ER den Menschen gemacht». Oder wie es
Rabbi Agiva sagte: «Geliebt ist der Mensch, denn er ist im/zum Abbild erschaf-
fen worden. Eine besondere Liebe ist ihm kund gemacht, dass er im/zum Abbild
erschaffen worden ist; denn es heisst: ki be-zelem elohim ‘asah et ha-adam (mAv
III,14e [15]),»” wobei die Kommentatoren unterschiedlicher Ansicht dariiber wa-
ren, ob das Wort elohim in diesem Satz — worauf noch zurtickzukommen sein
wird — das Subjekt ist oder als Genitiv zu zelem hinzugehort.® Doch was ist der
Sinn dieses Satzes von der Gottebenbildlichkeit des Menschen, eines jeden einzel-
nen, die ihm nicht nur Einzigkeit und Einzigartigkeit garantiert, sondern ihn zu-
gleich fiir unverletzbar und vor allem unersetzbar erklart?

* Gekiirzte Fassung der am 16.Juni 1993 an der Universitit Tiibingen gehaltenen 6f-
fentlichen Antrittsvorlesung d.Verf.
Prof. Dr. S. Schreiner, Institutum Judaicum, Liebermeisterstr. 12, D-7400 Tiibingen.

131



Die Bibelkommentatoren hat die «richtige» Auslegung der beiden Verse Gen
1,26-27 (und damit auch des Nachsatzes in Gen 9,6) zu allen Zeiten vor grosse
Probleme gestellt, was ebenso an der Fiille wie Vielfalt ihrer Auslegungen abzule-
sen 1st. Galt es doch einerseits am Wortlaut des Bibeltextes festzuhalten, anderer-
seits aber auszuschliessen, dass der Satz von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen im Sinne eines unertriglichen Anthropomorphismus verstanden werden
konnte, der am Ende noch suggerierte, Gott habe mit der Erschaffung des Men-
schen gegen sein eigenes Gebot verstossen, wie B.L. Sherwin geschrieben hat:
«Die Zehn Gebote verbieten die Anfertigung eines Gottesbildes. Gott selber je-
doch hat gegen seine eigenen Gebote verstossen und ein Gottesbild angefertigt.
Denn der Mensch ist von Gott in seinem Bilde geschaffen worden. Von allen Ge-
schopfen werden allein die Menschen als solche vorgestellt, die im Bilde Gottes
und in Ahnlichkeit zu ihm geschaffen worden sind.»® Wie soll man das verste-
hen?

Auf wenigen Seiten die Geschichte der Auslegung von Gen 1,26-27 zusam-
menfassen zu wollen, wire eine Vermessenheit. Im folgenden kann es daher nur
um den Versuch gehen, den Text Gen 1,26-27 mit den Augen der rabbinischen
Gelehrten zu lesen!® und einige Hauptlinien der Auslegungsgeschichte aufzuzei-
pen. 14

1. Gesprich im Himmel oder Selbstgesprich Gottes (Gen 1,26aa)?

Die Reihe der Probleme, die die beiden Verse Gen 1,26-27 ihren Kommenta-
toren zu losen aufgeben, beginnt bereits mit ihrer gegeniiber dem voraufgehenden
Schopfungsbericht verdnderten Form; und fir die Rabbinen zeigte bereits diese
verdnderte Form an, dass der jetzt folgende Teil des Schopfungswerkes ebenso
wie das Geschopf, um dessen Erschaffung es dabei geht, etwas von allem Vorher-
gehenden Verschiedenes, ihm gegeniiber Abgehobenes ist. War Schopfung bisher,
wenn wir dem Text von Gen 1 folgen, eine Schopfung allein durchs Wort nach
dem Muster: «Und Gott sprach: Es werde ..., und es wurde ...», so ist nun im Ge-
gensatz dazu hier von einem 7un Gottes die Rede, wenn auch zunichst nur von
einem beabsichtigten Tun, jedenfalls nach der tiblichen Deutung des Versanfangs.
Mehr noch: Der Erschaffung des Menschen geht offenbar eine Reflexion Gottes
iiber sein beabsichtigtes Tun voraus. Das «Wir wollen machen» in 1,26aa erweckt
zumindest den Eindruck, als habe sich Gott, bevor er sein Werk beginnt, beraten.
So haben die Rabbinen den Vers verstanden, und sie wie die Exegeten, die ihnen
folgten, haben im Laufe der Jahrhunderte viel Miihe aufgewandt herauszufinden,
mit wem denn diese Beratung erfolgt sein mag. Wichtiger als die letztlich darauf
gegebene(n) Antwort(en) ist dabei allemal der hochst bemerkenswerte Umstand,
dass die Rabbinen gefiihlt haben, dass die Erschaffung des Menschen oftensicht-
lich einer griindlichen Uberlegung bedurfte.

Im Midrasch, und dieser Midrasch hat Eingang in die Version des Targum
Pseudo-Jonathan (TJ I) gefunden,!? wird dieses «Wir wollen machen» bekannt-
lich auf den himmlischen Thronstaat bezogen, auf das Gesprich Gottes mit den

132



mal’akhe ha-sharet, den Dienstengeln, mit denen er all sein Tun bespricht, wie er
es nach rabbinischer Ansicht spéter dann auch mit seinen Propheten getan hat.
So sah dies R.Chanina, als er sagte: «In der Stunde, in der ER sich daran machte,
den Menschen zu erschaffen, da beriet ER sich mit den Dienstengeln etc.» (BerR
VIIL4 [ed.Mirkin I, S.52])!* und noch Raschi'* und seine Schiiler!® schlossen
sich dieser Ansicht an.

Ganz anderer Meinung waren hingegen z.B. Mose b.Nachman und Dawid
Qimchi. Wie einst R.Joshua, der im Namen R.Lewis sagte: «Mit dem Werk des
Himmels und der Erde beriet Er sich [...]»'9 sahen sie in dem Gesprich ein Ge-
sprach Gottes mit der Erde, die, auf Gottes Wort hin entstanden, am Schop-
fungswerk beteiligt war. Denn alles, was sich auf der Erde befindet, ist ein Ge-
meinschaftswerk von «oben und unten», wie es heisst: «Und Gott sprach: Die
Erde lasse griinen Griines etc.» (1,11) und: «Und Gott sprach: Die Erde bringe
hervor Lebewesen etc.» (1,24f).

Und analog zur Erschaffung der anderen Lebewesen auf der Erde stellten
sich Mose b. Nachman und Dawid Qimchi nun auch die Erschaffung des Men-
schen vor: Wie die Erde die TierkOrper hervorgebracht hat, bevor sie Gott zu le-
bendigen Wesen machen konnte (Gen 1,24-25), so sollte sie nun aus ihren Ele-
menten den Korper des adam hervorbringen, damit ihm Gott seinen Atem ein-
hauchen, und so der Mensch ebenfalls eine nefesch chajjah, ein Lebenwesen wer-
den konnte (Gen 2,7).!”7 Entsprechend interpretieren sie die Pluralsuffixe in be-
zalmenu ki-demutenu: der Mensch ist dhnlich der Erde, von der er genommen ist,
und er ist dhnlich zu Gott, der ihm den Lebensodem eingeblasen hat.'® Insofern
1st er Bindeglied zwischen «unten und oben».

Oder war dieses Gesprich ein gottliches Selbstgesprach, wie R.Ami vermute-
te, als er sagte: «Mit sich selbst [beriet Er sich]» (BerR VIII,3 [ed.Mirkin I, S.52])?
Oder sollte es gar ein innergottliches Gesprich gewesen sein, wie christliche Aus-
leger immer wieder gewollt haben, die in dem hier redenden Wir einen Hinweis
auf die Trinitdt geschen haben, was die jidischen Exegeten natiirlich mit aller
Entschiedenheit zuriickgewiesen haben.'® Die philologische Begriindung, die
Saadja Gaon mit seiner Erklirung der Pluralform Wir als eines pluralis majesta-
tis in aller Ausflihrlichkeit geliefert hat, ist denn auch spaterhin, einschliesslich der
von ihm beigebrachten Belege, weitestgehend iibernommen worden.?? Selbst der
Karier Isaak b. Avraham aus Troki hat sich in seinem polemisch-apologetischen
Werk «Sefer Chissuq ha-emunah — Befestigung im Glauben» noch Jahrhunderte
Spater auf Saadjas Argumentation berufen, ohne freilich dessen Namen zu er-
wahnen, und die ironische Frage angefiigt: Wenn in dem Wir die géttliche Trini-
tat spricht, welcher von den Dreien hat denn dann den Menschen in seinem Bilde
geschaffen; denn es heisst doch «und Gott schuf den Menschen in seinem Bilde»
[im Singular] und nicht «und sie schufen [den Menschen in ihrem Bilde]»?2!

Das eigentliche Problem der Verse Gen 1,26-27 indessen war nicht die Inter-
pretation des «Wir wollen machen», sondern die Frage nach dem Sinn des Dop-
pelausdrucks be-zalmenu ki-demutenu. Und hier begegnen uns im Riickblick auf
die exegetische Literatur wesentlich drei Deuteweisen, ohne dass sie in einer zeitli-
chen Abfolge vorgetragen worden wiren.

133



2. Ebenbildlichkeit als Ausdruck der Realprisenz

Der Midrasch tiberliefert von R.Joschua b.Lewi, er habe gelehrt: «[Wann
immer ein Mensch geht], eine Prozession (igonja) geht vor dem Menschen einher,
und Herolde rufen aus vor ihm. Und was rufen sie aus? Macht Platz fiir das Bild
(igonin) des Heiligen, gepriesen sei ER.» (DevR 1V 4 [ed. Mirkin, XI, S.75]). Und
in der Parallele im Midrasch Tanhuma wird als Schriftbeleg dazu Ps 39,7 zitiert:
«akh, be-zelem jithallekh ish (ja, als Abbild geht einher der Mensch).»?2

R.Joschua b.Lewi bedient sich in seinem Vokabular des Sprachgebrauchs
der Septuaginta, auf die die Verwendung des Lehnwortes igonin resp. igonja zu-
rickgeht, insofern als dort zelem mit eikon tibersetzt worden ist. Allerdings ist be-
reits in der Septuaginta die Spezifik des hebridischen Ausdrucks auf der Strecke
geblieben, denn zwischen demut und zelem wird nicht nur nicht hinlanglich unter-
schieden; vielmehr werden die beiden Begriffe be-zalmenu ki-demutenu als offen-
bar gleichbedeutend aufgefasst.?® Wohl nur so ist zu erkldren, dass in der Septua-
ginta einmal zelem (so in Gen 1,26; 5,3 und 9,6), ein andermal demut (so in Gen
5,1) mit demselben griechischen Wort eikon wiedergegeben wird. (Nur wenn bei-
de Worte nebeneinander stehen, wird unterschieden, und zwar in Gen 1,26 zwi-
schen eikon und homoiosis und in 5,3 zwischen idea und eikon, wobel idea flr de-
mut steht. Ein Unterschied zwischen den Prapositionen be- und ke- wird indessen
nicht gemacht!) Und analog zur Septuaginta finden wir auch im Targum TJ I das
griechische Lehnwort deyogan sowohl fiir zelem (Gen 1,27 und 9,6) als auch fiir
demut (Gen 1,26 und 5,1) gebraucht. Was aber ist gemeint, wenn der Mensch als
eine «lkone Gottes» genannt wird?

FEine Antwort vermag die Auslegung zu geben, die in WajR XXXIV.3
(ed.Mirkin, VIII,S.160f) Hillel dem Alteren in den Mund gelegt ist. Dort ldsst der
Midrasch den Vers Gen 9,6 kommentieren: «Als sich Hillel der Altere von seinen
Schiilern verabschiedet hatte und noch ein Stiick Wegs mit ihnen ging, fragten
ihn seine Schiiler: Rabbi, wohin gehst du? Sagte er zu ihnen: eine mizwah zu tun.
Fragten sie thn: Und welche mizwah? Sagte er zu ihnen: Im Badehaus zu baden.
Sagten sie zu thm: Und das soll eine mizwah sein? Sagte er zu thnen: Gewiss doch;
wenn jemand, der dafiir ernannt worden ist, Konigsstatuen, die ithn [den Konig]
in Theater und Circus reprasentieren, wischt und scheuert, und man ihm dafiir
den Lebensunterhalt zahlt, und derjenige sich sogar noch zu den Grossen des
Reiches zahlt, um wieviel mehr [muss ich mich waschen], der ich geschaffen wor-
den bin zu Abbild und Ahnlichkeit [Gottes], wie geschrieben ist [Gen 9,6]: denn
zum Abbild Gottes machte ER den Menschen.»

Ganz im Sinne der biblischen Anthropologie mit ithrem ganzheitlichen Ver-
stindnis des Menschen als einer leibseelischen Einheit bezogen R.Joschua b.Lewi
ebenso wie Hillel der Altere und andere tannaitische Gelehrte den Satz von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen ganz offensichtlich nicht im platonischen
Sinne allein auf den menschlichen Intellekt oder die Seele als dem géttlichen Teil
im Menschen. Vielmehr ist ihnen der Mensch auch in seiner Leiblichkeit ein Ab-
bild Gottes. Jedenfalls bedeutete ihnen der Satz, dass der Mensch zum Abbild
Gottes und in Ahnlichkeit zu ihm geschaffen worden ist, geradezu eine Art leibli-
cher Reprisentanz, wie dies A.J.Heschel in seiner rabbinischen Theologie gezeigt
hat.24

134



E.E.Urbach?® und vor ihm bereits M.Smith?® haben vermutet, dass die
Rabbinen, wie das zitierte Beispiel Hillels des Alteren belegt, in ihrem Verstind-
nis von Gottebenbildlichkeit von der Praxis und dem Verstindnis des hellenisti-
schen Herrscherkults ausgingen, demzufolge eine Kaiserstatue Realprisenz be-
deutete. Eine Vorstellung, die nach S.E.Loewenstamm?” auf assyrisch-babyloni-
sche Vorbilder zuriickgeht, nach denen der Konig als «Abbild Gottes auf Erden»
tituliert ist. Wer folglich ein Kaiserbild beschidigte, dem rechnete man es im
Sinne dieser Vorstellung von Realpridsenz an, als habe er sich an der Person des
Kaisers selbst vergriffen.

Wie problematisch allerdings diese Auffassung war, haben bereits die Rabbi-
nen gesehen. Barg sie doch die Gefahr in sich, tiber die so verstandene Gotteben-
bildlichkeit des Menschen dem Anthropomorphismus so weit zu verfallen, dass
selbst ein Gedanke wie der einer gottlichen Inkarnation am Ende noch in den Be-
reich des Denkbaren riickte. Das aber hitte bedeutet, die Demarkationslinie zu
Uberschreiten, die die Vorstellung von der Gottebenbildlichkeit des Menschen
von jenen Spekulationen trennte, die unter dem Namen Schi'ur-Qomah?® tiberlie-
fert und von den spiteren vielfach als hiretisch empfunden worden sind, auch
wenn Lev 26,12 «we-hithallakhti be-tokhekhem (ich werde in eurem Innern [mit
cuch] einhergehen)» oder Ijob 19,26 «wmi-besari achaseh eloah (in meinem Leib
schaue ich Gott)» fiir derlei Spekulationen geradezu als Schriftbeleg oder minde-
stens als Briicke hin zu solchen Gedankengingen angesehen werden konnten und
ganz in diesem Sinne auch verstanden und ausgelegt worden sind??°

3. Die anti-anthropomorphistische Deutung von Gen 1,26-27

Unter dem Eindruck der aus solchen Gedankengingen herriihrenden Ge-
fahr haben sich denn auch Kommentatoren bemiiht, alles zu vermeiden, was ei-
nerseits dem Anthropomorphismus das Wort reden und die in Ps 8,6 erwidhnte
Mindestdistanz zwischen Gott und Mensch moglicherweise verringern konnte,
und was andererseits auch nur den leisesten Anschein von Apotheose des Men-
schen haben konnte, wenn die Gottebenbildlichkeit im wortlichen Sinne als
Realprisenz verstanden oder besser: missverstanden wurde. Beides musste gleich
sorgsam aus der Auslegung des Bibeltextes herausgehalten werden, selbst um den
Preis, dass dem Wortlaut des Bibeltextes Gewalt angetan werden musste.

Entstanden ist auf diese Weise eine anti-anthropomorphistische Exegese, de-
ren Ergebnis Abraham ibn Esra in seinem Kommentar zu Gen 1,26 folgender-
massen zusammengefasst hat: «Es gibt [Kommentatoren], die [um der Vermei-
dung des Anthropomorphismus willen] das Wort na’aseh (Wir wollen machen)
als Partizip des Niph’al wie in Nehemia 5,18 bestimmen. Und sie sagen, dass be-
zalmenu ki-demutenu Worte des Mose sind. Und [die Worte] “Und Gott schuf
den Menschen in seinem Bilde” [Gen 1,27] erkliren sie so, dass sich das Waw [in
be-zalmo, das Possessivsuffix “sein”], auf ha-adam bezieht. Und zu be-zelem elo-
him ‘asah et ha-adam [Gen 1,27; 9,6] erkliren sie, dass elohim mit ‘asah zusam-
mengehort, als ob [es] hiesse “Denn in einem Bilde schuf Gott den Menschen”
[ ha-elohim ‘asah et ha-adam be-zelem ] »3°

135



Fir Abraham ibn Esra selber iibrigens war diese Erklirung, wie er aus-
driicklich bemerkte, beli lev (ohne Sinn), und zwar ebenso weil hier die Regeln
der Grammatik missachtet worden sind wie aus inhaltlichen Griinden; denn — so
fragte er — konnte der Satz «Und Gott schuf den Menschen in einem Bilde» eine
hinreichende Begriindung dafiir sein, da «Wer Menschenblut vergiesst, durch
Menschen soll sein Blut vergossen werden», wie in Gen 9,6 gesagt ist? Auch fur
jedes andere Lebewesen gibt es ja schliesslich ein zelem, eine forma, ein Bild.3!

Fragt man nun, welche Kommentatoren Ibn Esra hier im Blick hatte, ist die
Antwort schnell gefunden und ldngst bekannt. Handelt es sich zum einen doch
um die paldstinischen Targumim und zum anderen um Raschi und seine Schiiler,
jedenfalls soweit sie Ibn Esra kennen konnte. Darauf hat vor mehr als zwei Jahr-
zehnten bereits A.Altmann aufmerksam gemacht,3? der sich dabei auf einen
Nachweis beziehen konnte, den vor mehr als hundert Jahren schon A.Geiger in
mehreren Aufsidtzen erbracht hatte, in denen er sich wiederum auf seinen rund
400 Jahre dlteren Kollegen Don Jizchaq Abravanel berufen hatte, der diesen Zu-
sammenhang bereits ganz richtig gesehen und erklért hatte.

Tatsdchlich werden in den paléstinischen Targumim die Worte Bild und
Gott syntaktisch so voneinander getrennt, dass der Begriff der Gottebenbildlich-
keit aus diesen Targumim nicht einmal sprachlich herleitbar wire. Dies gilt jeden-
falls fiir Gen 1,27, in dem es in TJ I z.St. statt des zu erwartenden «Und Gott er-
schuf den Adam in seinem Bilde, im/zum Bilde Gottes schuf ER ihn» heisst:
«Und der Ewige [JHWH] erschuf den Adam in seinem Bilde [bi-dejugneh], in ei-
nem Bilde schuf der Ewige ithn». Der constructus be-zelem elohim im Nachsatz
des masoretischen Textes ist im Targum nicht, wie zu erwarten, mit be-zalma’ da-
JHWH wiedergegeben, vielmehr sind be-zalma’ und JHWH syntaktisch vonein-
ander getrennt, so dass JHWH nicht als Genitiv zum Wort Bild, sondern als Sub-
jekt zum Verb ‘asah zu verstehen ist.3* Dagegen sprechen auch nicht die in den
Targumim gleichwohl in v.26 beibehaltenen suffigierten Worte be-zalmana’ und
bi-dejognana’ fur be-zalmenu und ki-demutenu, da die Suffixe hier auf die Dienst-
engel bezogen werden, mit denen sich Gott, wie oben bereits erwihnt, tiber die
Erschaffung des Menschen besprochen hat.34

Noch deutlicher hinsichtlich der Eliminierung des Anthropomorphismus
verfahrt Targum Neophyti I z.St., in dem der Logos Gottes [memra’ da-JHW H)
das handelnde Subjekt ist, und das Wort zelem keine Entsprechung hat. Gen 1,26
lautet dort: «Und der Ewige sprach: Wir wollen erschaffen [nivra’] einen Men-
schen in unserer Ahnlichkeit in gleicher Weise [bi-demutenu kad nafag ken].» Fiir
das zweimalige zelem in 1,27 steht beide Male demut. Und fiir be-zelem elohim
steht bi-demut min qodam JHW H, wobei das demut nicht i.S. von imago Dei, son-
dern imitatio Dei aufgefasst wird.33 (s.u.)

In dieser auf Eliminierung des Anthropomorphismus zielenden exegetischen
Tradition steht {ibrigens auch die Ubersetzung des Symmachus, der Gen 1,27 pa-
raphrasierte: «Und Gott schuf den Menschen in einem ausgezeichneten Bild, auf-
recht erschuf Gott ithn [kai ektisen ho Theos ton anthropon en eikoni diaphoro, or-
thion ho Theos ektisen auton]».

136



4. Von Philon’s Platonismus zum mittelalterlichen Aristotelismus

Dieser in den Targumim gegebenen Interpretation schliesst sich nun auch
Raschi an, auf den ersten Blick jedenfalls. Auch er deutet den Satz «Und Gott er-
schuf den Menschen zu/in seinem Bilde» in dem Sinne, dass Gott den Menschen
«in einer Form [defus/typos] erschuf, die [eigens] fiir ihn [den Menschen] gemacht
war [bi-defus he-'asuj lo]».3¢ Freilich versteht Raschi unter «Form» nicht den ei-
kon, von dem die Rabbinen sprachen. Darum fiigt er in seinem Kommentar zu
Gen 1,27 sogleich hinzu: «Der Mensch ist mittels eines Siegels gemacht wie eine
Miinze, die durch einen Abdruck [roschem] gemacht wird [...] So sagt die Schrift
[ljob 38,14]: “Sie verdndert sich wie Ton unter einem Siegel”. Das Bild jedoch,
das fiir ihn vorbereitet ist, ist ein Bild der Ahnlichkeit seines Schopfers [zelem de-
Jogan jozerop».37

Wie der etwas umsténdlich wirkende Schlusssatz bezeugt, haben wir es hier
nicht mit einer von Raschi gefundenen Deutung zu tun. Vielmehr weist seine Ter-
minologie ebenso wie sein Bildwort von der Siegelprdgung zum einen auf die
Mischna und zum anderen auf Philon von Alexandria zurtick, der seinerseits wie-
derum Platons Ideen aufgenommen hat. Dem Scharfsinn Raschis ist allerdings zu
verdanken, dass er am Ende, wie wir gleich sehen werden, die Targumim mit der
Mischna und Philon ausges6hnt hat.38

Bezugspunkt ist fiir Raschi zunichst die Mischna (mSanh IV,5), in der es
heisst: «Wenn ein Mensch viele Miinzen mit ein und demselben Siegel prégt, sind
sie alle einander gleich. Der Konig der Konige aber, der Heilige, gepriesen sei Er,
hat einen jeden Menschen mit dem Siegel des ersten Menschen geprégt, dennoch
gleicht keiner dem anderen.» Die Mischna hat hier wiederum Philons Ideen auf-
genommen, auch wenn die eigentliche Philonische Terminologie fehlt. Dennoch
ist dem Mischnazitat ebenso wie den Worten Raschis unzweifelhaft zu entneh-
men, dass hier Philons Ideen hineingewirkt haben.

Wenn Philon die Septuaginta-Version von Gen 1,26 [kai eipen ho Theos:
poiesomen anthropon kat’ eikona hemeteran, kai kath’ homoiosin] gelesen hat,
dann hat er sich sicher an Platons Begriff vom eikon erinnert gefiihlt. Entspre-
chend sah denn Philon auch in der sichtbaren Welt einen eikon, ein Bild bzw. Ab-
bild der Ideen, deren Gesamtheit in Gestalt des Logos fiir ihn wiederum ein Ab-
bild Gottes war, den er als dessen paradeigma bzw. archetypos auffasste. Den
Satz, dass der Mensch «nach dem Bild Gottes [kat’ eikona theou] erschaffen wor-
den ist» (Gen 1,27), verstand er daher in dem Sinne, dass der Mensch nicht das
unmittelbare Bild oder Abbild Gottes ist — das ist der Logos —, sondern «nach
dem Bild Gottes» heisst fiir ihn: dass der Mensch nach dem Bild des Bildes Got-
tes, d.h. im Bild des Logos geschaffen worden ist.

Die Tatsache, dass in Gen 1 und 2 je verschiedene Berichte von der Erschaf-
fung des Menschen vorliegen, nutzte Philon dahingehend, dass er zwei Typen von
Menschen postulierte, den himmlischen Menschen und den irdischen. Der himm-
lische Mensch ist nach dem Bild des Bildes Gottes geschaffen; davon erzihlt Gen
1. Der irdische Mensch, dessen Erschaffung in Gen 2 erzihlt wird, ist geformt aus
dem, was Mose Lehm nennt (Legum Allegoria I, xii, 31ff). Den himmlischen
Menschen nennt Philon genos oder typos oder sphragis (= chotam); der irdische

137



Mensch ist dessen «Abdruck». Mithin ist der irdische Mensch, jeder irdische
Mensch die konkrete Verwirklichung des genos oder typos oder sphragis Mensch.
Allerdings bezieht Philon das Bildwort von der Siegelpragung nicht auf die Leib-
lichkeit des irdischen Menschen, sondern er sagt, dass «Gott das Siegel auf die
Seele aufgedriickt hat wie auf eine Miinze» (Legum Allegoria III, xxxi, 95). Folg-
lich bezog er die Ebenbildlichkeit nur im platonischen Sinne auf den gottlichen
Anteil im Menschen.

Und ganz so sah es auch die vorhin zitierte Mischna. Wie wére es sonst zu
verstehen, dass alle Menschen als mit dem Siegel des adam ha-rischon geprigt be-
zeichnet werden, aber dennoch alle ganz verschieden sind? Hier wird die Eben-
bildlichkeit auf den allen Menschen gleich eignenden gottlichen Anteil be-
schriankt, also auf die Seele resp. den Intellekt (sekhel) des Menschen.

Raschis geniale Verbindung der targumischen anti-anthropomorphistischen
Deutung von Gen 1,26f mit der platonisch-philonischen Interpretation hat zu-
gleich den Weg geebnet, auf dem dann auch die mittelalterlichen Aristoteliker ge-
hen konnten, allen voran Mose b.Maimon.*° Fiir thn war es geradezu blasphe-
misch, zelem und demut im Sinne von temunah (Bild) oder toar (Gestalt) auszule-
gen, wie dies beispielsweise Mose b.Nachman*® und sein Schiiler Bachja b.A-
scher*! getan hatten. Implizierte die Idee der Gottebenbildlichkeit des Menschen
dann nicht, auch fir Gott eine Korperlichkeit anzunehmen? Dagegen jedoch hat-
te er, Mose b.Maimon, in seinem «Mischneh Tora» unmissverstandlich gesagt:
«Ein Haretiker ist, wer behauptet, dass [...] der Herr der Welt ein Korper ist und
eine Gestalt besitzt». Denn ist nicht in Dt 4,15 gesagt: «Nicht habt ihr irgendeine
Gestalt gesehen etc.»?*? Und nicht zufallig beginnt er daher sein religionsphiloso-
phisches magnum opus, den «Moreh Nevukhim» in 1,1 mit einer eingehenden
Analyse der beiden Begriffe zelem u-demut.*3

Als Aristoteliker den philonischen Logos durch den Intellectus agens (al-"ag!
al-fa”al bzw. sekhel ha-po’el) ersetzend, definiert Mose b.Maimon darin zelem als
as-sura at-tabi’ijja, was Philons sphragis entspricht, resp. as-sura an-nau’ijja, wo-
fiir bei Philon typos bzw. genos steht, wahrend er den Begriff demut auf den Intel-
lectus adeptus (al-idrak al-’aqli bzw. al-'aql al-ilahi al-muttassil bihi) bezieht. Wie
im wahrsten Sinne des Wortes attraktiv diese maimonideische Deutung war,
zeugt nicht zuletzt die Tatsache, dass sie weithin Eingang in mittelalterliche Bibel-
kommentare gefunden hat, vor allem in jemenitische Bibelkommentare, in den
«Midrasch ha-Gadol» ad Gen 1,26** ebenso wie in Nethan’el b.Jescha’ja’s
«Me’or ha-afelah» («Nur az-zalam») oder Secharja b. Schelomo ha-Rofes «Mi-
drasch ha-chefez».+*

5. imago Dei als imitatio Dei

Als ein Hinweis auf das Wesen des Menschen ist die Verbindung von zelem
mit sekhel gleichwohl nicht zu verstehen. Zwar bewirkt dieses Gottliche im Men-
schen, dass der Mensch im Innersten seines Wesens etwas mit Gott gemein(sam)
hat, also schon eine Art analogia von Gott und Mensch besteht, keinesfalls je-
doch eine analogia entis. Vielmehr deutet diese analogia auf die Zweckbestim-

138



mung des Menschen, wie sie die Kommentatoren vor allem nach der im Targum
Neophyti I intendierten imitatio Dei in dem Wortpaar be-zalmenu ki-dmutenu er-
kannt haben. Und hier treffen sich zugleich beide Deuteweisen, jene von der
Realpriasenz und leiblichen Repriasentanz mit jener, die auf das Gottliche im
Menschen zielt. Denn — so sagt der Zohar — «eine Seele ohne Korper kann nicht
handeln, wie ein Korper ohne Seele nicht handeln kann».#®

Waihrend die Idee, in diesem Wortpaar einen Ausdruck der Zweckbestim-
mung des Menschen zu sehen, bereits bei den rabbinischen Gelehrten der Antike
ebenso wie bei Philon von Alexandria zu finden ist, so war es doch wieder Saadja
Gaon, der diese Idee auch philologisch plausibel gemacht hat, indem er die Pri-
position be- in be-zalmenu als ein be-essentiae und das ke- in ki-dmutenu als ein
ke-comparationis interpretierte. be-zelem tlibersetzte er daher mit (arab.) bit-tasal-
lut (hebr. be-schilton) und ki-demut mit (arab.) kat-tamalluk (hebr. ke-memscha-
lahy*" der Vers: «Gemacht ist der Mensch zum Abbild Gottes und in Ahnlichkeit
zu ihm», besagt demnach: Geschaffen ist der Mensch, um in einer Weise iiber die
Erde zu herrschen, die der Herrschaft Gottes iiber die ganze Welt entspricht.
Oder mit den Worten Isaak b.Abrahams von Troki: «Der Ausdruck ki-dmutenu
weist auf die Ahnlichkeit in der Leitung und Herrschaft, das heisst, wie Wir die
Welt leiten, so wird er [der Mensch] wegen seiner Erhabenheit [iiber die anderen
Geschopfe] die Leitung tiber das haben, was unter ihm steht.»*8

Nicht analogia entis also, sondern analogia actionis, «Analogie des Tuns» ist
der Sinn der Gottebenbildlichkeit. Insofern ist die Benennung des Adam im
Koran als khalifa Gottes (Sura 2,30-39) eine durchaus treffende Wiedergabe des-
sen, was mit be-zelem gemeint ist. Ist der Mensch auch nicht wie Gott, auch wenn
er es zu werden versuchen mochte, oder die Schlange es ihm suggeriert (Gen 3,5),
so kann er doch wie Gott handeln; dann ndmlich, wenn er in «Seinen Wegen
wandelt». Darin, in dieser Ebenbildlichkeit des Handelns, ist der Mensch Gottes
Ebenbild, Sein Abbild, Sein Gegeniiber und Sein Partner.

6. Die Ebenbildlichkeit des Handelns

Diese Ebenbildlichkeit des Handelns betrifft zundchst und in ganz besonde-
rer Weise das Schopfungswerk am Anfang, an dem der Mensch von Gott betei-
ligt wird. Geradezu partnerschaftlich — so nach dem zweiten Schépfungsbericht —
ist der in den Garten Eden gesetzte Mensch (Gen 2,15) in Gottes Schopfungs-
werk einbezogen, in dem ihm eine ganz konkrete Aufgabe zugewiesen worden ist,
deren Erflillung nicht nur ein eigenes, selbstindiges Tun verlangt, sondern sogar
ein eigenes Wollen seitens des Menschen und die dazu notwendige Freiheit der
Entscheidung voraussetzt. Und Gott respektiert beides, die Freiheit des Willens
ebenso wie das Ergebnis der Entscheidung des Menschen, das heisst sein Tun:
«Und Gott, der Ewige, formte aus der Ackererde alle Tiere des Feldes und alle
Vogel des Himmels und fiihrte sie dem Menschen zu, um zu schen, wie er sie be-
nennen wird. Und wie der Mensch ein jedes Lebewesen benannte, so war sein
Name.» (Gen 2,19)

Und es ist diese Mitbeteiligung des Menschen am Schopfungswerk — und

139



Vergabe der Namen bedeutet nach biblischem Verstindnis weit mehr als lediglich
den technischen Vorgang einer Benennung —, die den Psalmisten sagen ldsst, dass
der Mensch «nur um weniges geringer gemacht ist als Gott»; und er begriindet
damit zugleich die Herrschaft des Menschen tiber die Schopfung (Ps 8,6b-9). Zu
Recht sieht Philon von Alexandria in Adam daher den hyparchos und erklirt des-
sen Superioritdt mit seiner Kenntnis der Namen der Dinge und Wesen (de opifi-
cio mundi 47-53). Ist doch die Kenntnis und Vergabe der Namen gleichbedeu-
tend mit «Herrschaft» iber deren Triger, eine Vorstellung, die der Midrasch
gleichsam auf die Spitze treibt, dabei zugleich aber deutlich macht, dass «Herr-
schaft» hier ganz offensichtlich nicht «uneingeschrinkte Verfligungsgewalt» be-
deutet oder ganz und gar rechtfertigt. Der Midrasch beschrankt die Vergabe der
Namen durch den Adam nicht nur auf die Tiere des Feldes und Vogel des Him-
mels, sondern fiigt noch hinzu: «Nachdem Adam den Lebewesen Namen gege-
ben hatte, sagte der Heilige, gepriesen sei ER, zu ihm: “Und ich, was ist Mein
Name?” Er antwortete: “JHWH, weil du der Herr tiber die Geschopfe bist”, wie
es heisst “Ich bin der Ewige, das ist Mein Name” (Jes 42,8). Das ist Mein Name,
mit dem Mich der Adam ha-rischon benannt hat» (BerR XVIIL 4 [ed. Mirkin I,
S.124]; BemR XIX,3 [ed. Mirkin X, S.223]).

Freilich war die Beteiligung des Menschen am Schopfungswerk kein einma-
liger Akt. Sie bedeutet vielmehr ein kontinuierliches Handeln, wie die Kommen-
tatoren aus der Parallelitdt der von ihnen gleichsam als pars pro toto betrachteten
Vorginge von Gen 1,26f und 5,(1-)3 abgeleitet haben: Wie der erste Adam nicht
von Vater und Mutter gezeugt, sondern von Gott allein «gemacht» worden ist, so
heisst es nun im Blick auf die Nachkommen des ersten Adam: wajoled bi-dmuto
ke-zalmo, wobei auffélligerweise, jedoch nicht ohne Grund gegeniiber Gen 1,26f
die Begriffsfolge ebenso wie die Pridpositionen ausgetauscht sind: Der Adam
zeugt in Ahnlichkeit zu ihm und entsprechend seiner Stellvertretung. Die Erkli-
rung dafiir liefert Gen 4,1: So heisst es in Gen 4,1: «Der Adam erkannte Chaw-
wah, seine Frau, und sie wurde schwanger und gebar Kain, und sie sprach: Er-
schaffen habe ich einen Mann gemeinsam mit Gott». Dazu erklart Raschi: «Ich
habe einen Menschen erschaffen gemeinsam mit Gott — Als ER mich und meinen
Mann erschuf, erschuf ER allein uns beide. An Kain aber sind wir mit IHM be-
teiligt.»*°

Um dieser Fortfithrung des Schopfungswerkes willen hat Gott den Adam in
der Polaritit von zakhar u-negeva erschaften: «Und Gott erschuf den Adam zu
Seinem Abbild, zum Abbild Gottes erschuf ER ihn, minnlich und weiblich er-
schuf er sie. Und Gott segnete sie und sagte zu ihnen etc.» (Gen 1,27) Nur beide
zusammen sind daher ein Adam, ein Mensch, wie in Gen 5,1-2 zu lesen ist: «Dies
ist das Buch der Lebensgeschichte des Adam: Am Tage, an dem Gott den Adam
erschaffen hatte, hatte ER ihn in Ahnlichkeit zu Gott gemacht. Ménnlich und
weiblich hatte ER sie erschaffen, und ER hatte sie gesegnet und ihren Namen
Adam genannt, als ER sie erschaffen hatte.»>°

Fur die Kommentatoren bedeutete dies, dass der adam ha-rischon, der erste
Reprdsentant der Gattung Mensch, aus schne parzufim, aus zwei personae be-
stand, aus adam wa-chawah namlich, ohne dass sie uns freilich gesagt hatten, ob
sie sich ihn als janusartiges zweigesichtiges oder als androgynes Zwitterwesen vor-

140



gestellt haben.’! Im Blick auf die Gattung Mensch folgte fiir sie daraus in jedem
Falle, dass sie nur durch Mann und Frau gemeinsam hinldnglich reprisentiert ist.
Ein Mann ohne Frau ist ihrer Meinung nach nur gleichsam ein halber Mensch,
wie auch eine Frau ohne Mann die Gattung Mensch nur zur Hélfte reprisentiert.
Oder wie R.El’azar in iiberspitzter Formulierung sagte: «Jeder Mann, der keine
Frau hat, ist kein Mensch, denn es heisst: “Mann und Frau erschuf Er sie, und
Er nannte ihren Namen adam”.» (bJev 63a)

Konsequenterweise haben die Rabbinen aus diesem Sachverhalt eine Ehe-
pflicht abgeleitet: /o juttar la-isch li-hjot belo ischah, welo la-ischah belo isch [Es ist
einem Mann nicht erlaubt, ohne Frau zu sein, und einer Frau nicht, ohne Mann
zu sein], wie Saadja Gaon die geltende Halacha zusammengefasst hat,’? und
zwar nicht allein deswegen, weil «der Mann, der keine Frau hat, ohne Freude,
ohne Segen und ohne das Gute lebt», wie R.Tanchum und R.Chanilai gelehrt ha-
ben (bJev 62a). Vielmehr wird erst in der Ehe bzw. durch die Ehe die Zweiheit
von Mann und Frau wieder zu ihrer urspriinglichen, und d.h. schépfungsgemas-
sen Einheit (Gen 2,24) zurtickgefiihrt.

7. Gottebenbildlichkeit und dominium terrae

Diese Zweckbestimmung des Menschen hidngt untrennbar damit zusammen,
dass der Mensch das letzte Werk im gottlichen Schopfungswerk gewesen ist.
Denn, wie Abraham b.Esra im Anschluss an die alte rabbinische Uberlieferung
meinte: «Wisse, dass das ganze Schopfungswerk zu Ehren des Menschen geschaf-
fen worden ist auf Geheiss des Ewigen.»

Zwar dient die Schopfung nach einem Worte Deuterojesajas der Selbstver-
herrlichung Gottes: «Zu Meiner Ehre habe Ich alles geschaffen» (Jes 43,7); den-
noch hat sie nicht ithren Zweck in sich, ist sie nicht Selbstzweck, und entbehrt
auch nicht ihrer Sinnhaftigkeit: «Denn so spricht der Ewige, der Schopfer des
Himmels, Er, der Gott, der die Erde gebildet und sie gemacht hat, Er, der sie ge-
grundet hat: Nicht als Tohu (Chaos) hat Er sie erschaffen, zum Bewohnen hat Er
sie gebildet.» (Jes 45,18) Als solche bleibt die Schépfung, die Erde zumal prinzi-
piell unveriusserliches Eigentum Gottes: «Ihm gehért die Erde und ihre Fiille,
der Erdkreis und seine Bewohner» (Ps 24,2, vgl. Dt 10,14), was durch die Institu-
tionen des Sabbat-, des Schemitta- und des Jovel-Jahres (Ex 23, 11; Lev 25,4-18;
Dt 15,1ff)) sichergestellt wird. Dem Menschen ist sie nicht zum Besitz gegeben,
sondern ausschliesslich zur zeitweisen verantwortlichen Nutzung iiberlassen.

Das dominium terrae ist daher immer von Gen 2,15 her erkldart worden:
«Und der Ewige nahm den Menschen und setzte ihn in den Garten Eden, um ihn
zu bearbeiten und ihn zu bewahren». Und nicht anders als ganz in diesem Sinne
haben der rabbinische Midrasch ebenso wie die (mittelalterlichen) Kommenta-
toren das dominium terrae des Menschen gesehen und der ihm zugestandenen
zeitweisen Nutzung der Schopfung, deren Mitautor er ist, enge Grenzen gezogen,
wie es im Midrasch auf bildhafte, doch eindriickliche Weise gesagt ist: «In der
Stunde, als der Heilige, gepriesen sei Er, den ersten Menschen geschaffen hatte,
nahm er ihn und liess vor ihm alle Biume des Gartens voriiberziehen und sagte

141



zu 1thm: “Betrachte meine Werke, wie schon und vollkommen sie sind. All das
habe Ich geschaffen, fiir dich habe Ich es geschaffen. Denk dartiber nach, dass du
nicht Meine Welt kaputtmachst und zerstorst; denn wenn du sie kaputtmachst,
gibt es nach dir niemanden, der sie je wieder in Ordnung bringt”.» (QohR VII,28
[ed.Chorev, Bl. 106b]). Vielleicht ware uns manche okologische Katastrophe er-
spart geblieben, wenn uns ein wenig von dieser Einsicht erhalten geblieben wire,
bevor es zu spat geworden ist.

8. Geschopflichkeit und Verantwortung

Bereits liber dem eben zitierten Midrasch liegt ein Hauch von Pessimismus,
der Zweifel daran aufkommen lasst, ob der Mensch seinem Schopfungsauftrag,
seiner Ebenbildlichkeit des Handelns, gerecht werden wird; und es fallt in der Tat
auf, dass in vielen Auslegungen zu Gen 1,26-27 dieser, wohl der konkreten Le-
benserfahrung entstammende merkwiirdige pessimistische Zug zu entdecken ist,
so als wire die Erschaffung des Menschen alles andere als eine Kronung des
Schopfungswerkes, vielmehr, wie R.Gradwohl schrieb, eine «Schopfung mit Risi-
ko» gewesen.’? Der Midrasch erklart die Erschaffung des Menschen denn auch
geradezu als bedauerliches fait accompli Gottes.

So heisst es als Antwort auf die Frage, mit wem sich Gott beraten hat, als er

das na’aseh adam sprach:
R.Simon sagte: “In der Stunde, da sich der Heilige, gepriesen sei Er, daran mach-
te, den ersten Menschen zu erschaffen, waren die Dienstengel in Gruppen geteilt.
Die einen sagten: er werde erschaffen; die anderen sagten: er werde nicht erschaf-
fen, wie geschrieben ist: “Liebe und Wahrheit trafen sich, Gerechtigkeit und Frie-
den kiissten sich™ (Ps 85,11). Die Liebe sprach: “Er werde erschaffen, denn er
wird Liebeswerke tun.” Die Wahrheit sprach: “Er werde nicht erschaffen, denn er
wird ganz Liige sein.” Die Gerechtigkeit sprach: “Er werde erschaffen, denn er
wird Recht tun.” Der Friede sprach: “Er werde nicht erschaffen, denn er wird
ganz Streit sein.” Was tat da der Heilige, gepriesen sei Er? Er nahm die Wahrheit
und schleuderte sie zu Boden. [...] Da sprachen die Dienstengel vor dem Heiligen,
gepriesen sei Er: “Herr der Welten, was verachtest Du die Ordnung Deiner
Wahrheit?” [...] Und wihrend die Dienstengel noch miteinander stritten, erschuf
ihn [den Menschen] der Heilige, gepriesen sei Er, und sagte zu ihnen: “Was strei-
tet ihr noch! kevar ne’esah — er ist bereits geschaffen!” (BerR VIIL,5, ed. Mirkin I,
8.53).

Die Wabhrheit ist der Preis, um den der Mensch erschaffen worden ist. Kein
Wunder also, dass vom Haus Schammais und vom Hause Hillels berichtet wird,
es habe einen zweieinhalbjahrigen Streit zwischen ithnen gegeben, weil die «einen
sagten: Es wire besser fiir den Menschen, er wire nicht erschaffen worden. Die
anderen hingegen sagten: Es ist besser fiir den Menschen, dass er erschaffen wor-
den ist. Am Ende stimmten sie ab: Es wire besser, er wire nicht erschaffen wor-
den, als dass er erschaffen worden ist. Doch jetzt, da er erschaffen worden ist,
priife er stets seine Taten.» (bEruv 13b).

142



Dazu bemerkt Don Jizchaq Abravanel: «Die fritheren (Weisen) haben daran
erinnert, dass die Lebewesen, die nicht sprechen (konnen), ihr-Gesicht zur Erde
hin, nach unten geneigt halten; denn sie sind Staub und werden zum Staub zu-
riuckkehren [...]. Der Mensch aber besitzt von Natur aus eine aufrechte Gestalt,
und sein Gesicht blickt in die Waagerechte, nicht nach oben und nicht nach un-
ten. Seine Vollkommenheit ist abhdngig von seiner Willensentscheidung. Wenn er
will, kann er sein Gesicht erheben, und er wird dann zu den Oberen gehoren.
Und wenn er will, kann er sein Gesicht sinken lassen und wird dann zu den Unte-
ren gehoren.»* Die Freiheit des Willens und die Freiheit der Entscheidung ist
thm gegeben. Fiir die Konsequenzen aus seinem Handeln hat er daher selber ein-

zustehen; doch diesem Gedanken weiter nachzugehen, wire bereits ein anderes
Thema.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. dazu ARN A XXXI (ed. Schechter Bl.45b-46a).

2. ARN A XXXI (ed. Schechter Bl.46a). Dasselbe bereits bei Philon, De decalogo §
37. Vgl. dazu B.J.Bamberger, «Philon and the Aggadah», in: HUCA 48 (1977),
S.153-185, bes. S.172.

3. So die einhellige Ansicht der Miqraot Gedolot; s. Torat Chajjim, ed. M.L.Katzenel-
lenbogen, (bisher) 6 Bde, Jerusalem 1986-91, 1, S.123.

4. Vgl. zu diesem Zusammenhang schon Prov 14,31 und BerR XXIV,8 (ed.Mirkin I,
S.186), und dazu A.J.Heschel, Torah min ha-schamajim ba-aspeqlarjah schel ha-
dorot, 3 Bde, London-New York 1962-1990, I, S.220f; ders., Der Mensch fragt nach
Gott - Untersuchungen zum Gebet und zur Symbolik, Neukirchen-Vluyn 1982 (= Inf.
Judentum, Bd.3), S.88-90

5. MekhY, Jitro VIII (ed.Horovitz-Rabin S.233); dasselbe in BerR XXXIV,14
(ed.Mirkin II, S.57f).

6. Sorgfiltig analysiert schon von M.Sulzberger, «The Ancient Hebrew Law of Homi-
cide», in: JQR N.S. 5 (1914/15), S.127-161.289-344.559-614. — Zum Problem insge-
samt: J.Ziegler, «Die Siinde Mord in Bibel und Midrasch — eine Skizze», in: FS fur
A.Schwarz, ed. V.Aptowitzer & S.Krauss, Wien 1917, S.75-88; M.Eschelbacher,
«Recht und Gerechtigkeit in der Jurisprudenz des Talmud», in: JUDAICA - FS fur
H.Cohen, Berlin 1912, S.501-514; M.Guttmann, Das Judentum und seine Umwelt,
Berlin 1927, 1, S.31-42, sowie G.Appel, A Philosophy of Mizwot. The Religious-Ethi-
cal Concepts of Judaism — their Roots in Biblical Law and the Oral Tradition, New
York 1975, S.101-109.

7.In der Parallele ARN A XXXIX (ed.Schechter BL.59b) ist dieser Satz R.Agiva’s
Schiiler R.Meir in den Mund gelegt worden.

8.S. dazu die Anmerkung von D.Hoffmann z.St., in: Mischnajot, ed. D.Hoffmann
u.a., 6 Bde, Neudr. Basel 1968, IV, S.342. A. Altmann, «<Homo Imago Dei in Jewish
and Christian Theology», in: The Journal of Religion 48 (1968), S.235-259, hier
S.239.

9. «Ludzkie cialo a obraz Bozy», in: W.Chrostowski (Hg), Dzieci jednego Boga, Wars-
zawa 1991, S.72-84, dort S.72.

143



10.

11.

12

13.
14.
15.

16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.

23,

24.
25.
26.

27.
28.

29.

30.
3.
32.
33,

Die Diskussion um die Auslegung dieser Verse im Rahmen der alttestamentlichen
Bibelwissenschaft bleibt dabei ausser Betracht; zum aktuellen Stand dieser Diskus-
sion s. W.Gross, «Die Gottebenbildlichkeit des Menschen nach Gen 1,26.27 in der
Diskussion des letzten Jahrzehnts», in: BN 68 (1993), S.35-48.

Sie ist in extenso analysiert worden von J.Cohen, “Be Fertile and Increase, Fill the
Earth and Master it” — The Ancient and Medieval Career of a Biblical Text, Ithaca-
London 21992,

Migraot Gedolot, ed. Gross, 5 Bde, Neudr. 0.0. o0.J., I, Bl.14a. Dass. mit anderer
Pointe auch im Yalq & 12 zu Gen 1,26 (2 Bde, Neudr. Jerusalem o.J., I, S.7b).

Vgl. R.Jehuda im Namen Ravs in bSanh 38b.

In: Torat Chajjim, a.a.0O. S.29b.

Z.B. Schlomo b.Me’ir, in: Torat Chajjim, a.a.0. S.29a. Ahnlich auch noch Ovadja
Sforno, in: Torat Chajjim, a.a.0. S.29b.

BerR VIIIL,3 (ed.Mirkin I, S.52); dass. in Yalq § 13 zu Gen 1,26 (ed.Hyman u.a. I,
S.35).

Targum Ongelos sagt dafiir librigens interessanterweise ruach memallela, ebenso
Saadja Gaon nafs natiga, d.i. ein «sprechendes / denkendes Wesen» (Torat Chajjim,
a.a.0. S.40a).

In: Torat Chajjim, a.a.0. S.29ab.

S. dazu die Zusammenfassung von A.Altmann, a.a.0. S.254-256.

Perusche Rav Saadja Gaon le-Bereschit, ed. M.Zucker, New York 1984, S.50f
(arab.), S.252 (hebr.).

Ed. [hebr. und dt.] D.Deutsch, Sohrau 1865, S.79f.

Tan, ’Eqev § 4 (ed.Zundel, B1.315b). Dass. bei Mose b.Nachman, a.a.0. S.29a, und
Bachya b.Ascher, Be'ur ‘al ha-Torah, ed.Ch.D. Chavel, 3 Bde, Jerusalem 5742/
1982, 1, S.43f.

Vgl. tYev VIIL,7; dasselbe in BerR XXXIV,14 ad Gen 9,6, und dazu J.Cohen, a.a.O.
S.110-112.

A.J.Heschel, a.a.0. S.220-223, bes. S.221.

The Sages — their Concepts and Beliefs, 2 Bde, Jerusalem 1975, 1,S.226ff.

«The Image of God: Notes on the Hellenization of Judaism», in: BJRL 40 (1958),
S.473-512.

«Chaviv adam she-nivra’ be-zelem», in: Tarbiz 27 (1957), S.1-2.

Dazu: M.S.Cohen, The Shi‘ur Qomah: Texts and Recensions, Tiibingen 1985 (=
TSAJ, Bd.9). _

S.dazu die Auslegung von Bachja b.Paquda, Sefer torat chovot ha-levavot, ed. [arab.
und hebr.] Y.Qafih, Jerusalem 1973, S.106f [engl. Ubersetzung: M.Mansoor, The
Book of Direction to the Duties of the Heart, London 1973, S.160f]. Zur Sache ferner
Sifra, be-chuqqotai (ed.Weiss Bl.111a); MidrSchemuel XLI,6. — Eine Untersuchung
der Auslegungsgeschichte von Ijob 19,26 und Lev 26,12 steht noch aus. Sie konnte
hochst aufschlussreich sein. Ist doch Ljob 19,26 nicht zuletzt das «theologische Ge-
genstiick» zum delphischen gnoti sauton (erkenne dich selbst). S. vorldufig dazu die
nach wie vor grundlegende vorziigliche Analyse von A.Altmann, «The Delphic Ma-
xim in Medieval Islam and Judaismy», in: ders., Von der mittelalterlichen zur mo-
dernen Aufkldrung, Tiibingen 1987 (= TSMJ 2), S.1-33

In: Torat Chajjim, a.a.0. §.29b.30b.

ebenda.

A.a.0.5.236-238.

In der Parallele in Gen 9,6 freilich hat TJ I den hebriischen constructus korrekt wie-
dergegeben, allerdings be-zalma’ durch bi-dejogna’ ersetzt: bi-dejogna’ da-JHWH.

144



34,
a5,

36.

37.

38.
39,

40.
41.
42

43,

. Ed. M.Margulies, Jerusalem 1975, 1,S.54-58, bes. S.56.
45,

46.
47,
48.
49,
50.

al.

32,

53.
54,

Migraot Gedolot, a.a.0. S.27.

Dasselbe hat librigens auch TJ II zu Gen 1,27: u-vera’ memra’ da-JHWH jat adam
bi-demuteh, bi-demut min qodam JHWH bera’ jateh etc. Doch s. M.L.Klein, «The
pr eposition godam (“before™). A Pseudo-Anti-Anthropomorphism in the Targums»
in: JThS 30 (1979), S.502-507.

In: Torat Chajjim, a.a.0. S.32b. Jedenfalls sind TJ I/II und TN I in dlesem Sinne ge-
meint. — Interessanterweise begegnet uns dieselbe Vorstellung, dass der Mensch
nicht «im/zum Bilde Gottes», sondern «in der fiir ihn bestimmten Form» gemacht
worden ist, auch im Hadith wieder. So bei al-Bukhari, Kitab al-dshami’ as-sahih,
Buch 79: al-isti’dhan, Kap.1l: «Und Gott erschuf den Menschen entsprechend seiner
Form [wa-khalaqa Allah al-insan ‘ala suratihi].» Die gesamte diesbeziigliche friihisla-
mische Diskussion ist ausfuhrlich behandelt bei J.van Ess, The Youthful God: An-
thropomorphism in Early Islam, Tempe, AZ 1988 (= The University Lecture in Reli-
gion at Arizona State University).

In: Torat Chajjim, a.a.0. S.32b. Vgl. dazu tSanh VIII,4 und bSanh 38a, wo Ijob
38,14 als Schriftbeleg zitiert wird.

Vgl. dazu A.Altmann, a.a.0. 5.240-244.

Auch diese Ansicht hat der Karaer Isaak b.Avraham aus Troki ibernommen, a.a.O.
S.80f.

In: Torat Chajjim, a.a.0. S.29a.

A.a.0. S.43f.

Mischneh Torah, Sefer ha-madda’, Hil. Teschuvah III,7 (ed. Rabinowitz & Rubin-
stein 1,5.221).

Ed. [arab.u.hebr.] Y.Qafih, 3 Bde, Jerusalem 1972, I, §.23-25.

Nethan’el b. Jescha’ja, Me'or ha-afelah (nur az-zalam), ed. [arab. und hebr.] Y.Qa-
fih, Jerusalem 1957, S.24. Secharja b.Schelomo ha-Rofe, Midrasch ha-chefez ‘al cha-
mischah chumsche ha-Torah, 2 Bde, ed. [arab. und hebr.] M.Havazelet, Jerusalem
1990-1992, 1, S.69-71.

S.dazu B.L.Sherwin, a.a.0. S.80-82.

A.a.0. S.53 (arab.) S.257 (hebr.).

A.a.0. S.82.

In: Torat Chajjim, a.a.0. S.68b.

Saadja Gaon hat in seiner arabischen Bibeliibersetzung anstelle der 3.pers.pl. iibri-
gens stets den — im Hebréischen als besondere Form nicht vorhandenen — Dual!
Ausfihrlich verhandelt hat diese Frage Don Jizchaq Abravanel, Perusch ‘al ha-Tor-
ah, 3 Bde, Jerusalem 21984, I, S.6%a-b.

A.a.0. S.327. Weil die Gattung MENSCH prinzipiell, d.h. von der Schépfung her
nur durch Mann und Frau gemeinsam vertreten werden kann, darum sind auch bei-
de, Mann und Frau, wie Saadja (a.a.0.) ausdriicklich hinzugefiigt hat, gleichberech-
tigt, und zwar nicht nur in der Ehe, sondern prinzipiell. Und um dieser prinzipiellen
Gleichberechtigung aller Menschen willen hat Gott nur das erste Menschenpaar,
adam wa-chawah, erschaffen. Alle anderen Menschen hingegen sind be-emza’ut
adam wa-chawah [durch Adam und Chawwah] geschaffen worden (a.a.0.S.327).
Bibelauslegungen aus jiidischen Quellen, 4 Bde, Stuttgart 1986-1989, 111, S.33f.
A.a.0. S.66a-b.

145



	Partner in Gottes Schöpfungswerk : zur rabbinischen Auslegung von Gen 1,26-27

