Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 49 (1993)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Das besondere Buch:
Eine moderne Fassung des brennenden Dornbuschs:
Anne Rotschilds Roman «LE BUISSON DE FEU»

Der eben erschienene Erstlingsroman der in Paris lebenden Lyrikerin und Malerin
Anne Rotschild ist ein Wurf, bestechend durch seine Vielschichtigkeit. So kann sich der
Leser vorerst ciner spannenden Lektiire hingeben, die der Tradition des franzdsischen
Romans verpflichtet ist, vergleichbar etwa dem «Amant» von Marguerite Duras. Auf
einer simplen Ereignisebene ist «Le Buisson de feu» die schmerzhafte Liebesgeschichte
zwischen der franzosischen Malerin Sarah Meir Vassilenko, Ehefrau eines nichtjiidi-
schen russischen Architekten und Mutter zweier Sohne, und dem israelischen Geheim-
dienstagenten Ayin Esh. Der vierteilige Roman spielt in den frithen Achtzigern, auf dem
Hintergrund des Libanon-Feldzuges, in vier aufeinanderfolgenden Jahren. Als Orte des
Geschehens stehen sich zwei Pole gegeniiber: Paris - Provence einerseits, Jerusalem und
die Wiiste andererseits. Auf der Suche nach ihren jiidischen Wurzeln lernt die sdkulari-
sierte Sarah Ayin anlisslich einer Vortragsreihe iiber Kabbala in Paris kennen. Die bei-
den verlieben sich. Obwohl diese Liebe zu keiner festen Beziehung fiihrt, beschliesst Sa-
rah auf ihrer zweiten Israel-Reise, die sie in den Sinai fiihrt, sich von ihrem Mann zu
trennen. Doch auch nach der Scheidung bleiben die Kontakte zwischen den Liebenden
sparlich, bedingt durch Ayins gefdhrlichen Beruf, den Sarah nur ahnt. Um Ayin zu ei-
ner Klirung ihres Verhiltnisses zu bewegen, bricht Sarah schliesslich nach Jerusalem
auf. Doch das flackerhaft-zweideutige Chanukka-Licht («I’¢équivoque de Hanouka»,
wie Sarah es empfindet) der Anfangsszene, die dem hellen Licht des Jerusalemer Som-
mers weichen soll, scheint sich durch Ayins Tod in dunkle Nacht zu wandeln. Der
Lichtbogen, der die ganze Spannung des Romans widerspiegelt, senkt sich jih.

Soweit das Handlungsgeriist, sozusagen der Peshat, der Literalsinn. Denn nicht nur
aufgrund von mystischen Anspielungen, sondern vor allem durch die biblische Symbo-
lik und Metaphorik, die das Geschehen liberlagert, wird der Leser auf weitere Ebenen
des «Pardes», der vier Schriftsinne verwiesen. So taucht der Titel «Le Buisson de feu»
den Roman in ein existentiell-religidses Licht. Der brennende Dornbusch, der Berufung
des Mose entnommen, steht flir das Auszugsgeschehen, denn verschiedene Formen von
Exodus sind das dominierende Thema des Romans. Da ist zunichst der ganz nahelie-
gende Weg der franzosischen Disporajiidin nach Israel. Bild von Sarahs Sehnsucht nach
dem Goldenen Jerusalem ist ihr Gefiihl zu Ayin, schwankend zwischen Anziehung und
Abstossung, ungliicklich und dennoch befreiend. Liebe zu Zion und Liebe zu Ayin wer-
den oft bis zur Unkenntlichkeit vermischt: «Une ville de lumiére et de sang, qui a pour
nom Jérusalem, qu’elle voit dans ses yeux.» Doch da ist nicht nur die Ebene von Riick-
kehr ins Gelobte Land, die Paris mit dem Babylon des Okzidents vergleicht. Exil ist
auch die Ehe Sarahs. Auf ihrer Reise in der Wiiste, im Negev, wird ihr klar, dass sie ih-
ren Mann zuriicklassen wird «comme une terre d’exil». Sarahs Exodus ist nicht einfach

Anne Rotschild, «Le Buisson de feu», L’Age d’Homme, Lausanne, 1992; 25.— Fr.

107



ein schwiarmerisch-eindimensionales Wandeln zum jiidisch-israelischen Ursprung, son-
dern ein Emanzipationsgeschehen, das schmerzhaft um tiefe und ehrliche Werte von
Identitdt ringt. Die verschiedenen Exodusaspekte zeigen schon, dass die Symbolik sich
nicht in simplen Gleichungen auflésen ldsst. Vielmehr verdichtet die Autorin Allusionen
und Bilder in der Art, dass sie dem Leser verschiedene Deutungsmoglichkeiten bietet.
Forciert man die Symbolik bis ans Limit, so kann man in der unerlésten Figur des fiir
sein Land berufenen Ayin durchaus einen modernen Moses sehen: Er fiithrt Sarah ins
Land, selber kann er es nicht erleben. Doch wird auch hier die biblische Parallele gebro-
chen: Nach Ayins Tod wird Sarah nicht nach Israel einwandern, ihr Exodus fiihrt zu ei-
nem vergeistigteren Ziel. Am Schluss des Romans spendet der Sabbat Sarah einen
Hauch von Tréstung und der Gedanke an ihre Kinder, an Weiterleben und Leben wer-
den fiir siec Gelobtes Land. Dies ist das Verméchtnis Ayins, das der Schlussatz aus-
drickt: «... la vie, 'important, avait-il dit...».

Der Reichtum von Anne Rotschilds Roman erschopft sich aber nicht in Spannung
und subtiler Symbolik. Struktur, Sprache und Metaphorik tragen wesentlich zur Quali-
tat des Werkes bei. Eine zwiefache Symmetrie manifestiert sich besonders deutlich am
Anfang und Ende. Der zitierte Schlussatz, das Bekenntnis zum Leben, eréffnet und
schliesst den Roman. Der Anfangsszene einer Kindheitserinnerung Sarahs steht am
Ende die Kindheitserinnerung Ayins gegeniiber. Diese dusserliche Symmetrie findet ihr
Pendant in einer seelischen Spiegelung der beiden Protagonisten. Wie ein Echo auf Sa-
rahs Gefiihle sind die letzten Gedanken Ayins, und so wie sie ihn als ihr Goldenes Jeru-
salem ertraumte, sieht er sie im Tod als sein Himmlisches Jerusalem.

Die Sprache des «Buisson» verridt deutlich die Lyrikerin. Die gemeisselt genaue
Ausdrucksweise beriihrt immer wieder das «poéme en prose», hier nur ein Beispiel aus
einer traumhaften Erinnerung, in der die Sprache sich wie in Musik auflost: «Viens, tu
es la promesse que nous nourrirons de notre tendresse.» Ebenso poetisch gefarbt sind
sentenzartig eingestreute Sitze, bei denen es sich fiir den Leser lohnt, eine Gedankenrast
einzulegen.

Schliesslich zeugt auch die Kristallisation von grossen Gedanken in einem kleinen
Bild von der Welt der Poesie, so etwa, wenn ein israelischer Vorgesetzter seinem Solda-
ten verbietet, den personlichen Brief zu lesen, den ein gefallener Feind auf sich tragt —
sonst konnte der Soldat ja nicht mehr weiterkdmpfen.

Von den vielen Leitmotiven mochte ich hier nur das Metaphernfeld herausgreifen,
das schon der Titel betont: das Feuer.

Dem Roman ist das Zitat Exodus 3,2 vorangestellt: «Und der Engel des Herrn er-
schien ihm in einer Feuerflamme, die aus dem Dornbusch hervorschlug. Und als er hin-
sah, siche, da brannte der Busch im Feuer, aber der Busch ward nicht verzehrt.» Sehr
gezielt gewihlt sind auch die mit Licht verbundenen Nachnamen von Sarah und Ayin:
Meir und Esh, Erleuchter und Feuer. Die Autorin entfaltet nun — nicht zuletzt in der
sehr sinnlichen Beschreibung der Liebe — ein breites semantisches Spektrum von Glanz
und Dunkel, alle Facetten zwischen lebensspendendem Licht und verheerendem Feuer.
Eingebettet in dieses Wortfeld bleibt dem Leser denn auch die zentrale Frage offen, ob
der Dornbusch der Liebe zwischen Sarah und Ayin durch das Feuer verzehrt wird oder
nicht. Selbst wenn der Dornbusch verbrannt ist, stellt er doch den Aufbruch zu einer
existentiellen Reise dar: «... I’6tre qui marche vers les racines».

Anne Rotschild, die fiir ihr lyrisches Werk mit dem Max-Pol-Fouchet-Preis ausge-
zeichnet wurde, liberzeugt ebensosehr als Autorin eines Romans, dessen Anlage so dif-
ferenziert ist, dass er immer wieder neue Interpretationsmoglichkeiten erdffnet. Die
zahlreichen Qualititen des Buches entschidigen denn auch reichlich fiir die drei oder
vier sachlichen Ungenauigkeiten. Dass «Le Buisson de feu» von einer Frau geschrieben
ist, findet einen sehr schonen Niederschlag, zum Beispiel dort, wo die miitterliche Liebe

108



Zu ihren Kindern in sehr zarten Farben gemalt ist. Der allwissende Erzidhler, der das
Geschehen aber meist mit Sarahs Augen betrachtet, lisst uns auch zu Recht vermuten,
dass der Roman viele autobiographische Ziige trigt — mehr als nur etwa die Tallitot-Bil-
der von Sarah, die ihre Entsprechung finden in den Kupferstichen von Gebetsminteln
aus Anne Rotschilds malerischem Werk. Doch so leicht ldsst sich «Le Buisson de feu»
weder als Autobiographie noch als Frauenroman einstufen. Sarah Meir Vassilenko ko-
stet zwar die vielen Facetten ihrer Geschlechterrolle aus, doch zeigt sie ebenso das Men-
schensein in seiner ganzen Komplexitdt und stellt sich so in die Ahnenreihe der berithm-
ten franzosischen Romanfiguren wie Madame Bovary oder Julien Sorel. Anne Rot-
schilds moderne Fassung des brennenden Dornbuschs ist im ibergeordneten Hand-
lungsbogen das Werk einer souverinen Prosaistin, im sprachlichen Detail die verdichte-
te Ziselierarbeit einer Kupferstecherin und grossen Lyrikerin.
Die nichste Ausstellung von Anne Rotschilds graphischem Werk ist ab Mdrz 1993 in der
Alliance Frangaise, Mamillastrasse, in Jerusalem zu sehen.

Gabrielle Oberlidusli- Widmer

DIE FRAU IM KAFTAN/RUTH/LEBENSBERICHT EINER SCHAUSPIELERIN/
Herausgegeben und eingeleitet von Ludger Heid/1992 Bleicher-Verlag, Gerlingen/368
Seiten, mit 36 s/w/-Abbildungen/ 36.-- DM.

Durch das jiidisch-literarische Kabarett «Kaftan», das die 1906 in Prag geborene
(und dort auch ihre schauspielerische Ausbildung absolvierte) Ruth Klinger, zusammen
mit jhrem spiteren Ehemann, dem jiddischen Volksliedersdnger Maxim Sakaschansky,
im Jahr 1930 in Berlin griindete, wurde sie in der Theaterszene damals iiber Deutsch-
land hinaus beriihmt und beliebt. Als Schauspielerin und Kabarettistin hat sie die da-
malige Theaterszene entscheidend mitgeprdgt. Ruth Klinger war eine erstaunlich vielsei-
tig begabte Frau. Eine schéne Frau, mit einem wunderschonen, edlen Gesicht. Es gibt
von ihr ein Foto, das sie als «Lulu» in einer Inszenierung von Reinhard, im Jahr 1929
zeigt. Und es gibt dazu eine Theaterkritik aus der «Berliner Morgenpost», in der sie das
«Jettchen Gebert» spielt. Da ist zu lesen, was nicht zu libersehen ist: «Uber Erscheinung
und Wesensart von Ruth Klinger liegt der Reiz der Blutsverwandtschaft mit der von ihr
dargestellten Gestalt und ferner der Charme einer schonen, jungen begabten, kiinstle-
risch disziplinierten Schauspielerin. Damit ist alles auf der Plusseite der Auffiihrung ver-
bucht.»

Durch Hitlers Machtergreifung wird die Karriere der jiidischen Schauspielerin, die
so vehement, trotz aller Gefahren, bis zuletzt die «Jiddischkeit» im Nazi-Deutschland
vertreten hat, jih beendet. Zusammen mit Sbakansky flicht sie noch rechtzeitig nach
Paldstina. Und dort beginnt ihre mehrfach durchbrochene und gebrochene, neue Exi-
Stenz.

Ein Leben, privat und beruflich, aus vielen Facetten bestehend.

Sie wird die Privatsekretdrin von Arnold Zweig, dem sie bis zu seinem Tod 1968
verbunden bleibt. Mit Max Brod verbindet sie ebenfalls eine tiefe, lebenslange Freund-
schaft. Sie interviewt den «Rasenden Reporter», Egon Erwin Kisch, der 1947... «Der
sehr schonen Ruth Klinger, mit sehr schonen Wiinschen fiir eine sehr schone Zukunft,
eine sehr schone Karte schreibt.» In Abwandlung von Schillers... «Es wallet, es siedet, es
brauset, es zischt», galten fiir sie damals wirklich die Worte... «Es werfelt, es brodelt, es
kafkat, es kischt.»

Nach einem harten Existenzkampf im damaligen Paléstina und der Beendigung ih-
rer Kiinstlerehe ging sie 1948 nach Prag und dort in den diplomatischen Dienst, wo sie
Augenzeugin des erschiitternden Slansski-Prozesses wurde. «Klingerova» nannte sie der

109



«Rasende Reporter» Kisch zirtlich, dessen Freundschaft fiir sie eine zentrale Bedeutung
hatte.

Ihr Lebensbericht ist das Zeugnis eines harten Existenzkampfes. Ein wirkliches
Vermichtnis einer aussergewohnlich bemerkenswerten Frau und Kiinstlerin, die trotz
aller Riickschldge und negativen Erfahrungen nie ihren Lebensmut verlor.

Als sie 1978 ihre Lebenserinnerungen im Privatdruck herausbrachte, zweifelte sie
und fragte sich... «ob die Zeit dafiir wohl schon reif sei?»

Damals war sie es offensichtlichi nicht. 200 Mappen, mit Dokumenten, Betrach-
tungen, Gedanken ermdglichten es 1922 Ludger Heid, «Die Frau im Kaftan» herauszu-
bringen. 1989 starb Ruth Klinger in Ziirich.

Die Zeit fiir «Die Frau im Kaftany ist reif geworden. Eine Zeit der immer mehr um
sich greifenden Orientierungslosigkeit und des « Wiedererwachens nationalsozialistischer
Gefiihle und Umtriebe».

Das ist die Zeit, wo das Wissen um die «Frau im Kaftan» notig ist, iiber jene Frau,
die damals Angst hatte und es heute wieder haben miisste.

Ein faszinierendes Buch liber eine faszinierende Frau, die in eine grausame, men-
schenverachtende Zeit hineingeboren wurde.

Lesenswerte Zeitzeugnisse und Zeitdokumente.

Maria Stiefl-Cérmak

Frank Criisemann, DIE TORA. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen
Gesetzes. Chr. Kaiser Verlag Miinchen 1992. 496 Seiten, 79,- DM.

Ein beeindruckend griindliches Werk, ohne iibertricbene Detailverhaftetheit, alle
wissenschaftlich ernst zu nehmenden Problemstellungen nach dem neuesten For-
schungsstand ansprechend und die eigene Position kritisch einbringend. Dass atl. Wis-
senschaft an diesem umfangreichen Buch tiber die Geschichte des atl. Rechts («Weg zur
Tora») mit ihrer «Neuinterpretation der wichtigsten Texte des atl. Gesetzes in ihrem je-
weiligen sozialgeschichtlichen Zusammenhang» nicht vorbeikommen wird, ist selbstver-
standlich. Bei der schier uniibersechbaren Vielfalt der Einzelansitze wird wohl ohnehin
jeder die Studie unter seiner Pramisse bewerten. Der Rezensent kommt von «ausserhalb
der Mauern der Fachwissenschaft» und zdhlt sich zu den «theologisch Interessierten»,
die durch das Buch «nicht von vorneherein abgeschreckt werden» sollen. Ihn interessiert
mehr «die Verbindung von sozialgeschichtlichen Perspektiven und theologischen
Grundfragen auf dem Hintergrund der Notwendigkeit einer neuen Beziechung zum Ju-
dentum sowie dringender ethischer Fragen der Gegenwart» (so im Vorwort). Doch eben
bei der Fragen der «christlichen Tora-Rezeption», besonders im Blick auf die von Pau-
lus aufgeworfenen Probleme, hat die Studie, nur «eine wichtige Schneise schlagen kon-
nen, indem sie «die historischen Grundlagen bereitgestellt» hat. Was fehlt, wire — so der
Autor am Schluss — «weit mehr als eine exegetische Aufgabe».

Man konnte sich auch etwas breitere und eingehendere Ausfithrungen iiber das
komplexe jidische Toraverstindnis und die Bedeutung der Einheit des letztgiiltigen
hebr. Kanons winschen; denn es geht nicht nur um «Ethik» (auch nicht christlicher-
seits) und um «Israels Weg zur Tora» (vieles dieses «Prozesses» wird wohl ewig im wiss.
dunkeln bleiben), sondern auch und besonders um Fragen der Identitdt heute, auf dem
Boden der «Tora», einschliesslich «christlicher» Engfithrungen, Eklektizismen (z.B. De-
kalog) oder Ausgrenzungen. Beeindruckend, wie der Autor Ungereimtheiten oder
Widerspriiche in den Quellen-Texten nicht wegzuerklidren versucht, sondern «als ge-
wollte Festschreibung eines Dissenses zwischen zwei ganz verschiedenen Konzeptionen»

110



stehen ldsst — gut judisch, getreu der Talmuderkenntnis aus dem Meinungsstreit zwi-
schen den Schulen Hillels und Schammais: «Diese und jene sind Worte des lebendigen
Gottes».

Erfreulich klare und vorwirtstreibende — fiir manche sicher schockierende Sitze
finden sich im wohl etwas zu knapp geratenen Schlussabschnitt:

«Deshalb hingt die Identitdt des biblischen Gottes an der Verbindung zu seiner
Tora. All dies kann nur bedeuten, dass unbeschadet des historischen Abstandes allein
die Tora die Grundlage einer biblisch orientierten christlichen Ethik sein kann. Aber sie
ist nicht fiir die Menschheit, sondern fiir Israel formuliert.

Der eine Wille des einen Gottes hat unaufloslich Israel als menschlichen Partner.
Weder ist eine Entfernung Israels aus der Tora méglich, noch kann die Christenheit sich
an die Stelle Israels setzen.»

«Das damit gegebene Dilemma» zu l6sen (man denke nur an Fragen wie: Bedeu-
tung und Funktion der Torainterpretation Jesu i.V.m. mit der Christologie, «Tora»-Be-
jahung und «Gesetzes»-Kritik des Paulus, «gesetzesfreie Heidenmission», «Verstockung
Israels» bis zu seiner ganzheitlichen Rettung usw.), war nicht mehr Aufgabe des atl.
Exegeten. Wer aber schreibt die Fortsetzung? — Abgerundet wird das Werk durch 70
Seiten Literaturverzeichnis und Bibelstellenregister.

: Hans L. Reichrath

Karl Erich Grozinger (Hg), DIE WIRTSCHAFTLICHEN UND KULTURELLEN
BEZIEHUNGEN ZWISCHEN DEN JUDISCHEN GEMEINDEN IN POLEN
UND DEUTSCHLAND VOM 16. BIS ZUM 20. JAHRHUNDERT. Im Auftrag der
Gesellschaft fiir Deutsche und Polnische Kultur hg. von K.E. Grozinger, Wiesbaden.
Otto Harassowitz 1992, VI. 142 S. 1 Karte, gr. 8°, pb DM 48.-.

Sieben Beitrige sind in dem hier anzuzeigenden Band zusammengefasst. Thre Au-
toren stammen aus Polen, Israel und Deutschland — erfreuliches Zeichen internationaler
Zusammenarbeit ebenso wie Beleg dafiir, dass Themen wie die hier abgehandelten der
linderiibergreifenden wissenschaftlichen Kooperation notwendigerweise bediirfen. Der
vorliegende Band vereint die Vortrage einer gemeinsamen Veranstaltungsreihe der als
Herausgeber figurierenden Gesellschaft fiir Deutsche und Polnische Kultur — Freundes-
kreis Frankfurt | Krakéw mit dem Seminar fiir Judaistik und dem jiidischen Museum
Frankfurt aus den Jahren 1990/91; und wie dem Geleitwort des Vorstandsvorsitzenden
der Gesellschaft zu entnehmen ist, tritt sie damit «erstmals an die literarische Offentlich-
keit».

Die ersten drei Beitrdge versorgen den Leser bzw. die Leserin mit den erforderli-
chen geschichtlichen Uberblicken (zusammengefasst am Ende noch einmal in einer ta-
bellarischen Ubersicht, S. 135-142). Wenn es auch weniger neue Erkenntnisse sind, die
hier vermittelt werden, so haben sie ihren Wert, und dies gilt, vom letzten abgesehen,
auch fiir die folgenden Beitrige, in der zusammenfassenden Bereitstellung sachlich fun-
dierter, zuverlissiger Informationen zum Thema: Uber den historischen Gesamtzusam-
menhang informiert zunéchst J.A. Gierowski (Krakow) in «Die Juden in Polen im 17.
und 18. Jahrhundert und ihre Bezichungen zu den Deutschen Stiddten von Leipzig bis
Frankfurt a.M.» (S. 3-19), wobei die Krakauer Juden und ihr Anteil am internationalen
Handel im Mittelpunkt stehen. Ergéinzend dazu behandelt K. Heller (Giessen) «Die
wirtschaftliche Lage der Juden unter polnischer und russischer Herrschaft vom 16. bis
zum 19. Jahrhundert» (S. 21-37), wiahrend Jakub Goldberg (Jerusalem) in «Der Vierldn-
der-Rat der polnischen Juden und seine Beziehungen zu den jiidischen Gemeinden und

111



Juden in Deutschland im 17. und 18. Jahrhundert» (S. 39-51) die Geschichte der jidi-
schen Selbstverwaltung in Polen und ihrer Ausstrahlung iiber die Grenzen Polens hin-
aus — H. Graetz hatte sie einst eine «beispiellose Erscheinung in der jiidischen Geschich-
te» genannt — resiimiert.

Die folgenden drei Beitrage untersuchen die im Titel des Buches angesprochenen li-
terarischen und geistesgeschichtlichen Wechselbeziehungen. Ausgehend von einem Blick
auf die deutsche und polnische Juden verbindenden Sprachen Jiddisch und Hebriisch
analysiert K.E. Grozinger (Frankfurt) in «Jidische Literatur zwischen Polen und
Deutschland» (S. 53-78) die Auswirkungen, die die Wanderungsbewegungen der asch-
kenasischen Juden von West nach Ost und Ost nach West auf die Entwicklung der je-
weiligen Rechts- und Erbauungsliteratur sowie der Erzdhlungsliteratur gehabt haben.
Demgegeniiber zeigt in «Der kulturelle Austausch zwischen jilidischen Gemeinden in
Polen und Deutschland im 17. und 18. Jahrhundert» (S. 79-88), M. Graetz (Jerusalem)
auf, wie «Juden aus Polen [...] Konzepte, Gedankenginge und Werte einer rationali-
stischen Tradition, die tief im Mittelalter wurzelt, an Mendelssohn und seinen Kreis
weitergegeben» und so das Aufkommen der jlidischen Aufklirung vorbereitet haben.
Eine Beobachtung iibrigens, die M. Klanska (Krakow) in «In der Diaspora unter den
Fremden. Beziechungen zwischen Juden und Nichtjuden im Spiegel ostjiidischer Auto-
biographien in deutscher Sprache» (S. 89-108) am Beispiel Salomon Maimons bestatigt
und anhand der Autobiographien von Ludwig Kalisch und Jehuda Epstein erweitert
und vertieft. Die Reihe der Beitriage beendet ein sich von ihnen abhebendes Feuilleton
von E. Grozinger (Frankfurt) «Im Schatten der Menora. Juden in der modernen polni-
schen Literatur» (S. 109-133), an dessen Thema sich die Autorin allerdings sichtlich ver-
hoben hat.

Dennoch, und dies belegen die Beitrdge je auf ihre Weise sehr deutlich: die wirt-
schaftlichen und kulturellen Wechselbeziehungen zwischen polnischen und deutschen
judischen Gemeinden im Wandel der Jahrhunderte zu studieren, ist eine ebenso lohnen-
de wie verdienstvolle Aufgabe, und dies umso mehr, als es sich dabei im deutschsprachi-
gen Bereich um ein erst wenig erschlossenes Gebiet historischer, kulturgeschichtlicher
und literarischer Forschung handelt. Dass die Gesellschaft fiir Deutsche und Polnische
Kultur — Freundeskreis Frankfurt/Krakéw sich dieses Themas angenommen hat, verdient
daher besondere Anerkennung. Bleibt am Ende nur zu wiinschen, dass dieser Band
nicht die erste und zugleich letzte Beschéftigung mit diesem Thema gewesen ist.

S. Schreiner

Johannes Glasneck|/Angelika Timm, ISRAEL. DIE GESCHICHTE DES STAATES
SEIT SEINER GRUNDUNG. 320 S., Bouvier Verlag, Bonn/Berlin 1992, 49,80 DM.

Israel hat Konjunktur. Diese iiberblicksartige Gesamtdarstellung der israelischen
Geschichte ist aber, zumindest im Rahmen der deutschen Wissenschaftsgeschichte, et-
was besonders Interessantes. Sie ist eine der ersten Publikationen von Autoren, deren
wissenschaftliche Karriere noch in den Zeiten eines zweiten deutschen Staates begannen
und die iiber das Ende der DDR hinweg ihre Positionen als Wissenschaftler an der
Martin-Luther-Universitdt in Halle-Wittenberg und an der Humboldt-Universitit zu
Berlin beibehalten haben. Die eigene Vergangenheit biirdet den Autoren die Verpflich-
tung auf, «eigene wissenschaftliche Positionen kritisch zu iiberpriifen und dazu beizu-
tragen, das jahrzehntelang in den Medien und Publikationen des zweiten deutschen
Staates verzerrte und einseitige Bild des Zionismus und Israels zu korrigieren, schuld-
hafte Entwicklungen zu bewiltigen und Wertungen zu treffen, die der historischen Rea-
litdt verpflichtet sind».

112



Wie der Titel schon besagt, versuchen die Autoren die Entwicklung des jiidischen
Staates vom Auftauchen des zionistischen Gedankens und seiner Manifestation im Ba-
seler Programm bis in die Gegenwart, das heisst bis zu den Auswirkungen des zweiten
Golfkrieges, nachzuzeichnen. Die Gliederung des Stoffes folgt nicht in allem den bishe-
rigen Publikationen: Es wird von den Autoren der Versuch gemacht, die Geschichte des
Landes seit der Staatsgriindung in zwei Hauptetappen zu unterscheiden. Damit wollen
sie Abstand zu der oftmaligen Periodisierung durch die fiinf Nahostkriege gewinnen, da
solch eine Einteilung die innerisraelischen Prozesse ungeniigend berticksichtigt. Ergianzt
wird der Hauptteil noch durch eine Zeittafel, einen kleinen statistischen Anhang und
drei in den Hauptteil integrierte Bildteile, die allerdings etwas zusammengewiirfelt er-
scheinen.

Nach einer kurzen Darstellung der Vorgeschichte (1-45) erfolgt die Beschreibung
der Entstehung des Staates Israel nach dem Ende des zweiten Weltkrieges bis zum Be-
ginn des ersten arabisch-israelischen Krieges 1948/49 (46-71). Das dritte Kapitel behan-
delt die eigentliche erste Hauptetappe der israelischen Staatsgeschichte, die 20 Jahre
zwischen der Staatsgriindung und dem Beginn des Junikrieges 1967, die «durch Aufbau
und Konsolidierung des neuen Staatswesens» geprigte Zeit (72-145). In knappen Unter-
abschnitten werden die wichtigsten wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen und politi-
schen Aspekte der Entwicklung aufgezeigt, wobei die sich abzeichnenden gesellschaftli-
chen Probleme der Spannungen zwischen Aschkenasim und Sephardim oder die ambi-
valente Stellung der «Jackes» nicht beriihrt werden.

Mit dem Vorspiel zum Sechstagekrieg von 1967 beginnt die zweite Hauptetappe.
Der Krieg von 1967 stellt durch die grossen Geldndegewinne, aber auch durch die Herr-
schaft tiber die Paldstinenser einen historischen Einschnitt gerade in Hinblick auf die in-
nenpolitischen und gesellschaftlichen Entwicklungen dar. Im einzelnen gehen die Au-
toren dabei auf die Zeit «Zwischen Juni- und Oktoberkrieg» (146-189), die «zwei Legis-
laturperioden unter Likud-Dominanz» bis zu den Knessetwahlen 1984 (190-228) und
die Zeit der «Regierung der nationalen Einheit» bis 1990 (229-271) ein. Eine regelge-
rechte Einarbeitung der Geschehnisse um und im Verlaufe des Golfkrieges findet nicht
mehr statt. Seine Erwidhnung im letzten Kapitel wirkt unausgegoren und — nicht zuletzt
durch ein sonst nie vorhandenes Informationsdefizit im Text — angehéngt.

Insgesamt kann das Buch die an es gestellten Anforderungen voll erfiillen. Es zeigt,
dass die Autoren ihr Ziel, «Wertungen zu treffen, die der historischen Realitéit verpflich-
tet sind», erreicht haben, und dass sie dartiber hinaus auch den Beweis angetreten ha-
ben, dass potentielle Vorurteile gegen Wissenschaftler der ehemaligen DDR als unbe-
grindet angesehen werden miissen. Die fiir das Werk verwendeten und eingearbeiteten
Informationen sind sehr reichhaltig und weitgestreut, was die Lektiire fiir alle am The-
ma Interessierten ergiebig macht. Leider kommen, bedingt durch die hohe Informa-
tionsdichte, aber auch durch die Aufteilung des Stoffes und die Art der Abhandlung,
die narrativen Aspekte zu kurz, die das Lesen eines solchen Geschichtsbuchs, das sich
gerade nicht nur an die Fachwelt allein wendet, angenehmer machen.

Jan Kurz

Timo Laato, PAULUS UND DAS JUDENTUM. Anthropologische Erwigungen. Abo
Akademis Forlag, 1991, 341 Seiten.

Bei dieser finnischen Dissertation handelt es sich um eine eigenartige Studie.
«Anthropologische Erwédgungen» (sc. statt: «Christologische E.») zu Paulus und dem
Judentum wire an sich keine uninteressante Variante denkbarer Ansitze, doch der Ver-
fasser hat sich dabei sehr beschrinkt und ist in Unklarheiten stecken geblieben. Es han-

113



delt sich i.w. um eine Auseinandersetzung mit E.P. Sanders’ 1977 erschienener bahnbre-
chender Arbeit «Paul und Palestinian Judaism» (dt. 1985, vgl. meine Rezension in Pfilz.
Pfarr Blatt 1986 S. 55) und seinen Rezensenten, sowie mit H. Réisdnen. Vieles wird an-
gerissen, bleibt aber schon im definitiven Bereich oft unscharf (Auseinandersetzung ver-
schiedener «Religionen» bzw. «Religionsstrukturen»? Differenzierung u. Klarung von
«Bundesnomismus», «Legalismus», «Tora» und «nomos», «Erwidhlung» u. «Rechtferti-
gung» bzw. «Gnade» und «Werke»). Nicht erst das Literaturverz. lisst erkennen, dass
wesentliche Arbeiten zur Paulusforschung der letzten Jahre tiberhaupt nicht auftauchen
oder verarbeitet sind.

Schon allein vom biografischen Ansatz her ist Paulus «christologisch» bestimmt
worden (= sein «Hineingelangen»), alles «Anthropologische» ordnet sich dem unter
und ein, auch wenn Paulus spéiter in seiner Argumentation «anthropologisch» den «Be-
weis» filhren will, dass «die Stinde» («Erbsiinde»?) ausnahmslos bei allen, Juden und
Heiden (Verf. redet zu voreilig fast nur von «Christen»), der springende Punkt sei, um
ihre «Erlosungsbediirftigkeit» zu belegen. Ich frage mich nur, warum der Verfasser we-
der im Stellenverz. noch in seiner Gedankenfiithrung nicht den Abschluss der paul. Ar-
gumentation in Rém 11,32 erwidhnt: «Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen,
um sich aller zu erbarmen.» Genau da wollte Paulus doch herauskommen mit seinem
«pardnetischen» Riickgriff hinter die Sinai/Tora — Tradition auf den Abrahamsbund
(«Rechtfertigung allein aus Glauben»!). Ist das nun paul. «Pessimismus» oder nicht
doch vielmehr Endzeithoffnung fiir alle? Was ist eigentlich i.d.Z. «das neue Israel» (S.
192)? Gibt es iiberhaupt fiir Paulus den Gegensatz von «Gesetz» und «Evangelium» (S.
262)? Stehen sich nicht vielmehr «Siinde» und «Gesetz» gegeniiber, wihrend sich «das
Evangelium» mehr an einer falsch verstandenen «Werkgerechtigkeit» reibt? Und inwie-
weit darf man eine solche «dem Judentum» iiberhaupt unterstellen? Ist nicht «Rechtfer-
tigung (der Heiden) allein aus Glauben/Gnaden» eigentlich auf der Ebene der Bundes-
Erwéahlung des jud. Volkes (Frage des Kollektiv-«Eintritts») anzusiedeln, wahrend der
«Toragehorsam» bei Juden und Heiden die Frage des «Verbleibens» ist?

Vermutlich leidet die Arbeit von Anfang an unter einer zu ausgestanzten Vorgabe.
Konnte sonst am Schluss der Satz stehen: «Es erwies sich, dass er (Paulus) im besonde-
ren aus der pessimistischen Anthropologie heraus seine Mutterreligion abgelehnt hat.»
Hat er sie nicht vielmehr «christologisch» zur Vollendung bringen wollen (vgl. R6m 15,
#7ff, eine oft libersehene Stelle)?!

Hans L. Reichrath

LICHTER IM DUNKEL (Flucht und Rettung eines jiidischen Ehepaares im dritten
Reich) von Max Krakauer/10. Auflage 1991/Quell-Verlag Stuttgart/Vorwort von Otto
Morike/Geleitwort von Freya v. Moltke/131 Seiten/DM 29.50.

Ein Buch in der 10. Auflage spricht eigentlich eine beredte Sprache, spricht von der
Notwendigkeit, zu erfahren, was es ver/iibermitteln will.

Freya v. Moltke sagt im Geleitwort zu diesem Buch, «dass es eigentlich eine Ge-
schichte ist, die zugleich schrecklich und trostlich ist, denn sie erzédhlt das Schicksal von
zwel Menschen, die wihrend der schrecklichen Zeit im Nazi-Deutschland {iberlebt ha-
ben».

Zwei von ein paar tausend Geretteten, von Millionen Gemordeten.

Ich bin fiir jedes Buch, das iiber diese Zeit erscheint und detailliert berichtet, dank-
bar, denn jedes Buch erklirt, enthiillt und bestitigt grausame und unmenschliche De-
tails, jene, die das «Gesamtbild des Schreckens» noch grausamer machen und der nach-

114



folgenden Generation erklidren, was im «Land der Dichter und Denker» (aus dem ein
Land der Richter und Henker wurde) tatsichlich méglich war.

Ein Buch wie dieses verhindert vor allem die Gefahr, dass, je weiter die Zeit des
Schreckens zuriickliegt, behauptet werden kann... «dass es (so) doch nicht wahr gewe-
sen sein kann, dass (fast) alle anderen sagen konnen... sie hitten nichts gewusst.»

Das Schicksal von Max und Ines Krakauer, die wiahrend der schrecklichen Jahre,
als sie {iberwiegend in Wiirttemberg, in Pfarrhiusern der «Bekennenden Kirche» ver-
steckt wurden, den Namen «Ackermann» angenommen hatten, wird auch im Buch von
Alexander Bronowski «Es waren so Wenige» beschrieben.

Pfarrer Otto und seine Frau Gertrud Morike, die sich mit vielen anderen dafir ein-
setzten, dass Max und Ines Krakauer tiberlebten, bekamen 1970 in Jerusalem die Aus-
zeichnung «Gerechte der Welt».

«Doch es waren so Wenige», sagt Bronowski in seinem gleichnamigen Buch.

Warum in dieser Zeit, in der Hitler und seine Schergen so eifrig darum bemiiht wa-
ren, Deutschland «Juden-rein» zu machen, es in diesem Land ohne Hoffnung fiir man-
chen doch noch ein bisschen Hoffnung gab, sozusagen ein «Hoffen wider besseren Hof-
fens», beschreibt dieses erschiitternde Buch.

Dass es nur einigen wenigen gelang, dass einige wenige den Mut hatten, Menschen
Zu retten, kann und soll nie vergessen werden. «Die Angst war grosser als die Mensch-
lichkeit», sagte Freya von Moltke. Nicht nur die Angst, sondern auch der Egoismus,
das Bemiihen «sich selbst und die Seinen» zu retten.

Zwei Juden beschreiben zwei Jahre, in denen sie vor den Nazis auf der Flucht wa-
ren.

Auf 130 Seiten wird klar, dass der Mensch dem anderen unendlich viel sein kann...
Abgrund und Finsternis, aber auch Gipfel und Licht.

Dieses Buch ist ein Glied mehr zu einer, die Menschlichkeit bis zum Boden ziehen-
den Kette des Verbrechens.

Deshalb kann es kein Trost sein, von den «Lichtern im Dunkeln» zu lesen, aber es
bleibt fiir alle Zeiten wichtig zu wissen, dass in so einem grossen Land so wenig «Licht»
war,

Maria Stiefl-Cérmak

115



	Rezensionen

