
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Franz Delitzschs Stellung in der Geschichte der Auslegung des Neuen
Testaments

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Delitzschs Stellung in der Geschichte
der Auslegung des Neuen Testaments

von Wolfgang Wiefel*

Dass wir hier über Franz Delitzsch als Neutestamentier zu reden haben,
erinnert an den Umstand, dass er jenen Exegeten zuzurechnen ist, die sich in besonderer

Weise der Bibel als ganzer verpflichtet wussten; es berührt aber auch eine

theologiegeschichtliche Gegebenheit. Delitzsch hat an allen drei Stätten seines

akademischen Wirkens, in Rostock (1846-1850), in Erlangen (1850-1867) und in
Leipzig (1842-1846 und dann wieder 1867-1890) neutestamentliche Vorlesungen
gehalten. Während seiner zweiten Leipziger Periode trat die Lehrtätigkeit im
Neuen Testament etwas zurück, dafür fallt in seine letzte und fruchtbarste
Schaffenszeit die Arbeit an der Übersetzung des Neuen Testaments ins Hebräische.

Franz Delitzsch gehört in jene Epoche der Theologiegeschichte, in der sich
die endgültige Trennung von alttestamentlicher und neutestamentlicher Wissenschaft

vollzog. Als er seine Laufbahn begann, lebte Martin Leberecht de Wette
(gest. 1894) noch, der beiden Fächern wichtige Anregungen gab; als er starb, waren

an allen deutschen theologischen Fakultäten Lehrstühle für Neues Testament
eingerichtet, deren Inhaber ausschliesslich Vertreter dieser Disziplin waren.
Gleichzeitig setzte der Rückzug der Vertreter der anderen Fächer ein, die bisher
gleichsam nebenamtlich in diesem Bereich gewirkt hatten. Ein Prozess, der freilich

wegen der zentralen Stellung des Neuen Testaments in der evangelischen
Theologie wesentlich länger dauerte. Bis ins letzte Drittel des 19. Jahrhunderts
gab es nicht wenige Gelehrte, die das Schwergewicht ihrer Arbeit im Neuen
Testament sahen, aber noch nicht das Monopol eines ausschliesslich dem Neuen
Testament gewidmeten Lehrstuhls. Zwei Jahre vor Delitzschs Tode 1888 trat der
erste genuine Neutestamentier - nach der Ausnahme Constantins von
Tischendorfs, der in Leipzig mehr durch Abwesenheit als durch Anwesenheit glänzte

- in die Fakultät ein: Theodor von Zahn. Zuvor hatten neben Delitzsch auch
der Systematiker Ernst Luthardt, die Praktiker Woldemar Schmidt und Gustav
Adolf Lricke und der Kirchenhistoriker Karl Friedrich August Kahnis
neutestamentliche Vorlesungen gehalten. Das Neue Testament war das letzte der klassischen

theologischen Fächer, das Autonomie erlangte. Das war keine Leipziger
Spezialität. Die Entwicklung in Halle verlief ähnlich: 1888 wurde hier der erste

von Erich Haupt besetzte neutestamentliche Lehrstuhl errichtet.
Delitzschs Einsatz im neutestamentlichen Lach war jedoch nicht von dem

Bestreben geleitet, unverteiltes Gelände zu besetzen, er ergab sich vielmehr aus
seinem theologischen Ansatz. Er verstand sich als Bibeltheologe. In Erlangen hatte

er Christian Konrad von Hofmann nahe gestanden, sich jedoch von seinem

*Prof. Dr. Wolfgang Wiefel, Presslers Berg 2, D-4020 Halle (Saale)

101



Konzept der Verbindung von Heilsgeschichte und Bewusstseinstheologie distanziert.

Die Auslegung des Alten Testaments im Neuen, d.h. im Christusgeschehen
selbst realgeschichtlich und davon abgeleitet in den Interpretationen des alttesta-
mentlichen Schriftworts durch neutestamentliche Autoren, hatte für ihn einen
hohen Grad der Verbindlichkeit, wiewohl er je länger je mehr um die Eigenständigkeit

des alttestamentlichen Zeugnisses bemüht war.
Die Schwerpunkte von Franz Delitzschs neutestamentlicher Arbeit ergeben

sich daraus. Sie sind sowohl an den gehaltenen Vorlesungen wie an seinen
Veröffentlichungen erkennbar. Es sind dies Matthäus, der Hebräerbrief und der
Römerbrief. Über die beiden letzteren hat er Auslegungswerke veröffentlicht, von
denen uns sein Kommentar über den Römerbriefbeschäftigen soll.

Das 1870 erschienene Werk - mit seinen 147 Seiten im Kontext der Delitz-
schen opera eher der mittleren Klasse zuzuordnen - ist bei Dörffling und Franke
in Leipzig verlegt und war über 80 Jahre später noch bei der Auflösung des
Unternehmens erhältlich (also nicht gerade ein buchhändlerischer Erfolg). Das Buch
ist entstanden im Zusammenhang mit seiner Arbeit an der Übersetzung des

Neuen Testaments ins Hebräische. Es kann hier nicht darum gehen, das
Übersetzungswerk von Delitzsch philologisch und hermeneutisch zu beurteilen. Natürlich
war er sich darüber im Klaren, dass er nicht eine RückÜbertragung neutestamentlicher

Texte in die Muttersprache Jesu und der apostolischen Verfasser vorlegte.
Diese Aufgabe ist dann von dem zeitweiligen Mitarbeiter am Leipziger Institu-
tum Judaicum Gustaf Dalman in Angriff genommen worden. Es handelt sich
vielmehr dabei um das dem schriftgelehrten Schulbetrieb zuzuordnende Idiom
des (aramäisierenden) Mischnahebräisch, das freilich für rabbinisch geschulte
Juden (und das waren die von Delitzsch ins Auge gefassten potentiellen Rezipien-
ten) zu den grundlegenden Bildungselementen gehörte. Dennoch kann von einem
bleibenden wissenschaftlichen Wert gesprochen werden, insofern die Delitzsche
Übersetzung uns hilft, gleichsam unter der Decke des griechischen Textes die
hebräische und aramäische Denkweise und Sprachstruktur zu erkennen.

Der Übersetzer ist mehr noch als der Ausleger (vor allem der systematische,
«pneumatische») auf die exakt erarbeitete Textbasis angewiesen. Hinzu kam, dass
die Textfrage für einen Exegeten, der hoch von der Autorität des biblischen Wortes

dachte, von geradezu geistlichem Rang war. Zu denken ist an Johann
Albrecht Bengel, aber auch an die Bedeutung der Textforschung für konservative
Neutestamentier wie Theodor v. Zahn und Bernhard Weiss.

Delitzsch konnte sich auf die Arbeit jenes Forschers stützen, der in seiner
ersten Leipziger Periode sein Kollege gewesen war, Constantin von Tischendorf.
Schon beim Projekt der Übersetzung hatte er sich festgelegt, «nicht den
unvollkommenen textus receptus, sondern den jetzt durch die ältesten Zeugnisse, zu
denen der Codex vom Sinai hinzugekommen, beglaubigten authentischen Text
zugrunde legen zu wollen» (41). Dass darin auch eine gewisse Einseitigkeit liegen
konnte, berührte ihn wenig. Er gibt dem Sinaiticus sogar eine theologische Qualität,

wenn er hinzufügt, «dass es als providentielles Ereignis erscheint, dass aus
einem verborgenen Winkel jenes Gebirges, von welchem die alttestamentliche
Thora ausgegangen, auch diejenige Urkunde der neutestamentlichen Thora
hervorgegangen ist, welche alle anderen Handschriften und sowohl an Zeugnisge-

102



wissheit als an Vollständigkeit sogar des gleichaltrigen Vaticanus überragt und
somit ein Codex vom Sinai Hauptinstanz der neutestamentlichen Textkritik ist»
(41). Er nennt Beispiele von Stellen, die aus der Lutherbibel vertraut sind, wie,
1,16; 1,29; 1,31; 7,18, 8,1; 8,26; 10,15; und theologisch wichtige Stellen wie 8,11
und 10.17.

Zu dem für ihn wichtigen Problem der Übersetzung von Zitaten aus dem
Alten Testament (nicht weniger als 50) konstatiert er, dass Paulus die alttesta-
mentlichen Stellen nach der LXX zitierte, «was er tun musste und was ihm
damals jüdischerseits niemand verargte». Aber er fügte hinzu: «Wenn er hebräisch
geschrieben hätte, würde er sich an den Grundtext gehalten haben» (45). Er
folgert daraus als erste Regel, «dass er überall da, wo der Wortlaut des hebräischen
Grundtextes der citierten Stelle gleich gut in den Zusammenhang passt, wie die
mehr oder weniger ihm incongruente Übersetzung der LXX ohne weiteres den
hebräischen Grundtext an deren Stelle setze». (46)

Er macht jedoch eine Einschränkung: «Da es überhaupt im Charakter der
Zeit... lag, in Wiedergabe alter Schriftworte sich frei zu bewegen und mehr auf
den Sinn und den Geist derselben als auf die äussere Einkleidung zu achten; so

ergibt sich für den Übersetzer die zweite Regel: dass er überall da, wo Gedächt-
niss oder Wille des Apostels den alttestamentlichen Text modifizieren, dieses

geistlich frei, nicht buchstäblich gebundene Verhältnis unvermischt lasse.» (46)
Bei solchen freien Zitierungen, Zitatenverschmelzungen, Mosaiken, abgekürzten
oder umgestellten Schriftzitaten hat er die hebräische Übersetzung auf den
griechischen Wortlaut gegründet.

Wichtigstes Merkmal der knappen, versweise vorgehenden Kommentierung
ist die Vielzahl der beigebrachten rabbinischen Parallelen. Die uns heute (vor
allem dank der Arbeit von Jacob Neusner) bewegenden überlieferungsgeschichtlichen

Fragen hegen ihm noch fern. Wie ein halbes Jahrhundert später Hermann
Leberecht Strack und Paul Billerbeck und nach ihnen Joachim Jeremias reiht er
Zeugnisse aus der jüdischen Traditionsliteratur aneinander, deren redaktionelle
Fixierung lange nach dem neutestamentlichen Zeitalter, zum Teil erst im frühen
Mittelalter erfolgte. Immerhin wirbt er bei potentiellen jüdischen Lesern mit dem
Argument, «dass die Entstehungsgeschichte des Christentums ein Stück der
Geschichte ihres eigenen Volkes ist, dass sie uns in eine Zeit versetzt, bis in welche
nur einige spärliche Notizen der Talmud- und Midrasch-Literatur zurückreichen».

(9) Es geht ihm offensichtlich nicht um Herkunft und Vorbild einer
Formulierung, sondern um die Sprech- und Denkweise des Paulus, die auf diesem
Wege dem Leser des Kommentars näher gebracht werden sollte.

Er ist überzeugt, dass seine Übersetzung und Auslegung «selber das
Verständnis... fördere, indem sie ihn in die Sprache zurückdenkt, welche das Denken
und den Gedankenausdruck der heiligen Schriftsteller, trotzdem dass sie
griechisch schrieben, beherrschte». (10) So bezieht er sich auf den babylonischen,
seltener auf den Jerusalemer Talmud, auf die tannaitischen Midraschim Sifrê und
Sifra, die späteren Midraschim Bereschit rabba, Bamidbar rabba und Wajiqra
rabba; die homiletischen Midraschim Pesiqta rabbati und Pesiqta Rab Kahana
und Tanchuma, die Pirqê Rabbi Elieser und das jüdische Gebetbuch, das Siddur.

103



Fast alle diese Texte waren unübersetzt und lagen nur in jüdischen Drucken vor.
Einiges war noch ungedruckt.

Die grundlegende Berechtigung zu einer «rabbinistischen» Paulusinterpretation
erwächst ihm aus einer der Apostelgeschichte entnommenen und von

Delitzsch natürlich nicht angezweifelten biographischen Aussage. «Dass die Dialektik

des Paulus, der zu den Füssen Gamaliel I., des Enkels Hilleis, gesessen, sich

manigfach mit der Schulsprache der ältesten Tannaim (Mischnalehrer) berühren
würde, ist von vornherein anzunehmen und bestätigt sich auch.» (12) Delitzsch

vermag dafür eine Vielzahl von Belegen beizubringen. Das ou monon de alla von
5,3 und 8,33, 9,10 entspricht dem welo icad ala; poso mallon bzw. pollo mallon
11,12.24 bzw. 5,15.17 dem qal wachomer; die verschiedenen Formeln mit legein
und erein (ti eroumen) den spezifisch jüdischen Kombinationen von bzw. mit
amar. Zwar stellt er sich nicht die Frage, ob sich Paulus als Hillelit in strengem
Sinne zu erkennen gibt, die Prägung auch des christlichen Paulus durch die rabbi-
nische Schuldiskussion steht für ihn fest, und er ist darum bemüht, sie aufzuweisen.

Delitzsch' exegetische Arbeit am Römerbrief erschöpft sich nicht in der
Feststellung solcher Formalia. An markanten Stellen sehen wir, wie er Paulus
interpretiert. Ich würde sagen: in profiliert lutherischer Deutung. Durch das Gewand
seiner rabbinischen Gelehrsamkeit scheint die konfessionelle Gestalt seiner Exegese

hindurch.
In der bekenntnisartigen Formulierung, die den Höhepunkt im ersten Komplex

des Römerbriefs bildet, ist von Christus als hilasterion durch Glauben in
seinem Blut die Rede (3,25). Delitzsch kennt die Deutung, nach der hilasterion dem
hebräischen kapporet entspricht und als Synonym von mikseh den Deckel der
Bundeslade meint, eine Interpretation, die in der Generation unserer Väter
Anders Nygren wiederbelebt hat (Christus der Gnadenstuhl, in: In memoriam Emst
Lohmeyer, Stuttgart 1951, 89-94). Er gibt ihr jedoch auf Grund der LXX-Über-
setzung von Ex 25,17 für hilasterion im Sinne von hilasterion epithema eine
interessante Wendung. Er argumentiert philologisch: «Sollte Paulus, welcher in allen
seinen Rückübersetzungen auf Alttestamentliches sich an LXX anschliesst,
hilasterion anders gemeint haben, als in dem Sinne, in welchem und keinem anderen
es in der LXX-Übersetzung der Thora vorkommt.»(79) Tatsächlich gehe es ihm
darum, in hilasterion «ein Bild dessen (zu) sehen, was Jesus, der sein Blut zur Sühne

vergossen, an sich ist und für den Glauben für uns wird.» Darum hält es

Delitzsch für unwahrscheinlich, «dass diese Decke nur als Deckel und nicht als
sühnende Deckung (sie!) so benannt sein sollte.» Der in der lutherisch-melanchthoni-
schen Rechtfertigungslehre verankerte Gedanke der Zudeckung hat hier gewiss
den Ausschlag gegeben.

Aufschlussreich ist, wie er das berühmte eph ho pantes hemarton von Rom
5,12 und die typologische Entsprechung Adam-Christus aufnimmt. Hier ver-
schliesst er sich der der Vulgata entnommenen Lesart in quo omnes peccaverunt,
die seit Augustin im Abendland geradezu kanonische Bedeutung hatte und
interpretiert: «In dem Abfall Israels wiederholt sich der Abfall Adams, denn wie
Adam übertritt Israel den in positiver geschichtlicher Offenbarung kundgewordenen

Gotteswillen.»(82) Also nicht ein korporatives Verständnis, vielmehr ein sol-

104



ches, das den Tatcharakter der Sünde betont. Andererseits kann er sich der geradezu

kabbalistischen Buchstabenspekulation eines alten Notarikon nicht
entschlagen, wonach die drei hebräischen Buchstaben des Namens Adam auf Adam
(Aleph) David (Dalet) und Maschiach (Mem) verweisen, er also die Hindeutung
auf Anfang, Mitte und Ende der Heilsgeschichte enthält (82).

Dass die paulinische Wendung vom «Geist, der Jesus Christus von den Toten

erweckt hat und in euch wohnt», also die Aussage über die Einwohnung des

heiligen Geistes auch im Hinblick auf den jüdischen Sprachgebrauch bedeutsam
ist, wird vermerkt. Hier scheiden sich die Wege zwischen forensisch-imputativem
und habituellem Verständnis der Rechtfertigungsgnade. Wie Delitzsch diese Stelle

auffasst, wird an seinem Blick auf die Formulierung deutlich, die er als rabbini-
sche Parallele ausgemacht hat. «Der neutestamentliche Ausdruck, der heilige
Geist, der in euch wohnt, geht charakteristischer Weise hinaus über das synago-
gale ruach ha kodesch, schura alenu der heilige Geist, der sich auf euch niedergelassen.

Was übrigens nach dem Zeugnis der Apostel auf Grund der Auferwek-
kung Christi geschieht, das geschieht nach jüdischer Vorstellung auf Grund der
Verdienste Isaaks.»(86)

Wenn man in der berühmten Kontroverse über den Sinn der Wendung
Rom 10,4 christos telos nomou von Delitzsch eine klare Positionsbestimmung
erwartet, also die Entscheidung zwischen Ende des Gesetzes (was eher lutherischer
Auslegungstradition entspricht) oder Ziel des Gesetzes (was den reformierten
Auslegern näher lag), so fallt hier seine Antwort knapp und nicht ganz eindeutig
aus. Er kommentiert Paulus in einem Satz aus Kohelet rabba: «Die ganze Thora,
welche ein Mensch im gegenwärtigen Zeitlauf (ba olam hase) lernt, ist Tand (he-
vel) gegen die Thora des Messias (neged torat schel maschiach).»(90) Soll das
heissen, dass Paulus hier die heute eher problematisch erscheinende Vorstellung
von der messianischen Thora rezipiert hat? Christus - Ende der Mose-Thora und
zugleich Bringer der Messias-Thora? Die Übersetzung lautet jedenfalls

ki taklît ha-tôra hu} ha-maschiach.

Die entscheidende Vokabel taklit ist doppelsinnig. Im biblischen Sprachgebrauch

kann sie sowohl Ende (Neh 3,21; Hiob 26,1) wie Vollendung, Endzweck
(Ps 139,29) bedeuten.

Lassen wir es mit diesen Stichproben genug sein, die einen Eindruck davon
vermitteln, wie der Paulusausleger und -Übersetzer Delitzsch mit dem Römerbrief
umgegangen ist. Man sagt Exegeten, die den jüdischen Hintergrund des Neuen
Testaments zum Gegenstand ihres Bemühens gemacht haben, die Neigung zum
joudaizein, die Restaurierung einer gleichsam judenchristlichen Position nach.
Für Delitzsch kann festgehalten werden, dass er auch als «Rabbinist» lutherischer
Theologe ist. Gerade darum ist er für einen Dialog in der Wahrheit zwischen
christlicher und jüdischer Theologie von exemplarischer Bedeutung.

Die Impulse zu Delitzschs Begegnung mit dem Judentum waren, wie oft
betont wurde, missionarischer Natur. Auch das Übersetzungswerk, dessen Frucht
die Römerbriefauslegung ist, stand im Dienst dieser Sache. In einer tieferen
Schicht liegt ihr eine geschichtsphilosophische oder geschichtstheologische Schau
zu Grunde, die der junge Delitzsch als Adept des deutschen Idealismus in sich
aufnahm und die eine auffallende Parallele zu dem darstellt, was seine jüdischen

105



Zeitgenossen Salomo Formstecher und Samuel Hirsch entfaltet haben und das in
unserem Jahrhundert bei Yehezkel Kaufmann lebendig war. Nur selten hat er
davon so deutlich Zeugnis gegeben wie im Einleitungskapitel seiner Römerbriefauslegung:

«Die Kirche, deren Wipfel jetzt die halbe Erde beschattet, ist ein Gewächs
auf jüdischem Boden. Capernaum und Jerusalem im Lande Israel und Pella in
Transjordanien sind die Hauptstationen ihrer Losringung vom Mutterschosse der
Synagoge. Das Judenthum sollte stolz darauf sein, dass eine solche weltbewegende

Macht aus ihm hervorgegangen, welcher trotz der Entstellung ihrer Ideale
durch ihre eigenen Bekenner dennoch die Ehre gebührt, das Humanitätsprincip
in der Menschheit zur Geltung gebracht und die Scheidewände der Völker
niedergeworfen und wahre Kultur mit dem in ihrem Licht sich sonnenden Genie der
Wissenschaft und der Kunst angebahnt, kurz die Weltgeschichte in zwei Hälften
geschieden zu haben.» (8)

Die beiden Komponenten, die man auch für die Erlanger Theologie
ausgemacht hat, Luthertum und Idealismus, bilden verborgene Antriebe auch für das
Werk von Franz Delitzsch. Uns ging es darum, die erste Komponente an der
Römerbriefauslegung aufzuweisen und die anderen als Rahmen für das Bemühen
um die jüdische Basis des Neuen Testamentes sichtbar zu machen.

106


	Franz Delitzschs Stellung in der Geschichte der Auslegung des Neuen Testaments

