Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Franz Delitzschs Stellung in der Geschichte der Auslegung des Neuen
Testaments

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960978

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz Delitzschs Stellung in der Geschichte
der Auslegung des Neuen Testaments

von Wolfgang Wiefel*

Dass wir hier tiber Franz Delitzsch als Neutestamentler zu reden haben, er-
innert an den Umstand, dass er jenen Exegeten zuzurechnen ist, die sich in beson-
derer Weise der Bibel als ganzer verpflichtet wussten; es beriihrt aber auch eine
theologiegeschichtliche Gegebenheit. Delitzsch hat an allen drei Stitten seines
akademischen Wirkens, in Rostock (1846-1850), in Erlangen (1850-1867) und in
Leipzig (1842-1846 und dann wieder 1867-1890) neutestamentliche Vorlesungen
gehalten. Wihrend seiner zweiten Leipziger Periode trat die Lehrtitigkeit im
Neuen Testament etwas zuriick, dafiir fallt in seine letzte und fruchtbarste Schaf-
fenszeit die Arbeit an der Ubersetzung des Neuen Testaments ins Hebriische.

Franz Delitzsch gehort in jene Epoche der Theologiegeschichte, in der sich
die endgiiltige Trennung von alttestamentlicher und neutestamentlicher Wissen-
schaft vollzog. Als er seine Laufbahn begann, lebte Martin Leberecht de Wette
(gest. 1894) noch, der beiden Fachern wichtige Anregungen gab; als er starb, wa-
ren an allen deutschen theologischen Fakultaten Lehrstiihle fiir Neues Testament
eingerichtet, deren Inhaber ausschliesslich Vertreter dieser Disziplin waren.
Gleichzeitig setzte der Riickzug der Vertreter der anderen Ficher ein, die bisher
gleichsam nebenamtlich in diesem Bereich gewirkt hatten. Ein Prozess, der frei-
lich wegen der zentralen Stellung des Neuen Testaments in der evangelischen
Theologie wesentlich linger dauerte. Bis ins letzte Drittel des 19. Jahrhunderts
gab es nicht wenige Gelehrte, die das Schwergewicht ihrer Arbeit im Neuen Te-
stament sahen, aber noch nicht das Monopol eines ausschliesslich dem Neuen
Testament gewidmeten Lehrstuhls. Zwei Jahre vor Delitzschs Tode 1888 trat der
erste genuine Neutestamentler — nach der Ausnahme Constantins von Ti-
schendorfs, der in Leipzig mehr durch Abwesenheit als durch Anwesenheit gldnz-
te — in die Fakultit ein: Theodor von Zahn. Zuvor hatten neben Delitzsch auch
der Systematiker Ernst Luthardt, die Praktiker Woldemar Schmidt und Gustav
Adolf Fricke und der Kirchenhistoriker Karl Friedrich August Kahnis neutesta-
mentliche Vorlesungen gehalten. Das Neue Testament war das letzte der klassi-
schen theologischen Ficher, das Autonomie erlangte. Das war keine Leipziger
Spezialitat. Die Entwicklung in Halle verlief dhnlich: 1888 wurde hier der erste
von Erich Haupt besetzte neutestamentliche Lehrstuhl errichtet.

Delitzschs Einsatz im neutestamentlichen Fach war jedoch nicht von dem
Bestreben geleitet, unverteiltes Geldnde zu besetzen, er ergab sich vielmehr aus
seinem theologischen Ansatz. Er verstand sich als Bibeltheologe. In Erlangen hat-
te er Christian Konrad von Hofmann nahe gestanden, sich jedoch von seinem

*Prof. Dr. Wolfgang Wiefel, Presslers Berg 2, D-4020 Halle (Saale)
101



Konzept der Verbindung von Heilsgeschichte und Bewusstseinstheologie distan-
ziert. Die Auslegung des Alten Testaments im Neuen, d.h. im Christusgeschehen
selbst realgeschichtlich und davon abgeleitet in den Interpretationen des alttesta-
mentlichen Schriftworts durch neutestamentliche Autoren, hatte fiir ithn einen ho-
hen Grad der Verbindlichkeit, wiewohl er je langer je mehr um die Eigenstandig-
keit des alttestamentlichen Zeugnisses bemiiht war.

Die Schwerpunkte von Franz Delitzschs neutestamentlicher Arbeit ergeben
sich daraus. Sie sind sowohl an den gehaltenen Vorlesungen wie an seinen Verof-
fentlichungen erkennbar. Es sind dies Matthdus, der Hebraerbrief und der Ro-
merbrief. Uber die beiden letzteren hat er Auslegungswerke verdffentlicht, von
denen uns sein Kommentar iiber den Romerbrief beschiftigen soll.

Das 1870 erschienene Werk — mit seinen 147 Seiten im Kontext der Delitz-
schen opera eher der mittleren Klasse zuzuordnen — ist bei Dorffling und Franke
in Leipzig verlegt und war liber 80 Jahre spiter noch bei der Auflésung des Un-
ternehmens erhaltlich (also nicht gerade ein buchhindlerischer Erfolg). Das Buch
ist entstanden im Zusammenhang mit seiner Arbeit an der Ubersetzung des
Neuen Testaments ins Hebréische. Es kann hier nicht darum gehen, das Uberset-
zungswerk von Delitzsch philologisch und hermeneutisch zu beurteilen. Natiirlich
war er sich dariiber im Klaren, dass er nicht eine Riickiibertragung neutestament-
licher Texte in die Muttersprache Jesu und der apostolischen Verfasser vorlegte.
Diese Aufgabe ist dann von dem zeitweiligen Mitarbeiter am Leipziger Institu-
tum Judaicum Gustaf Dalman in Angriff genommen worden. Es handelt sich
vielmehr dabei um das dem schriftgelehrten Schulbetrieb zuzuordnende Idiom
des (aramdiisierenden) Mischnahebriisch, das freilich fiir rabbinisch geschulte Ju-
den (und das waren die von Delitzsch ins Auge gefassten potentiellen Rezipien-
ten) zu den grundlegenden Bildungselementen gehorte. Dennoch kann von einem
bleibenden wissenschaftlichen Wert gesprochen werden, insofern die Delitzsche
Ubersetzung uns hilft, gleichsam unter der Decke des griechischen Textes die he-
briische und aramdische Denkweise und Sprachstruktur zu erkennen.

Der Ubersetzer ist mehr noch als der Ausleger (vor allem der systematische,
«pneumatische») auf die exakt erarbeitete Textbasis angewiesen. Hinzu kam, dass
die Textfrage fiir einen Exegeten, der hoch von der Autoritit des biblischen Wor-
tes dachte, von geradezu geistlichem Rang war. Zu denken ist an Johann Al-
brecht Bengel, aber auch an die Bedeutung der Textforschung fiir konservative
Neutestamentler wie Theodor v. Zahn und Bernhard Weiss.

Delitzsch konnte sich auf die Arbeit jenes Forschers stiitzen, der in seiner er-
sten Leipziger Periode sein Kollege gewesen war, Constantin von Tischendorf.
Schon beim Projekt der Ubetsetzung hatte er sich festgelegt, «nicht den unvoll-
kommenen textus receptus, sondern den jetzt durch die altesten Zeugnisse, zu de-
nen der Codex vom Sinai hinzugekommen, beglaubigten authentischen Text zu-
grunde legen zu wollen» (41). Dass darin auch eine gewisse Einseitigkeit liegen
konnte, beriihrte ihn wenig. Er gibt dem Sinaiticus sogar eine theologische Quali-
tit, wenn er hinzufiigt, «dass es als providentielles Ereignis erscheint, dass aus ei-
nem verborgenen Winkel jenes Gebirges, von welchem die alttestamentliche
Thora ausgegangen, auch diejenige Urkunde der neutestamentlichen Thora her-
vorgegangen ist, welche alle anderen Handschriften und sowohl an Zeugnisge-

102



wissheit als an Vollstindigkeit sogar des gleichaltrigen Vaticanus tiberragt und
somit ein Codex vom Sinai Hauptinstanz der neutestamentlichen Textkritik ist»
(41). Er nennt Beispiele von Stellen, die aus der Lutherbibel vertraut sind, wie,
1,16; 1,29; 1,31; 7,18, 8,1; 8,26; 10,15; und theologisch wichtige Stellen wie 8,11
und 10.17.

Zu dem fiir ihn wichtigen Problem der Ubersetzung von Zitaten aus dem
Alten Testament (nicht weniger als 50) konstatiert er, dass Paulus die alttesta-
mentlichen Stellen nach der LXX zitierte, «was er tun musste und was ihm da-
mals jiidischerseits niemand verargte». Aber er fiigte hinzu: «Wenn er hebriisch
geschrieben hitte, wiirde er sich an den Grundtext gehalten haben» (45). Er fol-
gert daraus als erste Regel, «dass er tiberall da, wo der Wortlaut des hebriischen
Grundtextes der citierten Stelle gleich gut in den Zusammenhang passt, wie die
mehr oder weniger ihm incongruente Ubersetzung der LXX ohne weiteres den
hebraischen Grundtext an deren Stelle setze». (46)

Er macht jedoch eine Einschrankung: «Da es iiberhaupt im Charakter der
Zeit... lag, in Wiedergabe alter Schriftworte sich frei zu bewegen und mehr auf
den Sinn und den Geist derselben als auf die dussere Einkleidung zu achten; so
ergibt sich fiir den Ubersetzer die zweite Regel: dass er iiberall da, wo Gedécht-
niss oder Wille des Apostels den alttestamentlichen Text modifizieren, dieses
geistlich frei, nicht buchstidblich gebundene Verhiltnis unvermischt lasse.» (46)
Bei solchen freien Zitierungen, Zitatenverschmelzungen, Mosaiken, abgekiirzten
oder umgestellten Schriftzitaten hat er die hebriische Ubersetzung auf den grie-
chischen Wortlaut gegriindet.

Wichtigstes Merkmal der knappen, versweise vorgehenden Kommentierung
ist die Vielzahl der beigebrachten rabbinischen Parallelen. Die uns heute (vor al-
lem dank der Arbeit von Jacob Neusner) bewegenden tberlieferungsgeschichtli-
chen Fragen liegen ihm noch fern. Wie ein halbes Jahrhundert spiter Hermann
Leberecht Strack und Paul Billerbeck und nach ihnen Joachim Jeremias reiht er
Zeugnisse aus der judischen Traditionsliteratur aneinander, deren redaktionelle
Fixierung lange nach dem neutestamentlichen Zeitalter, zum Teil erst im frithen
Mittelalter erfolgte. Immerhin wirbt er bei potentiellen jiidischen Lesern mit dem
Argument, «dass die Entstehungsgeschichte des Christentums ein Stiick der Ge-
schichte ihres eigenen Volkes ist, dass sie uns in eine Zeit versetzt, bis in welche
nur einige spirliche Notizen der Talmud- und Midrasch-Literatur zuriickrei-
chen». (9) Es geht ihm offensichtlich nicht um Herkunft und Vorbild einer Form-
ulierung, sondern um die Sprech- und Denkweise des Paulus, die auf diesem
Wege dem Leser des Kommentars niher gebracht werden sollte.

Er ist iiberzeugt, dass seine Ubersetzung und Auslegung «selber das Ver-
stindnis... fordere, indem sie ihn in die Sprache zuriickdenkt, welche das Denken
und den Gedankenausdruck der heiligen Schriftsteller, trotzdem dass sie grie-
chisch schrieben, beherrschter. (10) So bezieht er sich auf den babylonischen, sel-
tener auf den Jerusalemer Talmud, auf die tannaitischen Midraschim Sifré und
Sifra, die spiteren Midraschim Bereschit rabba, Bamidbar rabba und Wajigra
rabba; die homiletischen Midraschim Pesiqta rabbati und Pesigta Rab Kahana
und Tanchuma, die Pirqé Rabbi Elieser und das jiidische Gebetbuch, das Siddur.

103



Fast alle diese Texte waren untibersetzt und lagen nur in jiidischen Drucken vor.
Einiges war noch ungedruckt.

Die grundlegende Berechtigung zu einer «rabbinistischen» Paulusinterpreta-
tion erwichst ihm aus einer der Apostelgeschichte entnommenen und von De-
litzsch natiirlich nicht angezweifelten biographischen Aussage. «Dass die Dialek-
tik des Paulus, der zu den Fiissen Gamaliel 1., des Enkels Hillels, gesessen, sich
manigfach mit der Schulsprache der altesten Tannaim (Mischnalehrer) beriihren
wiurde, ist von vornherein anzunehmen und bestétigt sich auch.» (12) Delitzsch
vermag dafiir eine Vielzahl von Belegen beizubringen. Das ou monon de alla von
5,3 und 8,33, 9,10 entspricht dem welo>ad ala; poso mallon bzw. pollo mallon
11,12.24 bzw. 5,15.17 dem gal wachomer, die verschiedenen Formeln mit legein
und erein (ti eroumen) den spezifisch jidischen Kombinationen von bzw. mit
amar. Zwar stellt er sich nicht die Frage, ob sich Paulus als Hillelit in strengem
Sinne zu erkennen gibt, die Pragung auch des christlichen Paulus durch die rabbi-
nische Schuldiskussion steht fiir ihn fest, und er ist darum bemiiht, sie aufzuwei-
sen.

Delitzsch’ exegetische Arbeit am Romerbrief erschopft sich nicht in der Fest-
stellung solcher Formalia. An markanten Stellen schen wir, wie er Paulus inter-
pretiert. Ich wiirde sagen: in profiliert lutherischer Deutung. Durch das Gewand
seiner rabbinischen Gelehrsamkeit scheint die konfessionelle Gestalt seiner Exege-
se hindurch.

In der bekenntnisartigen Formulierung, die den Hohepunkt im ersten Kom-
plex des Romerbriefs bildet, ist von Christus als Ailasterion durch Glauben in sei-
nem Blut die Rede (3,25). Delitzsch kennt die Deutung, nach der hilasterion dem
hebrdischen kapporet entspricht und als Synonym von mikseh den Deckel der
Bundeslade meint, eine Interpretation, die in der Generation unserer Viter An-
ders Nygren wiederbelebt hat (Christus der Gnadenstuhl, in: In memoriam Ernst
Lohmeyer, Stuttgart 1951, 89-94). Er gibt ihr jedoch auf Grund der LXX-Uber-
setzung von Ex 25,17 fiir hilasterion im Sinne von hilasterion epithema eine inter-
essante Wendung. Er argumentiert philologisch: «Sollte Paulus, welcher in allen
seinen Riickiibersetzungen auf Alttestamentliches sich an LXX anschliesst, hila-
sterion anders gemeint haben, als in dem Sinne, in welchem und keinem anderen
es in der LXX-Ubersetzung der Thora vorkommt.»(79) Tatséchlich gehe es ihm
darum, in Ailasterion «ein Bild dessen (zu) sehen, was Jesus, der sein Blut zur Siih-
ne vergossen, an sich ist und fiir den Glauben fiir uns wird.» Darum hélt es De-
litzsch fiir unwahrscheinlich, «dass diese Decke nur als Deckel und nicht als siih-
nende Deckung (sic!) so benannt sein sollte.» Der in der lutherisch-melanchthoni-
schen Rechtfertigungslehre verankerte Gedanke der Zudeckung hat hier gewiss
den Ausschlag gegeben.

Aufschlussreich ist, wie er das berithmte eph ho pantes hemarton von R6m
5,12 und die typologische Entsprechung Adam-Christus aufnimmt. Hier ver-
schliesst er sich der der Vulgata entnommenen Lesart in quo omnes peccaverunt,
die seit Augustin im Abendland geradezu kanonische Bedeutung hatte und inter-
pretiert: «In dem Abfall Israels wiederholt sich der Abfall Adams, denn wie
Adam tubertritt Israel den in positiver geschichtlicher Offenbarung kundgeworde-
nen Gotteswillen.»(82) Also nicht ein korporatives Verstdndnis, vielmehr ein sol-

104



ches, das den Tatcharakter der Siinde betont. Andererseits kann er sich der gera-
dezu kabbalistischen Buchstabenspekulation eines alten Notarikon nicht ent-
schlagen, wonach die drei hebréischen Buchstaben des Namens Adam auf Adam
(Aleph) David (Dalet) und Maschiach (Mem) verweisen, er also die Hindeutung
auf Anfang, Mitte und Ende der Heilsgeschichte enthélt (82).

Dass die paulinische Wendung vom «Geist, der Jesus Christus von den To-
ten erweckt hat und in euch wohnt», also die Aussage iiber die Einwohnung des
heiligen Geistes auch im Hinblick auf den jiidischen Sprachgebrauch bedeutsam
1st, wird vermerkt. Hier scheiden sich die Wege zwischen forensisch-imputativem
und habituellem Verstdndnis der Rechtfertigungsgnade. Wie Delitzsch diese Stelle
auffasst, wird an seinem Blick auf die Formulierung deutlich, die er als rabbini-
sche Parallele ausgemacht hat. «Der neutestamentliche Ausdruck, der heilige
Geist, der in euch wohnt, geht charakteristischer Weise hinaus iiber das synago-
gale ruach ha kodesch, schura alenu der heilige Geist, der sich auf euch niederge-
lassen. Was tibrigens nach dem Zeugnis der Apostel auf Grund der Auferwek-
kung Christi geschieht, das geschieht nach jlidischer Vorstellung auf Grund der
Verdienste Isaaks.»(86)

Wenn man in der beriihmten Kontroverse .liiber den Sinn der Wendung
Rom 10,4 christos telos nomou von Delitzsch eine klare Positionsbestimmung er-
wartet, also die Entscheidung zwischen Ende des Gesetzes (was eher lutherischer
Auslegungstradition entspricht) oder Ziel des Gesetzes (was den reformierten
Auslegern néher lag), so féllt hier seine Antwort knapp und nicht ganz eindeutig
aus. Er kommentiert Paulus in einem Satz aus Kohelet rabba: «Die ganze Thora,
welche ein Mensch im gegenwirtigen Zeitlauf (ba olam hase) lernt, ist Tand (he-
vel) gegen die Thora des Messias (neged torat schel maschiach).»(90) Soll das
heissen, dass Paulus hier die heute eher problematisch erscheinende Vorstellung
von der messianischen Thora rezipiert hat? Christus — Ende der Mose-Thora und
zugleich Bringer der Messias-Thora? Die Ubersetzung lautet jedenfalls

ki taklit ha-tora hu’ ha-maschiach.

Die entscheidende Vokabel taklit ist doppelsinnig. Im biblischen Sprachge—
brauch kann sie sowohl Ende (Neh 3,21; Hiob 26,1) wie Vollendung, Endzweck
(Ps 139,29) bedeuten.

Lassen wir es mit diesen Stichproben genug sein, die einen Eindruck davon
vermitteln, wie der Paulusausleger und -iibersetzer Delitzsch mit dem Romerbrief
umgegangen ist. Man sagt Exegeten, die den jlidischen Hintergrund des Neuen
Testaments zum Gegenstand ihres Bemiihens gemacht haben, die Neigung zum
joudaizein, die Restaurierung einer gleichsam judenchristlichen Position nach.
Fiir Delitzsch kann festgehalten werden, dass er auch als «Rabbinist» lutherischer
Theologe ist. Gerade darum ist er fiir einen Dialog in der Wahrheit zwischen
christlicher und jidischer Theologie von exemplarischer Bedeutung.

Die Impulse zu Delitzschs Begegnung mit dem Judentum waren, wie oft be-
tont wurde, missionarischer Natur. Auch das Ubersetzungswerk, dessen Frucht
die Romerbriefauslegung ist, stand im Dienst dieser Sache. In einer tieferen
Schicht liegt ihr eine geschichtsphilosophische oder geschichtstheologische Schau
zu Grunde, die der junge Delitzsch als Adept des deutschen Idealismus in sich
aufnahm und die eine auffallende Parallele zu dem darstellt, was seine jiidischen

105



Zeitgenossen Salomo Formstecher und Samuel Hirsch entfaltet haben und das in
unserem Jahrhundert bei Yehezkel Kaufmann lebendig war. Nur selten hat er da-
von so deutlich Zeugnis gegeben wie im Einleitungskapitel seiner Romerbriefaus-
legung: «Die Kirche, deren Wipfel jetzt die halbe Erde beschattet, ist ein Gewéchs
auf jiidischem Boden. Capernaum und Jerusalem im Lande Israel und Pella in
Transjordanien sind die Hauptstationen ihrer Losringung vom Mutterschosse der
Synagoge. Das Judenthum sollte stolz darauf sein, dass eine solche weltbewegen-
de Macht aus ihm hervorgegangen, welcher trotz der Entstellung ihrer Ideale
durch ihre eigenen Bekenner dennoch die Ehre gebiihrt, das Humanitdtsprincip
in der Menschheit zur Geltung gebracht und die Scheidewidnde der Volker nie-
dergeworfen und wahre Kultur mit dem in ihrem Licht sich sonnenden Genie der
Wissenschaft und der Kunst angebahnt, kurz die Weltgeschichte in zwei Hélften
geschieden zu haben.» (8)

Die beiden Komponenten, die man auch fiir die Erlanger Theologie ausge-
macht hat, Luthertum und Idealismus, bilden verborgene Antriebe auch fiir das
Werk von Franz Delitzsch. Uns ging es darum, die erste Komponente an der Ro-
merbriefauslegung aufzuweisen und die anderen als Rahmen fiir das Bemiihen
um die jiidische Basis des Neuen Testamentes sichtbar zu machen.

106



	Franz Delitzschs Stellung in der Geschichte der Auslegung des Neuen Testaments

