
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Franz Delitzsch als Förderer der Wissenschaft vom Judentum : zur
Vorgeschichte des Institutum Judaicum zu Leipzig und zur Debatte um
die Errichtung eines Lehrstuhls für jüdische Geschichte und Literatur an
einer deutschen Universität

Autor: Völker, Heinz-Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Delitzsch als Förderer
der Wissenschaft vom Judentum

Zur Vorgeschichte des Institutum Judaicum zu Leipzig und
zur Debatte um die Errichtung eines Lehrstuhls für jüdische

Geschichte und Literatur an einer deutschen Universität

von Heinz-Hermann Völker*

Die Erforschung der jüdischen Bibel, Geschichte und Literatur wie auch die

Sendung des Evangeliums an die Juden waren starke Pfeiler im Lebenswerk des

Franz Delitzsch (1813-1890). Neben seinem akademischen Werdegang als Professor

für Altes Testament an den Universitäten Rostock, Erlangen und Leipzig
widmete sich Delitzsch seit seinen Studienjahren mit innigster Überzeugung und
fester Heilshoffnung dem evangelisch-lutherischen Dienst an Israel. Mit seiner
Berufung als ordentlicher Professor für Altes Testament an die Universität Leipzig

kehrte er 1867 in seine Geburts- und Heimatstadt zurück, in der er einst
seinen akademischen Lebensweg aufgenommen hatte.1

Die enge persönliche Bindung Delitzschs zu Leipzig ist einerseits als Grund
für ihn anzunehmen, eine mögliche Berufung auf den ersten deutschen Lehrstuhl
für jüdische Geschichte und Literatur an einer preussischen Universität für sich

abgelehnt zu haben, andererseits hat er jedoch mit dem vollen Einsatz seiner Person

in Leipzig das erste Institutum Judaicum der Moderne aufgebaut, mit dem er
beabsichtigte, die wissenschaftliche und theologische Tradition des pietistischen
Institutum Judaicum (Halle 1728-1791) Johann Heinrich Callenbergs
wiederaufzunehmen.

Seit seiner Erlanger Zeit hatte Delitzsch nebenberuflich für die Konzentrierung

der schwachen, vereinzelten Kräfte, eine in der Kirche beargwöhnten und
kaum unterstützten Arbeit, gewirkt. 1863 vereinigten sich der sächsische und der
bayrische lutherische Verein für Judenmission, deren Organ «Saat auf Hoffnung,
Zeitschrift für die Mission der Kirche an Israel» Delitzsch zusammen mit Carl
Becker herausgab. Ein weiterer Erfolg auf diesem Arbeitsfeld wurde Delitzsch
zuteil, als infolge der Berliner und Leipziger Konferenzen für Judenmission von
1870 der Zusammenschluss lutherischer Judenmissionszirkel im «Evangelisch-lut-
tenischen Central-Verein für die Mission unter Israel» vollzogen werden konnte.2

Auf der Berliner Konferenz hielt Delitzsch einen richtungsweisenden Vortrag,

der die zwei Stränge seines Werks, Wissenschaft vom Judentum und
Judenmission, programmatisch konzentrierte und erstmals öffentlich im Zusammen-

*Prof. Dr. Heinz-Hermann Völker, Mundsburger Damm 53, D-2000 Hamburg 76

90



hang formulierte. Unter dem Titel «Welche Anforderungen stellt die Gegenwart
an die Missions-Arbeit unter den Juden?»3 entwickelte Delitzsch seinen Begriff
von der Wissenschaft vom Judentum, die zunächst dazu dienen sollte, die Juden
dem Christentum zuzuführen. Er beschrieb weiterhin die strukturelle Dauerkrise
der evangelischen Judenmission, dass es in der Kirche wenig Interesse und kaum
Verständnis für das Volk Israel und seine Religion gebe. Ausserdem mangele es

an wissenschaftlich gebildeten christlichen Autoren, die das Christentum gegen
das Judentum verteidigen und die Botschaft Jesu Christi den Juden nahebringen
könnten. Mit Bezug auf die Tradition christlicher Hebraisten seit der
Reformation klagte er das gegenwärtige Fehlen christlicher Gelehrter für das Gebiet
der jüdischen Geschichte und Literatur an. Delitzsch sah das moderne, zeitgenössische

Judentum, wie es infolge von Aufklärung und Emanzipation die «Wissenschaft

des Judentums» begründet und in privaten Lehranstalten in Berlin und
Breslau ausgebaut hat, als ein starkes, in der Gesellschaft gefestigtes und sich
selbstbewusst behauptendes, entwicklungsfähiges Judentum, wodurch die
Judenmission einen schweren Stand habe. Vielmehr trete das Judentum nunmehr
«aggressiv» auf, bräuchte sich nicht mehr in seiner Existenz zu rechtfertigen und könne

auf dem Gebiet der Wissenschaft und Literatur seine Position weiter
ausbauen. Durch die wachsende Verbreitung der historisch-kritischen Methode in
Theologie und Geschichtsschreibung würde es sogar durch die Arbeiten christlicher

Gelehrter über biblische Textkritik und die Leben-Jesu-Forschung bestärkt
werden. So sei die Judenmission nicht nur in der Kirche ohne ausreichenden
Rückhalt, sondern sehe sich vom modernen Judentum herausgefordert. Der
Mangel an Interesse am jüdischen Volk und seiner Religion, fehlender Wille und
Fähigkeit mit diesem einen religiösen Disput mit wissenschaftlichen Methoden zu
führen entsprächen dem völligen Fehlen von Missionaren, die das offensive
Gespräch mit den Juden nicht scheuten und «... die weltgeschichtliche Mission des

Christentums als der wahren Vollendung der alttestamentlichen Religion gegen
die Herausforderungen des rabbinischen und modernen Judentums (zu) verteidigen».4

Mit dieser kritischen Bestandsaufnahme der Bedingungen einer aktuellen
Judenmission erhob Delitzsch praktische politische Forderungen nach einem
Seminar für Judenmissionare und, um das Interesse am Judentum zu verbreiten, die
Errichtung einer «Professur für jüdische Geschichte und Literatur» an einer
deutschen Universität, denn «... an keiner unserer Universitäten ist bis jetzt der grosse
Cyklus von Vorlesungen vertreten, welcher einem solchen Universitätslehrer
zufallen würde, wie jüdische Volksgeschichte, jüdische Sprachgeschichte, jüdische
Literaturgeschichte, Einleitung in die Mischna und die Talmude u.s.w. Und doch
erfordert dieses Lehrfach so sehr den ganzen Menschen und alle Kraft und Zeit,
über die er verfügt, dass es sich unmöglich zum blossen Anhängsel der
alttestamentlichen oder einer orientalischen Professur machen lässt. Auch von einem
Professor der Missionsgeschichte und Missionspraxis, wenn es einmal zur Crei-
rung eines solchen käme, könnte Vertretung jener Vorlesungen nicht erwartet
werden». Die Forderung nach einer judaistischen und einer missionswissenschaftlichen

Professur entspricht hier genuin dem Konzept Delitzschs von den auf
Gegenwart und Zukunft gerichteten Aufgaben einer modernen, christlichorientierten
Universität. Ausdrücklich stellte er an den Staat die Forderung nach einem

91



«christlichen Lehrstuhl für jüdische Geschichte und Literatur... und zwar mit der
Motivierung, dass man dabei zwar mittelbar das Missionsinteresse, in erster Linie
aber das wissenschaftliche Bedürfniss im Auge habe».5

Wissenschaft vom Judentum und Judenmission gehörten für Delitzsch an
der christlichen Universität zusammen. Der sich christlich verstehende Staat solle
daher im eigenen Interesse die wissenschaftliche Ausbildung von Judenmissionaren

fördern und die Wissenschaft vom Judentum in den Kanon der Universitäts-
disziplinen aufnehmen. Die akademischen Studien sollten vorbereitend wirken
und Interesse im breiteren Kreis wecken, um dann für die Judenmission gewonnene

Kandidaten in einem in einer Universitätsstadt zu gründenden Seminar für
die angewandte Missionslehre auszubilden. Dieses Seminar, ein «von christlichem
Geiste durchdrungenes Beth Hamidrasch...» sollte mit Hilfe «... national durchgebildeter

christlichgläubiger jüdischer Lehrer...»6 unterhalten werden, deren
primäre, tiefe Kenntnisse des jüdischen Schrifttums in den Dienst der
verwissenschaftlichten Mission gestellt werden würden. Beide Projekte legte Delitzsch der
Berliner Versammlung zur Beschlussannahme vor und erhielt, wie auch auf der
Leipziger Konferenz, die einmütige Unterstützung, «... dass wenigstens an einer
der deutschen Universitäten ein christlicher Gelehrter als Professor der jüdischen
Geschichte und Literatur angestellt werde, und so ein bis jetzt vermisstes und
doch überaus wichtiges Glied im Gesamtorganismus der Universitätswissenschaften

zu seinem Rechte komme».7 Aus dieser Resolution resultierte schliesslich im
Auftrage der Berliner Konferenz die Eingabe des Comités der Berliner Gesellschaft

zur Beförderung des Christentums unter den Juden an das preussische
Unterrichtsministerium vom 25.6.1870, dass der Minister von Mühler «... recht bald
auf die Einrichtung eines Lehrstuhles der jüdischen Literatur... für die Universität
Berlin Bedacht nehmen und für denselben einen zur Lösung der wichtigen Aufgabe

völlig geeigneten christlichen Gelehrten berufen, auch den übrigen Universitäten,

behufs möglichster partieller Befriedigung, das von uns bezeichnete Bedürfniss

nahe legen zu wollen (möge)».8 Die Eingabe zitiert als beigefügte Begründung

eine besondere Ausführung Delitzschs zu seinem ursprünglichen Antrag, in
der er die Situation der jüdischen Literatur an deutschen Universitäten sowie die
verschiedenen Interessen an einer Vertretung der Wissenschaft vom Judentum
durch eine Professur darlegt. Danach werde die Wissenschaft vom Judentum vor
allem von jüdischen Gelehrten betrieben, an den Universitäten klaffe in bezug auf
dieses Fach eine Lücke und auf dem Gebiet der nachbiblischen jüdischen Literatur

«... befinden sich selbst die meisten Fachgelehrten unter den Christen in
solcher Unkenntnis, dass sie weder die Nationalwerke der Juden zu lesen verstehen
noch eine Vorstellung von der Unermesslichkeit dieses Literaturgebietes haben
...». Durch eine Vertretung dieses Faches an der Universität solle nicht nur die
Nichtbeachtung der jüdischen Geschichte und Kultur durchbrochen werden,
sondern - neben dem Interesse der Judenmission - solle sie auch dem Christentum
und dem christlichen Staat von direktem Nutzen sein: «Das Verständnis der neu-
testamentlichen Schrift und Urgeschichte hängt auf das Engste mit der Kenntnis
der jüdischen Literatur der ersten christlichen Jahrhunderte zusammen.» Ein
christlicher Professor der jüdischen Literatur solle schliesslich auch verhindern,
dass die wissenschaftliche Erforschung der jüdischen Literatur zu einem «... na-

92



tionalen Selbstverherrlichungsmittel...» der Juden werde und dafür arbeiten, dass

entsprechende Interpretationen von christlicher Seite eine Entgegnung erführen.
Im rhetorischen Höhepunkt der Begründung appellierte Delitzsch an das
Sicherheitsinteresse des Staates, um das Ministerium von der dringenden Notwendigkeit

des Gesuchs zu überzeugen: «Das Judenthum ist dermalen eine Macht, welche,

nicht nur vermöge der eigenthümlichen Begabung dieses Volkes, sich auf
allen Gebieten der Industrie und der Kunst mit immer steigernder Superiorität
geltend macht, sondern auch mit fast unerschöpflicher geistiger Productivität und
einem sich immer höher steigernden Selbstbewusstsein in die Angelegenheiten des

Staates und der Kirche eingreift, und seiner eigenen Religion, nämlich dem
Reform-Judenthum wie dasselbe von Holdheim, Philippson, Geiger vertreten wird,
den Beruf zur Weltreligion zuspricht. In so weit dieses Gebahren sich
wissenschaftlich begründet, stehe der Staat demselben wehrlos gegenüber, so lange er
über keine quellenmässige Kenntnis des Judentums auf seiner, der christlichen
Seite zu verfügen hat.»

Nichts weniger als ein Instrument der wissenschaftlichen Kritik des Judentums,

der wissenschaftlichen «Kontrolle und Abwehr» des durch Emanzipation
und eigener Wissenschaft («Wissenschaft des Judentums») gestärkten Judentums
sollte die Professur für jüdische Geschichte und Literatur werden.9

Die Antwort des Ministers von Mühler auf diese Eingabe legt nicht offen,
ob das Ministerium den freimütigen Standpunkt Delitzschs teilte. Jedoch nahm
von Mühler das Fehlen einer Vertretung der jüdischen Wissenschaften an der
Universität zur Kenntnis und stellte eine Errichtung eines Lehrstuhls immerhin in
Aussicht: «Dem Comité erwiedere ich auf die Vorstellung vom 25. Juni c., dass
ich in Übereinstimmung mit demselben die Gründung von Lehrstühlen für jüdische

Geschichte und Literatur nach mehr als einer Richtung hin als eine sehr
wünschenswerte Ergänzung des Lehrkörpers der Universitäten ansehe. Bei aller
Bereitwilligkeit jedoch, dem wissenschaftlichen Bedürfniss in dieser Hinsicht und
auch zunächst nur bei einer Universität gerecht zu werden, bin ich hierzu in
Ermanglung geeigneter Persönlichkeiten zur Zeit ausser Stande. Ich werde die Sache
aber zu gelegener Zeit zu fördern suchen und mich freuen, wenn meine diesfalli-
gen Massnahmen demnächst zum Ziele führen».10 Das Berliner Comité hatte
sich auch an den Evangelischen Oberkirchenrat von Berlin-Brandenburg Mathis
gewandt und unter Beigabe einer Abschrift der Eingabe um eine Unterstützung
der Angelegenheit gebeten. In einem an das Ministeritim gerichteten Schreiben
vom 30.7.1870 griff der Oberkirchenrat das Anliegen der Berliner Konferenz
umgehend auf und befürwortete das Gesuch für die Errichtung eines Lehrstuhls für
jüdische Literatur an der Berliner Universität. Ähnlich wie Delitzsch begründete
Mathis das Bedürfnis nach einer akademischen Vertretung der Disziplin mit der
grossen historischen wie religiösen Bedeutung des jüdischen Volkes für die
allgemeine Kulturgeschichte und für die Erforschung des Frühchristentums. Er
betonte den prekären Mangel an christlichen Gelehrten, wogegen die wissenschaftlichen

Leistungen von jüdischen Gelehrten nicht immer mit christlichen Interessen
zu vereinbaren gewesen wären. Ein solcher der philosophischen Fakultät
anzugliedernder Lehrstuhl wäre indirekt auch christlicher Apologetik, Polemik und der
Judenmission von Nutzen, indem christliche Gelehrte zu einem selbständigen

93



Studium der jüdischen Literatur geführt werden würden.11 Gleichzeitig
antwortete Mathis dem Comité, das Anliegen zur Errichtung eines Lehrstuhls
unterstützen zu wollen, bezweifelte aber, dass ausser dem Antragsteller Delitzsch, der
kaum für diese Aufgabe zu gewinnen sein werde, eine andere geeignete Persönlichkeit

zu finden sei.12 Gestützt auf dieses Schreiben legte das Comité dem Minister

in einer Replik die Berufung Delitzschs nahe, worauf von Mühler abschliessend

bemerkte, «... dass ich die Qualification des Professors Dr. Delitzsch in
Leipzig zur Übernahme eines Lehrstuhles der jüdischen Geschichte und Littera-
tur nicht im Geringsten bezweifle, von seiner Berufung indessen absehen muss, da
keine Aussicht ist, ihn zu gewinnen».13 Delitzsch war zu sehr mit seiner Heimat-
und Universitätsstadt verbunden, um noch einer Verwirklichung seiner grossen
Idee in Preussen nachzugehen. Aber er setzte sich persönlich dafür ein, dass sie

durch eine Berufung eines jungen Gelehrten Leben erhalten sollte. Ein Brief
Delitzschs an Wolf Wilhelm von Baudissin verweist darauf, dass er mit Justus
Ophausen, vortragender Rat im preussischen Unterrichtsministerium, die Möglichkeiten

einer Berufung für den projektierten Lehrstuhl für jüdische Wissenschaften
diskutiert hatte. Nach der Promotion seines Freundes von Baudissin unterstützte
Delitzsch ihn in der Suche nach einer beruflichen Perspektive. In diesem
Zusammenhang ist der von Delitzsch beantragte Lehrstuhl offenbar von Baudissin
durch Ophausen in Aussicht gestellt worden. Am 16.1.1871 schrieb Delitzsch
jedoch an seinen Freund: «Die von Ophausen eröffnete Aussicht ist für Dich nicht
acceptabel. Deine semitischen Studien hätten, wenn Du auf einen solchen Lehrstuhl

Dein Absehn richten wolltest, eine andere Richtung nehmen müssen. Die
jüdische Literatur ist ein immenses Gebiet und der Docent den wir im Auge
haben, soll dem Judenthum und den Vertretern jüdischer Wissenschaft die Spitze
bieten können.»14 Wolf von Baudissin wäre demnach von ministerieller Seite für
eine mittelfristige Berufung auf einen neu zu errichtenden Lehrstuhl für jüdische
Literatur in Frage gekommen, wenn er mit einer Habilitation eine entsprechende
Richtung eingeschlagen hätte. Das persönliche, politische Motiv Delitzschs, «...
dem Judenthum und den Vertretern jüdischer Wissenschaft die Spitze bieten zu
können», hatte er bereits in seiner Rede auf der Berliner Konferenz am 28.4.1870
ausgedrückt.15 Im Sinne einer Herausforderung zum wissenschaftlichen Duell
um die höhere Wahrheit der jeweils eigenen Religion verfocht Delitzsch mit Herz
und Verstand die Sache des Christentums. Die christlich begründete «Wissenschaft

vom Judentum» war für ihn vor allem Apologie des Christentums gegenüber

Juden und christliche, wissenschaftlich untermauerte Kritik am Judentum.
Diese Wissenschaft sollte durch Schriftbeweis und Disputation das Evangelium
den Juden vermitteln, dass die Erfüllung der Prophetien der jüdischen Bibel, die

Erfüllung der Heilsgeschichte der Menschheit in Jesus Christus zu finden sei. So

schlägt sich in Delitzschs Wissenschaftsbegriff seine Auffassung vom Christentum
als der um die Heilswahrheit streitende Kirche nieder, das dem Judentum mit
Apologie und Polemik aufrecht begegnet und versucht, den «jüdischen Unglauben»

zu überwinden.16 Für Delitzsch war es kraft seines Glaubens und seiner
Wissenschaft offenbar, dass der Gegensatz zwischen Kirche und Synagoge nur
durch das Aufgehen der Synagoge in die Kirche als gottgewolltem Postulat der
Geschichte (Römer 11, 25-26) aufgehoben werden könne. An diesem heilsge-

94



Schicht liehen, auf die Endzeit blickenden Weltenlauf wollte Delitzsch mit seiner
Wissenschaft und seiner Missionsarbeit teilhaben. Aus einer absoluten Heilsge-
wissheit zog er die Kraft und Motivation, sich in die Tiefen der jüdischen Literatur

lebenslang zu versenken.

Delitzsch hatte wiederholt bedauert, dass keiner seiner Schüler und Freunde
ihm im gleichen Masse in die Weiten der jüdischen Literatur folgte. Für eine
Berufung auf einen Lehrstuhl für jüdische Geschichte und Literatur an einer preus-
sischen Universität kam unter christlichen Gelehrten zu dieser Zeit nur Franz
Delitzsch in Frage. Jüdische Gelehrte waren von den Antragstellern grundsätzlich
ausgeschlossen worden, obwohl deren Führungsrolle in der Vertretung des
Faches festgestellt worden war. Das Unterrichtsministerium zog die Berufung eines
jüdischen Gelehrten trotz des Mangels an christlichen Kandidaten nicht in
Betracht und bekräftigte damit das christliche Motiv an dem geplanten Lehrstuhl.
Dieser sollte ja gerade der jüdischen «Wissenschaft des Judentums» christliche
Antworten geben und nicht zuletzt christlichen Theologen eine qualifizierte
Ausbildung für die Praxis der Judenmission ermöglichen. Damit blieb die «Wissenschaft

vom Judentum» ohne ordentliche Vertretung an einer deutschen Universität

und die «Wissenschaft des Judentums» weiterhin ausgeschlossen.17

Zur gleichen Zeit schritten die Vorbereitungen für eine private, jüdische
«Hochschule für die Wissenschaft des Judentums» rasch voran, die aus dem
Misstand der Ausgrenzung von der Universität durch eine Gruppe jüdischer Bürger

in Berlin zur Jahreswende 1870 gegründet wurde und im Mai 1872 ihren
akademischen Lehrbetrieb aufnahm.18 Diese Hochschule entstand aus dem Widerspruch

von Bedürfnis nach Wissen vom Judentum durch die nach bürgerlicher
Bildung strebenden Juden und dem Mangel der Vertretung jüdischer Wissenschaft,

einem dreitausendjährigen Schrifttum, an den Universitäten. Seit den
vergeblichen Eingaben an das preussische Unterrichtsministerium durch Leopold
Zunz in den Jahren 1843 und 1848, den folgenlosen Resolutionen des preussi-
schen Vereinigten Landtags von 1847, den abgelehnten Angeboten der Veitel-
Heine-Ephraimschen Stiftung auf Finanzierung von Privatdozenturen an der
Berliner Universität von 1850 und 1854, die alle die Etablierung eines Lehrstuhls
für die jüdischen Wissenschaften verfolgten, setzten jüdische Wissenschaftspolitiker

auf die Unabhängigkeit vom Staat und organisierten die «Wissenschaft des

Judentums», wie es stets die Tradition in der Diaspora gewesen war und sich
auch nicht nach der bürgerrechtlichen Gleichstellung geändert hatte, in einer
Privatanstalt, die dem staatlichen Wissenschaftsbetrieb in dieser Disziplin weit überlegen

werden sollte.

Die sich von Ansprüchen an den Staat freimachende Eigeninitiative sollte
auch das Projekt zur Institutionalisierung einer christlichen Wissenschaft vom
Judentum zur Verwirklichung bringen. Auf der Leipziger Konferenz wiederholte
Delitzsch am 9.6.1870 seine Forderungen nach einer Professur für jüdische
Literatur und einer Bildungsanstalt für die Judenmission. Ein Seminar habe die
Professur zu ergänzen und neben der akademischen Vermittlung von Wissen über
das Judentum die Praxis der Judenmission in Wort, Schrift und Verhalten zu
lehren.19 Die erste Generalversammlung des Centraivereins konnte ein Jahr später

schon die Mittel bereitstellen, ein «Institutum Judaicum» nach dem Vorbild

95



des alten Instituts Johann Heinrich Callenbergs in Leipzig zu gründen, das christliche

Theologen in der jüdischen Theologie, Geschichte und Literatur ausbildete,
um «... wahrheitsgemässe Erkenntnis des Judentums unter den Christen und
wahrheitsgemässe Erkenntnis des Christentums unter den Juden...»20 anzustreben.

Delitzsch versprach sich von diesem zweiseitigen Zweck des von ihm geleiteten

Instituts auch die Anerkennung des Christentums durch Juden als ersten
Schritt des Aufeinanderzugehens von beiden Seiten: «Der Jude als Jude sei unfähig,

darin dass wir mit dem Zeugnis von Christo auf ihn eindringen eine Bethäti-

gung der Liebe zu erkennen, aber darin, dass wir in anderem als antisemitischen
Geiste seine Literatur studieren, darin eine Bethätigung wahrer Liebe zu erkennen

werde er nicht umhin können.»21 Der Centraiverein stellte in der Dienstwohnung

seines Sekretärs und Reiseagenten Ferdinand Weber einen Raum als
Lehrzimmer mit einer Bibliothek zur Verfügung. Am 27.10.1871 nahmen Delitzsch
mit einer Erklärung von Raschis Kommentar zur Genesis und Weber mit einer
Einleitung in die Mischna in jeweils zwei Wochenstunden den Unterricht im In-
stitutum Judaicum auf. Nach dem ersten Semester verliess Weber die einzige
hauptamtliche Stelle des Centraivereins in Leipzig, um eine Pfarrstelle in Neuen-
dettelsau (Franken) zu übernehmen, so dass Delitzsch nunmehr allein eine Vorlesung

privatissime am Institutum Judaicum hielt. Die Teilnehmerzahl betrug in
diesen ersten Semestern zwischen 10 und 20 Hörern pro Semester. Delitzsch bot
damit an der Universität Leipzig eine private Ergänzung des Lehrbetriebs, die
interessiert von Studenten, Kandidaten wie auch Dozenten - Juden und Christen -
der Theologie oder Orientalistik wahrgenommen wurde. In den Jahren 1873 und
1874 las Delitzsch über den palästinensischen Talmud, Aramäisch und Midrasch,
in dem er Bezüge zum Neuen Testament oder zur Kirchengeschichte herstellte
sowie über die synagogale Poesie. Da ausser Delitzsch in diesen Jahren keine weiteren

Dozenten für das Institutum Judaicum gefunden und finanziert werden
konnten, kam es über ein provisorisches Gründungsstadium nicht hinaus. Auch
stellte es kaum ein Seminar für die Judenmission dar, wie es mit grosser Erwartung

geplant worden war. Es blieb in den 1870er Jahren das Privatissimum des

Leipziger Professors Delitzsch, der mit ungebrochener Initiative in die jüdischen
Wissenschaften einführte, in der Hoffnung, Mitstreiter für den evangelischen
Dienst an Israel zu finden. Der Rechenschaftsbericht des Centraivereins für die
Jahre 1871-1874 verzeichnete mit Enttäuschung, dass weder ein zweiter Lehrer
für das Institut noch überhaupt ein neuer Missionar aus der bisherigen Arbeit des

Vereins gewonnen werden konnte.22 Delitzsch gab in dieser Situation den Unterricht

am Institutum schliesslich auf, «... weil es nicht gelingen wollte den
wissenschaftlichen Übungen die höhere Weihe praktischer Abzweckung zu geben».23
Damit bezeugt Delitzsch, dass der eigentliche Sinn des Instituts die Anwendung
der Wissenschaft vom Judentum in der Arbeit für die Judenmission liegen müss-
te, denn akademisches Wissen über das Judentum vermittelte er auch an der
Universität.

Erst 1880 wurde durch einen stärkeren Zugang von an der Judenmission
interessierten christlichen Studenten der Grund für eine stabile Existenz des Institutum

Judaicum in Leipzig gelegt. Im Juni 1880 verbanden sich 17 Studenten zu
einem studentischen Institutum Judaicum und förderten von Leipzig aus weitere

96



Gründungen dieser studentischen Diskussionszirkel. In Leipzig stand ihnen die
Bibliothek des Centraivereins zur Verfügung, während das Privatissimum
Delitzschs von etwa 30 Studenten im Semester besucht wurde. Im Dezember 1883
gründete sich aus diesen studentischen Kreisen der «Verein von Freunden und
früheren Mitgliedern der Instituta Judaica», der eine Zusammenarbeit im Sinne
der Aufgaben einer Judenmission organisieren wollte. Nach einem Jahr verzeichnete

der Verein bereits über 100 Mitglieder, die aus den Instituta Judaica und
ihrem Umfeld hervorgegangen waren.24 Auf dieser Grundlage konnte die Idee
eines Institutum Judaicum im Delitzschen Sinn neu belebt werden. Im Herbst 1886
eröffnete Delitzsch mit Hilfe von Wilhelm Faber, der die studentischen Instituta
1880 angeregt und organisiert hatte, das «Seminar des Institutum Judaicum zu
Leipzig», das Kandidaten der Theologie und Studenten als Gasthörer aufnahm.
Damit verwirklichte Delitzsch aus eigener Kraft, in seinem 74ten Lebensjahr
stehend, seine ursprüngliche Idee von einer wissenschaftlichen Bildungsanstalt für
die Judenmission nach eineinhalb Dekaden zähen Ringens, an der jetzt fünf
Lehrkräfte, ausser Delitzsch und Faber Gustav Dalman, der konvertierte ehemalige

Rabbiner Lichtenstein und der Jude Israel Kahan, unterrichteten. Einem
Studienplan vom Sommersemester 1889 ist zu entnehmen, dass die Vorlesungen jüdische

Polemik, jüdische Gesetze und Bräuche, Jiddisch, Hebräisch, Talmud, Mi-
drasch, Targume, alttestamentliche Theologie und die Erläuterung des Neuen
Testaments aus Talmud und Midrasch umfassten. Von den aufgeführten 20
Wochenstunden befasste sich jedoch nur eine einstündige Übung mit der Praxis der
Judenmission. Zu weiteren ausserplanmässigen Veranstaltungen am Institutum
Judaicum gehörten neben theologischen Übungen auch eine gemeinsame Morgen-

und eine hebräische Abendandacht.25

Neben aller kritischen Belehrung, die dieser Ausschnitt aus dem Lebenswerk
Franz Delitzschs für die Geschichte und den Standort der modernen Judaistik
Und für das heutige christlich-jüdische Gespräch ermöglicht, indem Voraussetzungen

und Grenzen leicht sichtbar werden, kommt Delitzsch in der
Wissenschaftsgeschichte des 19. Jahrhunderts das Verdienst zu, parallel zu der
Verwissenschaftlichung des traditionellen jüdischen Wissens durch die «Wissenschaft des
Judentums» die Begründung und zeitgemässe Institutionalisierung der «Wissenschaft

vom Judentum» verfolgt zu haben. Im Gegensatz zu seiner Zeit praktizierte
Delitzsch die Anerkennung des Judentums und seiner Wissenschaft, wenn er

auch immer seinen persönlichen Standpunkt als tief christgläubiger Mensch
offengelegt hat. Delitzsch vollzog noch nicht die notwendige Lösung der Wissenschaft

vom Judentum von der christlichen Theologie, um diese neue Wissenschaft
als akademische Disziplin zu emanzipieren, so wie es Leopold Zunz für die jüdische

Seite 1845 gefordert hatte. Der Erkenntniszweck blieb bei Delitzsch noch
dem Missionsmotiv und seinen christlich-theologischen Voraussetzungen
untergeordnet. Er wies jedoch den Weg für die Anerkennung und Entwicklung einer
Wissenschaft, die sich erst in Nachfolge und Transformation seiner Lehre an
deutschen Universitäten entfalten sollte.

Die beiden zentralen Dokumente, die Begründungen Delitzschs und Mathis'
für die Errichtung einer Professur für jüdische Geschichte und Literatur, belegen,
dass die zu Beginn des 19. Jahrhunderts begründete «Wissenschaft des Juden-

97



tums» auch im letzten Quartal jenes Jahrhunderts noch als Wissenschaft der
Juden im subjektiven Sinn des Begriffs verstanden wurde. Dagegen setzte Delitzsch
seinen christlich determinierten Begriff, der zunächst gegen die jüdische Wissenschaft

gerichtet war und somit den christlich-jüdischen Konflikt auf wissenschaftlicher

Ebene widerspiegelte. Als akademische Disziplin konnte diese «Wissenschaft

vom Judentum» aber aus den gleichen Gründen keine Zukunft haben, wie
auch der der Fortentwicklung der jüdischen Traditionen dienenden jüdischen
Wissenschaft nicht der Sprung aus den privaten Lehrstätten an die Universität
gelang.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. Siegfried Wagner, Franz Delitzsch, Leben und Werk, München 1978.
2. Die Berliner «Konferenz der in Deutschland an der Verbreitung des Christentums

unter den Juden arbeitenden Gesellschaften» versammelte vom 26.-28. April 1870

protestantische, die Leipziger «Generalversammlung für Judenmission» vom 9.-10.
Juni 1870 die der lutherischen Kirche angehörigen Kreise. Auf der Leipziger Konferenz

wurde die Gründung eines Zentralvereins für die lutherische Judenmission
beschlossen und nach weiteren Beratungen am 1.6.1871 vollzogen. Die «Saat auf
Hoffnung» war seit 1871 das Organ des Zentralvereins. Vgl. Wagner, a.a.O., S. 154ff.;
Programm der Berliner «Konferenz sämtlicher in Deutschland für die Sache der
Verbreitung des Christentums unter den Juden arbeitenden Gesellschaften», vom
26.-28. April 1870, in: Evangelisches Zentralarchiv in Berlin, Bestand 7, Nr. 3646,
B1. 175; Die Evangelisierung Israels und die lutherische Kirche, Blätter der Erinnerung
an die Leipziger Generalversammlung für Judenmission am 9. und 10. Juni 1870, Leipzig

1870, Beilage zu: Saat auf Hoffnung, Jg. 7, 1870; Die Generalversammlung für
Judenmission in Leipzig am 1. Juni 1871, in: Saat auf Hoffnung, Jg. 8, 1871, S. 182ff.

3. Franz Delitzsch, Welche Anforderungen stellt die Gegenwart an die Missions-Arbeit
unter den Juden? Vortrag, gehalten zu Berlin, am 28. April 1870 in der Conferenz der
in Deutschland an der Verbreitung des Christenthums unter den Juden arbeitenden
Gesellschaften, Berlin 1870, 14 Seiten (Sonderdruck), in: Zentrales Staatsarchiv der
DDR, Dienststelle Merseburg, Ministerium der geistlichen, Unterrichts- und
Medizinalangelegenheiten, Rep. 76 Va, Sekt. 1, Tit. VII, No. 31, Bl. 8-14 und Evangelisches

Zentralarchiv in Berlin, Bestand 7, Nr. 3646, Bl. 177.

4. Delitzsch bezieht sich ausdrücklich auf die 1856 reorganisierte Veitel-Heine-Eph-
raimsche Lehranstalt und die geplante Hochschule für die Wissenschaft des Judentums

in Berlin sowie das Jüdisch-Theologische Seminar zu Breslau, gegr. 1854. Zitate

nach: Sonderdruck des Vortrages vom 28.4.1870, S. 6 und 12-13.
5. Zitate nach: Sonderdruck des Vortrages vom 28.4.1870, S. 9.

6. a.a.O., S. 10.

7. a.a.O., S. 13.

8. Eingabe des Comités der Gesellschaft zur Beförderung des Christenthums unter den
Juden an den Minister der geistlichen, Unterrichts- und Medizinalangelegenheiten
von Mühler vom 25. Juni 1870, in: ZStAM, MgUM, Bl. 2-6, Zitat Bl. 5vs-6. Diese

Eingabe ist auch im EZA Berlin überliefert (Bestand 7, Nr. 3646, BL 178-180) und
abgedruckt in: Franz Delitzsch, Rückblick, in: Saat auf Hoffnung, Jg. 7, 1870, S.

336-340.

98



9. a.a.O. in Reihenfolge der Zitate: Bl. 4, 4-4vs, 4 (hier gegen die Werke von Isaak
Markus Jost und Heinrich Graetz gerichtet), 4vs-5, 5vs.

10. Schreiben des Ministers von Mühler an das Comité vom 19.8.1870, in: ZStAM,
MgUM, Bl. 17. Dieses Schreiben ging als Abschrift auch an den Evangelischen
Oberkirchenrat Mathis, in: EZA Berlin, Bestand 7, Nr. 3646, Bl. 183.

11. Vgl. das Schreiben des Comités an den Ev. Oberkirchenrat vom 25.6.1870, in: EZA
Berlin, Bestand 7, Nr. 3646, Bl. 176; vgl. das Schreiben des Ev. Oberkirchenrats an
den Minister von Mühler vom 30.7.1870, in: ZStAM, MgUM, Bl. 15 und im
Entwurf enthalten in: EZA Berlin, Bl. 176. Mathis stellte den Mangel an christlichen Ju-
daisten der abgebrochenen Tradition christlicher Gelehrter seit dem 16. Jahrhundert
gegenüber, wobei er sich wörtlich u.a. auf die Werke Eisenmengers bezog.

12. Vgl. das Schreiben Mathis' an das Comité vom 30.7.1870, als Entwurf in: EZA Ber¬

lin, a.a.O., Bl. 176, als Abschrift in: ZStAM, MgUM, a.a.O., Bl. 21.
13. Schreiben von Mühlers an das Comité vom 22.12.1870, in: ZStAM, MgUM, a.a.O.,

Bl. 22. Der Aktenvorgang bricht hier ab.
14. Brief Delitzschs an Wolf von Baudissin vom 16.1.1871, in: O. Eissfeldt/K.H. Reng-

storf, Hg., Briefwechsel zwischen Franz Delitzsch und Wolf Wilhelm Graf Baudissin
1866-1890, Opladen 1973, S. 306. Die behandelten Akten aus dem Staatsarchiv
Merseburg tragen jeweis u.a. den Namen Olshausens als Vermerk.

15. Vgl. den Sonderdruck des Vortrages vom 28.4.1870, a.a.O., S. 6.
16. Vgl. Franz Delitzsch, Es muss und wird und kann geschehen, Gedanken über die Be¬

kehrung Israels und das Verhältnis der Instituta dazu, in: Saat auf Hoffnung, Jg. 22,
1885, S. 39; Ansprache des Prof. Franz Delitzsch bei Eröffnung des Sommerkursus
des Seminars des Institutum Judaicum (1. Mai 1889), in: Saat auf Hoffnung, Jg. 26,
1889, S. 114-119; Franz Delitzsch, Was ist zu thun, was ist zu hoffen?, in: Saat auf
Hoffnung, Jg. 21, 1884, S. 90-106, Zitat: S. 103; Franz Delitzsch, Sind die Instituta
Missionsvereine? Mit Bezug auf den Angriff des Dr. A. Berliner beantwortet, in:
Saat auf Hoffnung, Jg. 22, 1885, S. 49-57.

17. Dagegen sprach die Petition des Professorenkreises um Max Lohr von 1915 für die
Errichtung eines Lehrstuhls für die Wissenschaft vom Judentum an einer
philosophischen Fakultät von der anerkannten Führung des Faches durch jüdische Kollegen

und setzte mit Selbstverständlichkeit voraus, dass nur ein jüdischer Gelehrter
auf den beantragten Lehrstuhl zu berufen sei. Die «Professur für die Wissenschaft
vom Judentum» sollte weder praktische Aufgaben für die Arbeit der Jüdischen
Gemeinden (Ausbildung von Rabbinern und Predigern) leisten und erst recht nicht für
die Judenmission arbeiten, sondern reine voraussetzungslose Erforschung des
gesamten nachbiblischen Judentums bezwecken. Wenn auch die jüdische Bibelwissenschaft

hier wieder aus dem Defmitionsrahmen herausfällt, hat sich diese Eingabe
von den Bindungen einer christlichen Theologie trennen können. Vgl. die Eingabe
von 19 preussischen und 9 ausserpreussischen Professoren an das Unterrichtsministerium

vom 27.11.1915, in: ZStAM, MgUM, a.a.O. Bl. 24ff.
18. Die Gründung der Berliner Hochschule für die Wissenschaft des Judentums nahm

Carl Becker in einer polemisch-spöttischen Notiz zur Kenntnis, in: Saat auf Hoffnung,

Jg. 7, 1870, S. 252-255.
19. Vgl. den Vortrag Delitzschs am 9.6.1870, in: Die Evangelisierung Israels und die lu¬

therische Kirche, Blätter der Erinnerung an die Leipziger Generalversammlung für
Judenmission am 9. und 10. Juni 1870, S. 9-17, Beilage zu: Saat auf Hoffnung, Jg. 7,
1870.

20. Franz Delitzsch, Sind die Instituta Missionsvereine? Mit Bezug auf den Angriff des

Dr. A. Berliner beantwortet, in: Saat auf Hoffnung, Jg. 22, 1885, S. 55-56; vgl. auch
Franz Delitzsch, Was ist zu thun, was ist zu hoffen? in: Saat auf Hoffnung, Jg. 21,

99



1884, S. 103 und die Mitteilung über das Institutum Judaicum auf der
Jahresversammlung des lutherischen Centraivereins für Mission unter Israel am 3. Juni 1884,
in: Saat aufHoffnung, Jg. 21, 1884, S. 178.

21. Wiedergabe der Ansprache Delitzschs auf der ersten Jahresversammlung des Vereins
von Freunden und früheren Mitgliedern der Instituta Judaica, in: Saat auf
Hoffnung, Jg. 22, 1885, S. 29; vgl. Franz Delitzsch, Sind die Instituta Missionsvereine?
Mit Bezug auf den Angriff Dr. A. Berliners beantwortet, in: Saat auf Hoffnung, Jg.
22, 1885, S. 57.

22. Vgl. den Rechenschaftsbericht über die Tätigkeit des Centraivereins für 1871-1874,
in\ Saat auf Hoffnung, Jg. 11, 1874, S. 111-116.

23. Franz Delitzsch, Es muss und wird und kann geschehen, Gedanken über die Bekehrung
Israels und das Verhältnis der Instituta dazu, in: Saat auf Hoffnung, Jg. 22, 1885, S.

41.
24. Vgl. die Notiz über die Gründung des Vereins von Freunden und früheren Mit¬

gliedern der Instituta Judaica, in: Saat auf Hoffnung, Jg. 21, 1884, S. 42-44, die
Mitteilung über das Institutum Judaicum auf der Jahresversammlung des lutherischen
Centraivereins für Mission unter Israel am 3. Juni 1884, in: Saat auf Hoffnung, Jg.
21, 1884, S. 177-178 und der Bericht Heinrich Lhotzkys über die erste
Jahresversammlung des Vereins von Freunden und früheren Mitgliedern der Instituta Judaica,

in: Saat auf Hoffnung, Jg. 22, 1885, S. 27f.
25. Vgl. Rundschau über die Diaspora der Juden und die Judenmission der Kirche, Beiblatt

zu Saat auf Hoffnung, 2. Jg., 1888, S. 21-23; Studienplan für das Sommersemester
1889, in: Nachrichten aus dem Institutum Judaicum zu Leipzig, Nr. 7, 1889. Zur
weiteren Entwicklung des Institutum Judaicum zu Leipzig vgl. Siegfried Wagner,
a.a.O., S. 161 ff. und K.H. Rengstorf, Das Institutum Judaicum Delitzschianum 1886-
1961, Münster 1963. Zu den Anfängen des aus studentischen Kreisen und der Initiative

Hermann Leberecht Stracks 1883 gegründeten Institutum Judaicum Berolinense
vgl. H.L. Strack, Das Institutum Judaicum Berolinense in den ersten 30 Jahren seines
Bestehens, Leipzig 1914.

100


	Franz Delitzsch als Förderer der Wissenschaft vom Judentum : zur Vorgeschichte des Institutum Judaicum zu Leipzig und zur Debatte um die Errichtung eines Lehrstuhls für jüdische Geschichte und Literatur an einer deutschen Universität

