
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Jüdische Identität und Neuhebräisch : Anmerkungen zu Yehezkel
Kaufmanns Verhältnis zur Wissenschaft des Judentums

Autor: Krapf, Thomas M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdische Identität und Neuhebräisch
Anmerkungen zu Yehezkel Kaufmanns Verhältnis

zur Wissenschaft des Judentums

von Thomas M. Krapf*

Josef Guggenheim dankbar zugeeignet

Yehezkel Kaufmann (1889-1963) gilt als der bedeutendste jüdische
historisch-kritische Bibelwissenschaftler dieses Jahrhunderts.1 Ausser seinem opus
magnum über die Geschichte der biblischen Religion2 hat er einen wichtigen Beitrag

zur jüdischen Sozialgeschichte hinterlassen.3 Sein vielseitiges, ausserhalb des
hebräischen Sprachraums nur partiell bekannte Lebenswerk hat die wissenschaftliche

Erforschung des Judentums in vielfacher Hinsicht befruchtet. Gleichwohl
hatte Yehezkel Kaufmann dem geistesgeschichtlichen Phänomen, Wissenschaft
des Judentums, aus der sich die Judaistik unserer Tage entwickelt hat, nicht ohne
Vorbehalte gegenüber gestanden. Im folgenden soll versucht werden, in Anknüpfung

an eine grobe biographische Skizze sowohl seinen Beitrag zur wissenschaftlichen

Erforschung des Judentums als auch seine Reserven gegenüber der Wissenschaft

des Judentums zu umreissen.

Biographisches

Yehezkel Kaufmann war menschenscheu, blieb seinen Lebtag alleinstehend

und lebte eine zurückgezogene Gelehrtenexistenz. Ist die tragische, ihm
in den Mund gelegte Selbstcharakterisierung - «Ich habe keine Biographie,
nur eine Bibliographie.» - nirgends belegt, so ist sie mitnichten glaubhaft. Für
das Verständnis seiner publizistischen Hinterlassenschaft ist wichtig, dass er
sich von Jugend auf als hebräischer Autor verstanden hat. Gleichwohl hat er,
vor allem während seines eineinhalb Jahrzehnte währenden Aufenthalts im
deutschsprachigen Raum, unter dem Namen Jesekiel Kaufmann4 eine
ansehnliche Bibliographie in deutscher Sprache verfasst: Während seiner Berner
Studienjahre (1914-1919)5 seine Dissertation6 über eine Kant-Thematik7 und
während seiner Berliner Zeit (1920-1928)8 exegetische Vorentwürfe9 und
Studien10. Von seinem exegetischen Hauptwerk liegt in deutscher Sprache ein
«Allgemeiner Plan meines Werkes Geschichte der israelitisch-jüdischen
Religion,»n vor. Diesen brachte er in der Zeit zwischen 1930 und 1933 zu Papier, d.h.
nachdem er 1928 in Palästina eingewandert war. Hat Kaufmann auch in den
folgenden Jahren noch seine exegetischen Untersuchungen sowohl hebräisch als
deutsch verfasst, so scheint er während der zwanziger und frühen dreissiger Jahre

*Dr. Thomas M. Krapf, P.O.Box 10191, Jerusalem 91101, Israel

69



beabsichtigt zu haben, seine Geschichte der israelitischen Religion auch in
deutscher Sprache erscheinen zu lassen.12 Dies lag nahe, insofern deren Thematik
neben der interessierten hebräischsprachigen Öffentlichkeit das internationale Exe-
getenpublikum anging, für das in jener Zeit Deutsch de facto Pflichtsprache war.
Gleichwohl ist nachvollziehbar, dass Kaufmann der deutschen Publizistik
überdrüssig wurde, wahrscheinlich noch bevor 1933 in Deutschland die Verbrennung
von Büchern zelebriert wurde. Denn in den vorangegangenen Jahren hatte die
Kooperationsunwilligkeit eines Johannes Hempel, seit 1927 Herausgeber der
Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft, Kaufmann das Leben schwer
gemacht - wobei Kaufmann in jener Zeit Hempels Affiliation mit den Deutschen
Christen kaum bekannt gewesen sein dürfte.13

Dieser deutsche Zeitgeist vereitelte denn auch, dass die Encyclopaedia Judai-
ca. Das Judentum in Geschichte und Gegenwart I(1928)-X(1934) über den Artikel,
«Lyra, Nikolaus de» hinaus herausgebracht werden konnte. Die ansehnliche
Hinterlassenschaft Jesekiel Kaufmanns, die in diesem letzten publizistischen
Grossmonument der deutschsprachigen Wissenschaft des Judentums vorliegt, dokumentiert

seine wissenschaftliche Vielseitigkeit.14 Diese Beiträge sind zu einem grossen
Teil als Nebenprodukte seiner Arbeit an Exil und Fremde entstanden, seinem
ersten hebräischen Hauptwerk, das er in seinen Berliner Jahren verfasste. Dass
Kaufmanns deutschsprachige Veröffentlichungen stets ein Nebenprodukt seiner
hebräischsprachigen Publizistik geblieben sind, hing mit seinem Selbstverständnis
als jüdischer Nationalist zusammen. Darauf wird im folgenden zurückzukommen
sein.

Am 28.2.1926 bewarb sich Kaufmann beim Vorstand der Akademie für die

Wissenschaft des Judentums in Berlin-Charlottenburg um eine Anstellung,
wahrscheinlich um eine Forschungsstelle.15 Die objektiven Umstände der von Julius
Guttmann unterzeichneten Ablehnung sind nicht ermittelbar. Was immer letztere

gewesen sein mögen, m.E. scheint diese sowie eine weitere Bewerbung aus
Kaufmanns Feder16 zu bezeugen, dass er während seiner Berliner Jahre bemüht gewesen

war, seine judaistischen Qualifikationen soweit irgend möglich als Ergebnis
seiner Lehr- und Wanderjahre im deutschsprachigen Raum erscheinen zu lassen.
Denn obgleich Kaufmann in diesen Bewerbungen seine osteuropäische Herkunft
nicht verleugnet, fallt eine bemerkenswerte Verfremdungstechnik ins Auge, mit
der er seine osteuropäische Herkunft und damit den Ursprung seiner in Russland
erworbenen jüdischen Bildung verschleiert. Offenbar scheint Kaufmann während
seiner Berliner Zeit für ratsam gehalten zu haben, sich vor dem Stigma des Ostjuden

zu schützen.17

Die Muttersprache des aus der Ukraine stammenden Chaskel Koifmann
war Jiddisch. Er entstammte einer kinderreichen Familie jener breiten Schicht
unbemittelter jüdischer Kleinhändler, die im zaristischen Russland im Elend des

Ansiedlungsrayons knapp ihre Existenz zu fristen vermochten. Stand in diesem
sozialen Milieu Bildung hoch im Kurs, so scheint der nicht sehr bemittelte Vater
Chaskels, Mordechai Koifmann, dafür gesorgt zu haben, dass sein hochbegabter
Sohn von Privatlehrern seine erste allgemeine, säkulare Bildung vermittelt bekam,
die er als Autodidakt vervollständigt haben wird. Chaskel Koifmanns traditionell
jüdisch-religiöse Bildung begann bereits im Vorschulalter im Heder. Genial be-

70



gabt, scheint er ein Ilui gewesen zu sein - d.h. eines jener Genies, die von Kindesbeinen

die Hebräische Bibel sowie weite Teile der postbiblischen Literatur
auswendig kannten.18

Die spezifischen zeitgeschichtlichen Einflüsse, denen Chaskel Koifmann in
seiner frühen Jugend ausgesetzt gewesen ist, sind nicht dokumentiert. Gleichwohl
ist wahrscheinlich, dass er schon in seiner ukrainischen Heimatstadt Dunajewzi
Zionisten begegnet sein wird. Gesichert ist, dass er spätestens ab seinem
achtzehnten Lebensjahr geistige Tuchfühlung mit der jüdischen Nationalbewegung
hatte. Zu diesem Zeitpunkt, 1907, kam Koifmann nach Odessa, wo er sich in
jenem Milieu osteuropäischer Maskilim19 bewegte, die um die Jahrhundertwende
herum, angesichts sich verschärfender Repressionen im Zarenreich, mehr und
mehr geneigt waren, ihre Hoffnungen auf die jüdische Nationalbewegung zu
setzen.20

Die Ausbildung, die Chaskel Koifmann in den sechs Jahren vor seiner
Emigration nach Westeuropa an zwei Akademien in Osteuropa erhielt, dürfte für
seinen wissenschaftlichen Werdegang entscheidend gewesen sein. Zunächst war
jedoch für seine intellektuelle Entwicklung ausschlaggebend gewesen, dass das
sich im neunzehnten Jahrhundert entwickelnde Neuhebräisch zum Medium seines

Denkens und wissenschaftlichen Arbeitens geworden war. Es ist nicht
dokumentiert, ob Chaskel Koifmann im Kindes- und Jugendalter eine Jeschivah
moderner Konzeption besucht hat, wo Neuhebräisch Unterrichtssprache war. Indessen

ist gesichert, dass seine neuhebräische Sozialisierung spätestens während seines

dreijährigen Aufenthalts in Odessa stattgefunden haben wird. Dort besuchte
er ab seinem achtzehnten Lebensjahr eines der wichtigsten intellektuellen Zentren
der jüdischen Nationalbewegung, die Moderne Jeschivah. Diese war von Rav
Chaim Tschernowitz gegründet worden, der wegen seiner Reformfreudigkeit unter

dem Namen «Rav HaZa'ir» («der junge Rabbiner») berühmt war. Neben
Chaim Tschernowitz zählten Joseph Klausner und Chaim N. Bialik zu Chaskel
Koifmanns Lehrern. An der Modernen Jeschivah, an der Neuhebräisch
Unterrichtssprache war, wurden westeuropäische historisch-kritische Methoden und
Forschungsergebnisse rezipiert, so dass Jesekiel Kaufmann die Moderne Jeschivah
zwei Jahrzente später in Berlin als «Hochschule für jüdische Wissenschaft»
ausgab.21

Ab dem Sommer 191022 setzte Chaskel Koifmann sein Studium in Petersburg

an der Akademie für Jüdische und Orientalische Studien fort, die seinerzeit
noch von deren Gründer, Baron David Günzburg, geleitet wurde. Dieser war
bemüht, durch seine Akademie eine Symbiose der Wissenschaft des Judentums und
der reichen Gelehrsamkeit traditionell jüdisch-religiöser Bildung zu fördern, die
nach der Emanzipation in Westeuropa, im osteuropäischen Judentum noch mehrere

Generationen gepflegt werden konnte. An der Petersburger Akademie zählte
neben dem sowohl in Orientalistik und Judaicis hochgebildeten als auch
abendländisch äusserst kultivierten Baron der Historiker Simon Dubnow zu
Koifmanns Lehrern. Unterrichtssprache war Russisch.23
Dass Chaskel Koifmann die Methoden historisch-kritischer Exegese und
Religionswissenschaft beherrschte, bevor er eine westeuropäische Universität betreten
hatte, beweisen zwei Aufsätze, die er vor seiner Emigrierung nach Westeuropa zu
Papier gebracht hatte.24

71



Damit sind einige der für Yehezkel Kaufmanns intellektuelle Entwicklung
wesentlichen Voraussetzungen und Etappen grob skizziert. Der biographischen
Vollständigkeit halber sei hier noch festgehalten, dass Kaufmann nach seiner
Einwanderung in Palästina fast zwei Jahrzehnte am Beth HaSepher HaReali in Haifa
Gymnasiallehrer ist. Erst 1949 wird er auf einen Lehrstuhl für Bibelwissenschaft
an die Hebräische Universität berufen. 1957 wird er emeritiert. Am 9. Oktober
1963 stirbt er nach langer Krankheit in Jerusalem.

Yehezkel Kaufmanns Sicht der jüdischen Geschichte

Mit seiner genialen Gelehrsamkeit, die Bibel- und TalmudWissenschaft,
jüdische und abendländische Philosophie sowie Geschichtswissenschaft ein-
schloss, hat Yehezkel Kaufmann richtungweisende Beiträge zur wissenschaftlichen

Erforschung der jüdischen Kultur- und Religionsgeschichte geleistet.
Gleichwohl ist sein Verhältnis zur Wissenschaft des Judentums als
geistesgeschichtlichem Phänom nicht nachzuvollziehen, ohne dass einige Einzelaspekte seines

ersten Hauptwerks Exil und Fremde. Eine sozialgeschichtliche Untersuchung
zur Frage nach dem Schicksal des Volkes Israel von den Anfängen bis zur Gegenwart25

vergegenwärtigt werden. Nach seinen eigenen Worten ist der Gegenstand
dieses weitläufig angelegten Werks «das gesamte Problem des Judentums, sowohl
das Geschichts- wie auch das Gegenwartsproblem»26. Allein der Untertitel deutet
an, dass es sich über die Behandlung des rein Sozialgeschichtlichen hinaus um
eine tendenziell geschichtsphilosophische Interpretation der jüdischen Geschichte
handelt. Mit seiner Fragestellung, wie das jüdische Volk ohne eigenes Land, aber
kraft seiner Religion zwei Jahrtausende hatte überleben können, ist Exil und
Fremde ein Beitrag zur Geistesgeschichte - wohl nicht nur zur jüdischen, sondern
auch zur universalen. Seinerseits hoffte der Autor, dass diese umfassende
Auseinandersetzung mit der jüdischen Geschichte seinen jüdischen Zeitgenossen die Ge-
genwarts- und Zukunftsperspektiven des jüdischen Volks erhellen würde. Wie
sehr ihm dies ein existentielles Anliegen war, bezeugt das Pathos, das in den
ersten Sätzen von Exil und Fremde dokumentiert ist: «Das Problem des historischen

Schicksals des jüdischen Volks, die Frage, warum das jüdische Volk seinen
ureigenen geschichtlichen Pfad beschritten hat, der von keinem anderen Volk und
keiner anderen Kultur auf dieser Erde betreten wurde, ist sehr kompliziert und
regt deshalb zu verschiedenen Forschungsrichtungen und Erklärungsversuchen
an. Wie die meisten Themen der soziologischen Forschung ist auch dieses
Problem gleichzeitig sowohl akademischer als auch aktueller Natur. Es betrifft die
Vergangenheit und ist auch auf Gegenwart und Zukunft ausgerichtet. Seine
Anfänge sind in der historischen, ja archäologischen Forschung zu suchen, und sein
Endziel gipfelt im Wirrwarr von schmerzvollen, drückenden Lebensfragen. Diese
Anfange sind akademischer Natur, und das Ende erscheint sozusagen in 'Blut,
Feuer und Rauchwolken'.»27

Soweit dies für die Frage nach Kaufmanns Verhältnis zur Wissenschaft des

Judentums relevant ist, seien hier einige Ansätze aus Exil und Fremde selektiv
skizziert: Die ursprüngliche Einzigartigkeit des jüdischen Volkes bestehe in seiner

72



Kultur, genau genommen in seiner Religion. Aus dieser sei die Einzigartigkeit der
jüdischen Geschichte abzuleiten. Sei das Judentum Erbteil des jüdischen Volkes,
so sei es «Stammesreligion» und Stammesmerkmal des jüdischen Volkes geworden.

Dieser Umstand sei von enormer sozial-historischer Bedeutung, dass nämlich

das Judentum sowohl eine Religions- als auch eine Stammesgemeinschaft sei.
So gesehen sei es eine geistige Gemeinschaft. Als solche habe es sich bis zur Neuzeit

von den anderen Völkern unterschieden. - Anders als diese sei das jüdische
Volk im Exil seines natürlichen, ethnischen Bodenrechts beraubt. Dieser Rechtsbegriff

sei eine Urkategorie des Volksbewusstseins, der volkstümlichen
Rechtsauffassung. Danach sei das Vorherrschen der Sprache das Kriterium, das den
Rechtsanspruch auf das Territorium einer ethnischen Gruppe begründe. Angesichts

dieser kollektivpsychologischen Dynamik habe die sprachliche Assimilation
in der jüdischen Diaspora einen Rechtsverzicht bedeutet. Dessen Gefahr sei
Identitätsverlust, weil die Sprache nicht nur den Anspruch einer ethnischen Gemeinschaft

auf ein bestimmtes Gebiet begründe. Vielmehr sei Sprache zugleich auch
Grundlage von Gemeinschaftsidentität. Indessen sei die Assimilationsneigung der
jüdischen Exilsgemeinschaft nicht zum Zuge gekommen, weil die Stammesreligion

dem natürlichen Trend auf sprachliche und ethnische Assimilation entgegengewirkt

habe. Die Religion habe verhindert, dass die Juden - trotz sprachlicher
Assimilation - in die Stammesgemeinschaft ihrer Umgebung eintreten konnten.
Somit hätten sie keinen Anteil gewinnen können am natürlichen Stammesboden-
recht ihrer Umgebung. - Ohne dieses blieben sie überall «fremd». Das vermöchten

politische und bürgerliche Rechte oder auch Vorrechte, die ihnen vom Staat
gegeben würden, nicht zu ändern. So gesehen sei das «Fremdsein» in der
Volkspsyche verwurzelt. Unter diesen Umständen hätten die Juden immer wieder
staatlich gewährten «Privilegien» eine freilich prekäre Existenzmöglichkeit
verdankt. Diese seien so gut wie immer gegen den Willen des Volkes gewährt worden.

So sei bis zur Neuzeit in der Rechtssphäre des Staates für die Juden Raum
gewesen, obgleich sie keinen Platz in der Rechtssphäre des Volkes gehabt hätten:
Hätten sie sich auf ihre «Privilegien» stützen können, seien sie dem Volk und dem
Land «fremd» geblieben. Die Neuzeit habe dann eine scharfe Wendung auf den
Plan geführt. In Europa habe die Aufklärung das alte religiöse Leben der Völker
zerstört, ohne dass dies das Überleben der Völker bedroht habe. Vielmehr habe
dies den Anfang neuer nationalstaatlicher Kulturen bedeutet. So habe der
Kulturkampf zwischen dem «Säkularen» und dem «Heiligen» das Überleben der
Völker nicht berührt. Nicht so in Israel, dessen Besonderheit sowohl
«Stammesgemeinschaft» als auch Religionsgemeinschaft sei. Sei es im Gefolge der Aufklärung

zu politisch-rechtlicher Emanzipation gekommen, so sei diese von einem
bisher nicht erlebten Assimilationsdrang sowie -zwang begleitet gewesen. Ihrerseits

hätten Juden mit der Assimilation die «messianische» Hoffnung verbunden,
die Exilfrage ein für alle Mal zu lösen. Andererseits hätten die Völker in der Neuzeit

die Assimilation zur Bedingung der Emanzipation gemacht. Diese Forderung
sei in jüdischen Emanzipationstheorien anerkannt worden, die sich von der
Assimilation das Ende des «Fremdseins» erhofften. Sei die Assimilation Gegenstand
einer jener neuzeitlichen «messianischen» Ideologien geworden, so habe sie in der
Praxis versagt. Der Ausbruch des neuen Antisemitismus am Ende des neunzehn-

73



ten Jahrhunderts habe dem jüdischen Volk nahe gebracht, dass nun ein anderer
Weg eingeschlagen werden müsse. Gäbe es in der Rechtssphäre des neuzeitlichen,
demokratischen Staats keinen Raum für die Juden, so bleibe nur ein Ausweg: der
Erwerb realen Heimatrechts. So sei die jüdische Nationalbewegung entstanden,
deren Ziel ein jüdisches Land sei. Sie sei der gleichen Wurzel wie die Assimilation
entsprungen: nämlich der Notwendigkeit, die sich für Juden im Zeitalter der
Demokratie ergeben habe, heimatlichen Boden zu erwerben. Andernfalls sei das
Problem des jüdischen Volks nur durch das Verschwinden der alten Kultur, d.h.
aller Religion, möglich. Werde dieses Ziel vom Kommunismus versprochen, so
scheine die Menschheit nicht bereit zu sein, den Preis geistiger Versklavung und
Armut für diese Utopie zu bezahlen. Deshalb bliebe dem jüdischen Volk in
absehbarer historischer Zukunft nur der Weg ins jüdische Land.

Die hier plakativ zusammengefassten Diskussionen und Wertungen liegen in
Exil und Fremde auf über tausend Seiten vor. Ist in der vorliegenden Studie eine
Auseinandersetzung mit Exil und Fremde nicht möglich, so können mit voraufgehenden

Ausführungen einige Charakteristika von Kaufmanns Denken verdeutlicht

werden: Zum einen, dass die Einzigartigkeit des jüdischen Volkes in seiner

Religion und Kultur bestehe. Zum anderen, dass die in der Neuzeit praktizierte
Assimilation sich für die Judenheit - nicht unbedingt für einzelne Juden - als «ein
Nachjagen nach Phantomen»28 erwiesen habe. Als solches sei sie zum Scheitern,
nämlich zum Verlust der jüdischen Identität, verurteilt. Ausserdem dürfte voraufgehend

angeklungen sein, unter welchen Voraussetzungen die hebräische Sprache
die kulturelle Identität des jüdischen Volks garantiere. Von diesen Voraussetzungen

in Kaufmanns Denken her ist sein Verhältnis zur Wissenschaft des Judentums
nachzuvollziehen.

Yehezkel Kaufmann und die Wissenschaft des Judentums

Yehezkel Kaufmann sieht die Emanzipation des europäischen Judentums
als historisch natürlichen Prozess, der mit der neuzeitlichen Aufklärung
zwangsläufig habe eintreten müssen. Für die jüdische Sozialgeschichte sei
jedoch damit eine neue Epoche angebrochen: Sei die Assimilation so alt wie die
Diaspora gewesen, so sei aus jener vor der Emanzipation nie eine soziale
Bewegung geworden. Als solche habe sich die neue Assimilation gleich anderen
neuzeitlichen Bewegungen mit ideologischer Basis (Aufklärung, Humanismus,
Demokratie, Liberalismus, Sozialismus) als quasi messianische Bewegung
verstanden, die ihren Anhängern die Lösung des Problems jüdischen Diasporadaseins

versprochen hätte. Fluchtpunkt von Kaufmanns eingehenden
Untersuchungen verschiedener Assimilationstheorien ist der Nachweis, dass die
Assimilation «dem einen Ziele zustrebte: der Erlangung des Stammesbodenrech-
tes in den Ländern der Diaspora. Da der jüdische Stamm unfähig war, ein
derartiges Recht zu erlangen, so sollten es die Juden als einzelne dadurch
erlangen, dass sie den Völkern 'national' einverleibt werden.»29

74



Bedeute die Emanzipation einen tiefgehenden Umbruch in der jüdischen
Sozialgeschichte, so lassen sich manche psychologische Krisen beobachten, von der
die Emanzipation begleitet gewesen sei. U.a. sei dies am Verhältnis zur jüdischen
Tradition konstatierbar: «Die Aufklärung trocknete den Lebensquell der 'Torah'-
Kultur aus, indem sie das Leben und die Kultur von der Autorität befreiten, die
sie beherrscht hatte. Die Abschaffung des Torahstudiums ist nicht irgendeine
Veränderung im Lebensablauf des Judentums: Sie ist ein tiefgehender und umfassender

Wandel, sie ist eine vollkommene Umwertung von Werten und Beginn
einer neuen Epoche. In dieser Epoche hörte nicht nur das Studium der Torah und
ihrer Bücher auf: Das lebenswichtige Schaffen der Torah nahm ein Ende. Das
Volk begann sich innerlich von der Torahkultur loszulösen. Die Wissenschaft und
die Forschung erbten den Platz des alten Studiums und Interpretierens. Als im
Westen die Jeschivoth geschlossen wurden und als das Torahstudium aufhörte,
kam die Wissenschaft des Judentums auf. Die Wissenschaft des Judentums ist
nicht mit den alten Zusammenhängen verwoben. Sie sucht nicht nach homiletischen

Weisungen und zieht keine halachischen Schlussfolgerungen. Sie ist
Forschung, deren Ziel die historisch-wissenschaftliche Erkenntnis ist. Sie geht die
Forscher an und dient nicht als Quelle der Lehre in alltäglichen Angelegenheiten,
wie dereinst das Torahstudium.»30

Aus Zitiertem spricht die Erkenntnis, dass das jüdische Volk mit dem Ende
der traditionellen Torah-Kultur als Lebensmitte des Judentums ein einigendes
Band zurücklassen musste. Dabei scheint die von Emotionen wohl nicht freie
Formulierung, laut derer ein Lebensquell ausgetrocknet sei, zu bezeugen, dass die
beschriebene Entwicklung nicht ohne Wehmut gesehen wird. Ist Kaufmann
jedoch von Temperament leidenschaftlich Intellektueller, so versteht er sine ira et
studio die historisch-kritische Erforschung des Judentums als eine der Postmoderne

gemässe Entwicklung. Denn während manche seiner jüdischen Zeitgenossen

in der herkömmlichen Traditionspflege einer weitgehend abgeschotteten Je-

schivah-Kultur Zuflucht vor jenem mit der Neuzeit begonnenen Umbruch
finden, wirft sich Kaufmann auf die historisch-kritische Erforschung des biblischen
und postbiblischen Judentums. Dieser Aufgabe ist sein Lebenswerk gewidmet.

Kaufmanns Werk wird als einer der wichtigsten Beiträge des zwanzigsten
Jahrhunderts zum Verständnis des Judentums gesehen.31 Gleichwohl war er im
Unterschied zu manchen Vertretern der westeuropäischen Wissenschaft des
Judentums nicht primär von dem Ziel bestimmt, mit der geisteswissenschaftlichen
Kultur der nichtjüdischen Umwelt gesprächsfähig zu sein. War es einem Leopold
Zunz (1794-1886) ein Anliegen gewesen, die jüdische Literatur als integralen
Bestandteil der Weltliteratur zu erweisen, so musste die implizit apologetische
Motivation solcher Absicht engagierten jüdischen Nationalisten im ausgehenden
neunzehnten und frühen zwanzigsten Jahrhundert zuwider sein. Zwar hat Chaskel
Koifmann seine erste Studie zur biblischen Literatur, die er um 1910 in Hebräisch
verfasst hatte, den Propheten, d.h. einem nichthalachischen Thema, gewidmet.32
Dennoch konnte jenes von Leopold Zunz und Abraham Geiger (1810-1874)
praktizierte Verfahren, die halachische Literatur aus der Erforschung des Judentums

auszuklammern, für Kaufmann u.a. jüdische Nationalisten nicht zur
Diskussion stehen. Denn obgleich Kaufmann sich zwar nicht seinen persönlichen Le-

75



bensstil von der Halacha vorgeben Hess, war die halachische Literatur dennoch
integraler Bestandteil des kulturellen Erbes des Judentums.

Nun neigten manche Vertreter der in Westeuropa entstandenen Wissenschaft

des Judentums dazu, im Dialog mit den Geisteswissenschaften der Umwelt
den Zeitgenossen die Gleichwertigkeit des Judentums mit der abendländischen
Kultur der Neuzeit erweisen zu wollen. Schon deshalb lag nahe, die Halacha, die
im christlichen Abendland seit Paulus mit dem modrigen Geruch des «Gesetzes»
behaftet ist, nicht als erforschenswertes jüdisches Kulturgut wahrzunehmen. Eine
derartige Engführung des Interesses an der Geschichte des Judentums musste
indessen auf selbstbewusste jüdische NationaKsten als apologetisch motivierte
Preisgabe jüdischer Identität verstanden werden. Lag doch für sie die
Erforschung des Judentums zuallererst im eigenen Interesse. Ihnen erschien die historische

Erforschung des Judentums unverzichtbar, weil sie für die kulturellen und
gesellschaftlichen Grundlagen des noch nicht bestehenden staatlichen Gemeinwesens

lebenswichtig war. Denn hatte das Judentum zwei Jahrtausende lang kraft
seiner Kultur überlebt, so war die Errichtung eines Staates ohne diese undenkbar.
Dieses existentielle Anliegen war für das Interesse jüdischer Nationalisten an der
Wissenschaft des Judentums charakteristisch.

Wie voraufgehend angesprochen, war Kaufmanns publizistisches Schaffen
in deutscher Sprache niemals Ersatz, sondern stets begleitende Ergänzung seines

hebräischsprachigen Schreibens. Dass der polyglotte Yehezkel Kaufmann die
Erforschung des Judentums speziell in der hebräischen Sprache unternommen hat,
ist nicht einfach ein biographischer Zufall. Juden sollten in Hebräisch denken,
sich in Hebräisch auseinandersetzen, in Hebräisch zu neuen, weiterführenden
Erkenntnissen gelangen - all dies war Kaufmann ein existentielles Anüegen. Denn
das Sein oder Nichtsein des Judentums würde künftig davon abhängen, ob es

gelingen würde, die Gemeinschaft stiftende Funktion des Hebräischen zu erhalten,
dessen allmähhches Absterben in der Diaspora bereits begonnen hatte, nachdem
es seit der Antike Gemeingut des jüdischen Volks gewesen war. Deshalb hat sich
Kaufmann von Jugend auf geradezu verbissen für die Entwicklung, Verwendung
und Verbreitung des Neuhebräischen eingesetzt.33 Jenes Austrocknen der Torah-
Kultur, die über die Jahrhunderte der Lebensquell des Judentums gewesen sei,
sieht er als unvermeidbare neuzeitliche Entwicklung. Um so mehr scheint es ihm
unverzichtbar, die hebräische Sprache als das einigende Band zu stärken, das

künftig das jüdische Volk kulturell, psychologisch und ethnisch zusammenhalten
werde. Dass Kaufmann dies mit so grossem existentiellen Engagement erlebt,
erklärt z.T. seinen intoleranten polemischen Argumentationsstil.34

Unter diesen Gesichtspunkten ist aus Kaufmanns Sicht die Zukunft der
hebräischen Sprache das entscheidende historische Moment, von dem das Überleben

des Judentums abhängen werde. Als Geisteswissenschaftler hat er freilich das

GrundanHegen der Wissenschaft des Judentums, nämhch die Erforschung des
Judentums mit historisch-kritischen Mitteln, geteilt. Gleichwohl hat er als Interpret
der jüdischen Geschichte, die Wissenschaft des Judentums tendenziell als Irrweg
gesehen. Seine Skepsis gegenüber dem geistesgeschichtlichen Phänomen Wissenschaft

des Judentums ist in seinem ersten deutsch erschienenen - aus dem Hebräischen

übersetzten - Essay dokumentiert: Als Israel in der Diaspora verstreut wor-

76



den sei, hätten sich die Juden die Sprachen der Gastländer zu eigen gemacht.
Obgleich das Hebräische keine lebendige, volkstümliche Sprache mehr gewesen sei,
sei es mittelbar über zwei Jahrtausende dennoch das einigende Band geblieben.
Denn die Religion, das unmittelbar einigende Moment, habe die hebräische
Sprache in ihre Obhut genommen. Habe dann die Religion in der Neuzeit ihre
integrative Kraft eingebüsst, so habe die hebräische Sprache erneut diese Funktion
übernommen. In diesem kulturgeschichtlichen Kontext entstehe die Wissenschaft
des Judentums - nämlich eine fremdsprachige Literatur jüdischen Inhalts. Als solche

kann sie auf die jüdische Kultur jedoch nur bedingt befruchtend wirken.
Somit sei sie kultur- und geistesgeschichtlich für die Entwicklung des jüdischen
Volks als Kulturgemeinschaft nur mit Abstrichen und befristet wertvoll.35

Es war nur folgerichtig, dass Kaufmann die Haltung eines Abraham Geiger
zur hebräischen Sprache entschieden ablehnte. Zwar war der vielseitige Begründer

des Reformjudentums qualifizierter Hebraist und hatte als Vertreter der zweiten

Generation der Wissenschaft des Judentums zur historischen Erforschung des
Judentums Pionierarbeit geleistet. Indessen hatte ihm als Zukunftsperspektive des
jüdischen Volks vorgeschwebt, durch eine reflektierte kulturelle Assimilation das
Judentum zu einem integralen Bestandteil europäischer Kultur in ihrem
deutschen Kontext umzugestalten. Unter diesen Voraussetzungen hatte er befürchtet,
ein Eigenleben der hebräischen Sprache werde die neue jüdische Identität gefährden,

insofern die Pflege des Hebräischen die Juden in den Nationalstaaten Europas

isolieren würde: «(auch würde), wenn die hebr. Sprache als wesentliches
Moment des Judenthums aufgestellt würde, dieses als eine nationale Religion dargestellt

werden, da eine besondere Sprache ein charakteristisches Moment eines
gesonderten Volkslebens sei, die nothwendige Verknüpfung des Judenthums mit
einer gesonderten Nationalität werde aber sicherlich von keinem der Mitglieder
dieser Versammlung behauptet.»36

Dieses Votum wird von Kaufmann als äusserst assimilationsanrüchig
zitiert.37 Aus seiner Sicht war die westeuropäische Assimilationsbewegung dabei,
durch ihren Verzicht auf die hebräische Sprache die ethnisch-kulturelle Identität
des jüdischen Volks preiszugeben: «Tatsächlich wurde die hebräische Sprache
von selbst vergessen. In dem Augenblick, in dem im Judentum das Verlangen
nach einer säkularen Kultur aufkam und das jüdische Volk an der fremden Kultur

Anteil bekam, hatte die hebräische Sprache keinen Standort mehr. Im Westen
war die Generation der 'Haskalah'38 die letzte Generation gewesen, die die
hebräische Sprache geliebt hatte. Danach war es, als ob es die Träume der 'Haskalah'

von der Neubelebung der hebräischen Literatur nie gegeben hatte. Indessen
wurde die hebräische Sprache nicht einfach nur vergessen; vielmehr versuchte das
Judentum, sie vergessen zu machen, sie zu leugnen, um 'die nationale Einheit' mit
den Völkern zu stärken.»39

77



ANMERKUNGEN

1. Zu Kaufmanns Biographie vgl. Krapf, Th., Yehezkel Kaufmann. Ein Lebens- und
Erkenntnisweg zur Theologie der Hebräischen Bibel. Studien zu Kirche und Israel 11,
Berlin 1990; im folgenden «SKI 11(1990)». Die dort angegebene Bibliographie
Kaufmanns (S.135-138,143-145) ergänzt die weitaus umfassendere, jedoch nicht
ganz vollständige Literaturliste in seiner Festschrift: Yehezkel Kaufmann Jubilee
Volume. Studies in Bible and Jewish Religion Dedicated to Yehezkel Kaufmann on the
Occasion ofhis Seventieth Birthday, edited by Haran, M., Jerusalem 1960 (S. 1-6).

2. Sein vierbändiges exegetisches Hauptwerk erschien in Hebräisch unter dem Titel
Geschichte der israelitischen Religion, Von den Anfängen bis zum Ende des Zweiten Tempels,

Tel Aviv 1937-1956, endet jedoch mit der Darstellung der Persischen Epoche.
Bd I-III liegt in amerikanischer (Yehezkel Kaufmann, The Religion of Israel, From
its Beginnings to the Babylonian Exile, translated and abridged by Moshe Green-
berg, Chicago 1960) und portugiesischer (A religiäo de Israel: do inicio ao exilio babi-
lônico, Säo Paulo 1989) Übersetzung vor. Bei dem französischen Titel, Yehezkel
Kaufmann, Connaître la Bible, traduit par Touboul, L. et Duvernoy, C., Paris 1970
handelt es sich um eine nicht gerade glücklich gekürzte Fassung der amerikanischen
Übersetzung. - Bd IV ist vollständig ins Amerikanische übersetzt worden: Yehezkel
Kaufmann, History of the Religion of Israel, vol IV: From the Babylonian Captivity
to the End of Prophecy, translated by C.W. Efroymson, New York-Jerusalem-Dallas
1977. (Partielle Vorveröffentlichung dieses Titels: The Babylonian Captivity and Deu-
tero-Isaiah, New York 1970). - Die umfassendste fremdsprachige Darstellung von
Kaufmanns Interpretation der priesterschriftlichen Literatur liegt vor in: Thomas
M. Krapf, Die Priesterschrift und die vorexilische Zeit. Yehezkel Kaufmanns
vernachlässigter Beitrag zur Geschichte der biblischen Religion, Orbis Biblicus et
Orientalis 119(1992)210-266. - Von der umfangreichen Sekundärliteratur über
Kaufmanns Beitrag zur Geschichte der biblischen Religion, sei auf eine Auswahl von
Titeln hingewiesen: Greenberg, Moshe, «Kaufmann on the Bible: An Appreciation»,
Judaism 13(1964)77-89; Talmon, S., «Yehezkel Kaufmann's Approach to Biblical
Research», C Jud 25/2(1971)20-28; Uffenheimer, «Yehezkel Kaufmann: Historian
and Philosopher of Biblical Monotheism», Immanuel 3(1973/74)9-21; ders, «Jeches-
kel Kaufmann - der Bibelwissenschaftler der jüdischen Renaissance», FrRu
27(1975)159-167; ders., «Mythos und Realität im alten Israel», Kulturen der Achsenzeit.

Ihre Ursprünge und ihre Vielfalt, Bd I, Eisenstadt, S.N. (Hrsg.), Frankfurt/M.
1987; Faur, José, «The Biblical Idea of Idolatry», JQR 69(1978-79)1-15; Levenson,
Jon D., «Yehezkel Kaufmann and Mythology», C Jud 36/2(1982)36-43; ders., Sinai
and Zion. An Entry into the Jewish Bible, Minneapolis, Chicago, New York 1985, 67-
68, 107-111.

3. 1929-30 erschien in Tel Aviv das zweibändige hebräische Werk, Exil und Fremde,
Eine sozialgeschichtliche Untersuchung zur Frage nach dem Schicksal des Volkes Israel

von den Anfängen bis zur Gegenwart, das im hebräischen Sprachraum innerhalb
kurzer Zeit als epochemachendes Werk galt; vgl. Krapf, SKI 11(1990)59-61. -
Neuerdings liegen aus Kaufmanns Exil und Fremde die Kapitel über die Entstehung
des Christentums (Bd I, 7-9) als selbständige Monographie in amerikanischer
Übersetzung vor: Yehezkel Kaufmann, Christianity and Judaism. Two Covenants, translated

by C.W. Efroymson, Jerusalem 1988. - Zu der von Kaufmann deutsch verfass-
ten Inhaltsangabe von Exil und Fremde, s.u., Anm. 25.

4. Zu Kaufmanns Namensformen (Chaskel, Jesekiel, Yehezkel - Koifmann, Kaufmann

u.ä.) vgl. Krapf, SKI 11(1990)16, Anm.13; 47. - Im folgenden ist die Verwen-

78



dung unterschiedlicher Namensformen den jeweils angesprochenen Lebensabschnitten

angepasst.
5. Zu Kaufmanns Berner Zeit vgl. Krapf, SKI 11 1990)47-55.
6. Eine Abhandlung über den zureichenden Grund, I.Teil: Der logische Grund, Berlin

1920.
7. Dazu auch seine zweite und letzte philosophische Publikation: «Das tritos anthro-

pos-Argument gegen die Eidos-Lehre», Kant Studien 25(1920)214-219.
8. Zu Kaufmanns Berliner Jahren vgl. Krapf, SKI 11(1990)56-66.
9. Vgl. Krapf, SKI 11(1990)68-69.

10. «Probleme der israelitisch-jüdischen Religionsgeschichte, Teil I», ZAW 48(1930)23-
43; «Teil II», der in ZAW 51(1933)35-47 vorliegt, wurde in Palästina verfasst.
Kaufmanns letzte exegetische Publikation in Deutsch erschien zwei Jahrzehnte später, als
er Yehezkel Kaufmann zeichnete: «Der Kalender und das Alter des Priesterkodex»,
VT 4(1954)307-313.

11. Dokumentiert in Krapf, SKI 11(1990)121-122.
12. Vgl. Krapf, SKI 11(1990)68-72.
13. Vgl. Krapf, SKI 11(1990)72-75.
14. «Abdi Chiba», EJ(D) 1(1928)200-201; «Abraham-Apokalypse», EJ(D) 1(1928)

548-553; «Abrahams Testament», EJ(D) 1(1928)561-565.; «Abu Aflach», EJ(D)
1(1928)614-615; «Adambuch», EJ(D) 1(1928)788-792; «Adel (im Altertum)»,
EJ(D) 1(1928)814-821; «Alcorsono, Jehuda B. Josef», EJ(D) 2(1928)162;
«Allegorie», EJ(D) 2(1928)335-338; «Anat», EJ(D) 2(1928)770-771; «Antichrist»,
EJ(D) 2(1928)906-910; «Antinomismus», EJ(D) 2(1928)917-922; «Apokalypse
Johannis», EJ(D) 2(1928)1136-1142; «Apokalyptik», EJ(D) 2(1928)1142-1154;
«Apokryphen», EJ(D) 2(1928)1161-1172; «Elischa», EJ(D) 6(1930)525-526.

15. Vgl. das Bewerbungsschreiben, dokumentiert in Krapf, SKI 11(1990)117-119. - Zu
dieser Akademie vgl. Christhard Hoffmann, «Jüdische Geschichtswissenschaft in
Deutschland: 1918 -1938» Wissenschaft des Judentums. Anfänge der Judaistik in
Europa, Carlebach, Julius (Hrsg.), Darmstadt 1992,.137-139; Michael A. Meyer, «Jüdische

Wissenschaft und jüdische Identität», a.a.O., 14-15.
16. Dokumentiert in Krapf, SKI 11(1990)116.
17. Vgl. Krapf, SKI 11(1990)56-59.
18. Zu Kaufmanns Kindheit vgl. Krapf, SKI 11(1990)16-21.
19. Mit Maskilim (d.h. Aufklärer) sind hier Vertreter der hebräischen Aufklärung (Has-

kalah) gemeint.
20. Zu Kaufmanns Jugend vgl. Krapf, SKI 11(1990)21-26.
21. Dokumentiert in Krapf, SKI 11(1990)116. - Zu Kaufmanns Odessaer Jahren an der

Modernen Jeschivah vgl. a.a.O., 27-34.
22. Zur Rekonstruierung dieses Datums vgl. Krapf, SKI 11(1990)35-36.
23. Zu Kaufmanns Petersburger Jahren vgl. Krapf, SKI 11(1990)35-40.
24. Vgl. Krapf, SKI 11(1990)39-46.
25. Zu den bibliographischen Daten dieses Werks s.o., Anm 3. - Einer Bitte des in Wien

lebenden Historikers des Zionismus, Adolf Böhm, entsprechend - vgl. dazu Th.
Krapf, «Exil und Fremde - Ein Gedankenaustausch zwischen Jesekiel Kaufmann
und Adolf Böhm», Bulletin des Leo Baeck Instituts 87(1990)67-79 - hatte Kaufmann
im Oktober 1936 in deutscher Sprache von Exil und Fremde die «Kurzgefasste
Inhaltsübersicht des Werkes Gola weNechar» verfasst, dokumentiert in Krapf, SKI
11(1990)123-133.

26. Zitiert nach SKI 11(1990)123.
27. Kaufmann, Exil und Fremde, Bd I, S. 5

28. Zitiert nach SKI 11(1990)132.

79



29. Zitiert nach SKI 11(1990)129-130.
30. Kaufmann, Exil und Fremde, Bd II, 34. - Meine Übersetzung, Hervorhebungen und

Anführungszeichen im Original. Gleichwohl sind die u.U. ironisch verwendeten
Anführungszeichen, in denen die beiden Erwähnungen des hebräischen Begriffs choch-
mat Israël stehen, nicht vermittelbar: Ist die wörtliche Bedeutung von chochmat
Israël «Weisheit Israels», so dient dieser Terminus im Neuhebräischen als Lexem des
deutschen «Wissenschaft des Judentums».

31. Greenberg, Moshe, Judaism 13(1964)77-89; Talmon, S., C Jud 25/2(1971)28; Uffen-
heimer, FrRu 27(1975)159ff.

32. Diese Untersuchung erschien jedoch erst 1925 Ha-'Ozar unter dem Titel «Die
Schriftprophetie»; dazu vgl. Krapf, SKI 11(1990)45.

33. In zwei deutsch publizierten Beiträgen aus seiner Berner Studentenzeit: Jesekiel
Kaufmann, «Unsere 'Friedensstifter'», Jüdische Rundschau 19(12.5.1916)151-152;
ders., «Die hebräische Sprache und unsere nationale Zukunft», Der Jude 1(1916/
17)407-418. - Diese beiden ersten Veröffentlichungen in Deutsch hatte Kaufmann,
der sich seinerzeit kaum zwei Jahre im deutschsprachigen Raum aufgehalten hatte,
hebräisch verfasst und ins Deutsche übersetzen lassen (vgl. Krapf, SKI 11[1990]48).

- Eineinhalb Jahrzehnte später hat Kaufmann in seiner gross angelegten jüdischen
Sozialgeschichte noch detaillierter dargelegt, inwiefern für Entstehen und Erleben
ethnischer Identität die Sprache das ausschlaggebende Moment sei, Exil und Fremde
I, 108ff, insbesondere 118ff.

34. Dazu vgl. Krapf, SKI ll(1990)51f, 78.
35. Vgl. Der Jude 1(1916/17)409-410. - Zu der aus heutiger Sicht bedenklichen nationa¬

listischen Terminologie Kaufmanns, die in diesem Text besonders auffallig ist, vgl.
Krapf, SKI 11(1990)50.

36. Zitiert nach Protokolle und Aktenstücke der zweiten Rabbiner-Versammlung abgehal¬
ten zu Frankfurt am Main, vom 15ten bis zum 28ten Juli 1845, Frankfurt am Main
1845, 33 (Hervorhebung im Original).

37. Exil und Fremde II, 77.
38. Haskalah (Anführungszeichen im Original), zu deutsch: hebräische Aufklärung.
39. Exil und Fremde II, 76-77. (Meine Übersetzung, Hervorhebungen und Anführungs¬

zeichen im Original).

80


	Jüdische Identität und Neuhebräisch : Anmerkungen zu Yehezkel Kaufmanns Verhältnis zur Wissenschaft des Judentums

