
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Nicht-Juden und Juden in Deutschland

Autor: Hart, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicht-Juden und Juden in Deutschland

Von Judith Hart*

Der deutsche Sommer 1992 war heiss, und der Herbst, der folgte, war nicht
minder feurig. Eine Serie brauner Gewalttaten durchzog das vereinte Deutschland.

Was seinen grausamen Anfang in Hoyerswerda nahm und vor dem
Asylbewerberheim in Rostock-Lichtenhagen fortgesetzt wurde, hat seinen vorläufigen
«Höhepunkt» mit den drei türkischen Todesopfern von Mölln gefunden.

Mit dem fremdenfeindlichen Terror von rechts gingen antisemitische
Ausschreitungen einher. Das jüdische Mahnmal auf der Berliner Putlitz-Brücke, das
an die Deportation der Berliner Juden erinnert, wurde gesprengt. Die sogenannte
jüdische Baracke im ehemaligen Konzentrationslager Sachsenhausen wurde
niedergebrannt. Bundesweit wurden jüdische Friedhöfe geschändet, Juden bekamen
Droh- und Schmähbriefe.

Der Schriftsteller Ralph Giordano hat in einem Schreiben an Bundeskanzler
Kohl diesem mitgeteilt, Juden in Deutschland seien dazu übergegangen, «die
Abwehr von potentiellen Angiffen auf unsere Angehörigen und uns in die eigenen
Hände zu nehmen und zwar bis in den bewaffneten Selbstschutz hinein». Ignatz
Bubis, der Direktoriumsvorsitzende des Zentralrats der Juden in Deutschland
hingegen hält «am Gewaltmonopol des Staates unabdingbar fest», erwartet
«allerdings vom Staat, dass er deutlicher Zeichen setzt, um Gewalt und rechter Ideologie

ein Ende zu bereiten».
Vorerst scheint es so, als seien Juden im Gegensatz zu Asylbewerbern in

Deutschland nicht unmittelbar gefährdet. Dennoch haben viele Angst, denken
darüber nach, wohin sie gehen könnten, nicht mehr ob sie gehen sollten. Im
Oktober 1992 wurden im Frankfurter Büro der Jewish Agency 46 Einreiseanträge
für Israel gestellt. Doppelt soviele wie sonst in einem durchschnittlichen Monat.

Die von Juden und Nichtjuden gründlich verdrängte Frage nach ihrem
Verhältnis zueinander ist durch die Ereignisse aufgebrochen. Nämlich: Verstehen
nichtjüdische Deutsche Juden als Deutsche? Und verstehen Juden sich selbst als
Deutsche?

Ich kam nicht in Deutschland zur Welt, sondern in Rumänien. 1969 zogen
meine Eltern, nachdem wir in Jerusalem gelebt hatten, nach Heidelberg. Ich war
sieben Jahre alt. Meine Mutter hatte mehrere Konzentrationslager überlebt. Meinem

Vater war es gelungen, von einem Arbeitskommando zu fliehen. Tanten,
Onkeln, Cousinen und Cousins und anderen Verwandten ist es nicht gelungen,
ihren Mördern zu entkommen. Sie blieben in den Gaskammern und Krematorien
der Konzentrationslager.

*Judith Hart, Remigiusplatz 1, D-5300 Bonn 1.

45



Nach dem Sechs-Tage-Krieg entschlossen sich meine Eltern für ein Leben in
der Bundesrepublik. Sie beantragten die deutsche Staatsangehörigkeit und erhielten

sie. Wir waren jetzt Deutsche, dem Pass nach.
Jeder Jude, der sich für das Leben in Deutschland entschlossen hatte, fand

seine eigene Rechtfertigung dafür. Die einen blieben, weil sie die Eltern nicht
allein lassen wollten. Die anderen waren immer nur auf der Durchreise und würden
die Reise fortsetzen, sobald es die Umstände ermöglichten. Es gab auch welche,
die meinten den Auftrag zu haben, in Deutschland leben zu müssen, damit Hitler
am Ende nicht doch noch den Sieg davon trüge und Deutschland «judenrein» sei.

Juden leben weder notgedrungen noch weil sie von irgendjemandem dazu

gezwungen werden in Deutschland. Sie tun es, weil sie sich freiwillig für ein Dasein

in diesem Land entschieden haben. Ihre Existenz ist von der regelmässig
ausbrechenden Angst vor einer Wiedergeburt des Nationalsozialismus geprägt. Und
in regelmässigen Abständen erhalten diese Ängste neue Nahrung.

Als Helmut Kohl im Januar 1984 bei seinem Besuch im Staate Israel vom
Geistesblitz der «Gnade der späten Geburt» getroffen wurde, kam das einem
Freibrief gleich. Das befreite Aufatmen war fast körperlich spürbar - endlich
konnte die nichtjüdische deutsche zweite Generation die grausame Vergangenheit
vergessen, an die sie sich eh nie erinnern wollte. Kohls Tischrede: «Eine junge
deutsche Generation begreift die Geschichte Deutschlands nicht als Last, sondern
als Auftrag für die Zukunft. Sie ist bereit, Verantwortung zu tragen», konnte an
dem angerichteten Schaden auch nichts mehr retten.

Ein Jahr später, im Mai 1985, besuchte derselbe Kanzler mit dem damaligen
US-Präsidenten Ronald Reagan das ehemalige Konzentrationslager Bergen Belsen.

Helmut Kohl bekannte sich am Mahnmal zu «unserer Verantwortung vor
der Geschichte». Dieses Bekenntnis führte beide Staatsoberhäupter noch am
selben Tag auf den Soldatenfriedhof von Bitburg. Dort ehrte Kohl «die dort liegenden

Toten und mit ihnen alle Opfer des Krieges und der Gewaltherrschaft, der
Toten und der Verfolgten aller Nationen». Der Kanzler wusste sehr wohl, dass
auf dem Soldatenfriedhof auch Angehörige der SS begraben sind. Gleichwohl
setzte er mit seiner Tat und seinen Worten die Opfer mit ihren Tätern gleich.

In jüngster Zeit machte der deutsche Kanzler von sich reden, als er im April
1992 den weltweit geächteten ehemaligen österreichischen Bundespräsidenten
Kurt Waldheim in München traf. Als der Geschäftsführende Direktor des
Jüdischen Weltkongresses Elan Steinberg Kohl «ein erschreckendes Mass an moralischer

Empfindungslosigkeit» attestierte, platzte es aus Kohl heraus: «Mit wem
ich mich hier in München mit meinem Freund Max Streibl treffe, das bestimme
ich als Bundeskanzler. Da brauche ich keinen Ratschlag.»

Unvergessen ist auch die Ansprache von Ex-Bundestagspräsident Philip
Jenninger geblieben. Er hatte von Hitler und dem Nationalsozialismus als «Faszino-
sum» gesprochen und musste von seinem Amt zurücktreten. Heute fristet er sein
Dasein als deutscher Botschafter in Österreich.

Und wie reagierten die Juden in Deutschland? Sie empörten sich, verurteilten

und diskutierten schliesslich, ob sie die Koffer packen sollten, um dann doch
zu bleiben.

46



Rainer Werner Fassbinders Stück «Der Müll, die Stadt und der Tod» muss-
te auf den Spielplan des Frankfurter Schauspielhauses kommen, um Juden in
Deutschland aktiv werden zu lassen. Sie besetzten die Bühne und verhinderten
damit die Aufführung des Stückes. Vom «Ende der Schonzeit» war danach die
Rede. Den Juden wurde übel genommen, dass sie eine Bühne besetzten, um ihre
Forderungen nach Absetzung des Stückes Nachdruck zu verleihen.

Wie dünn das Eis ist, auf dem die Rituale der Versöhnung zelebriert werden,
zeigte sich nicht zuletzt während des Golfkriegs. Der Grünen-Sprecher Hans-
Christian Ströbele hatte während seiner Reise nach Israel in einem Interview mit
der «Jerusalem Post» die Meinung vertreten, dass Israel an dem Raketen be-
schuss durch den Irak selbst schuld sei. Erst nach langen Medienduellen mit dem
Publizisten Henryk M. Broder gab Ströbele sein Amt auf. Und die Juden? Einige,
die Mitglieder der Grünen waren, verliessen daraufhin die Partei.

Solche und ähnliche Ereignisse machen es vielen Juden unmöglich, sich als
Deutsche zu empfinden. Vielmehr befürchtet ein Drittel der Juden in Deutschland

nach einer Studie des Kölner Soziologen Alphons Silbermann, dass sich der
Antisemitismus in Deutschland verschärfen wird. Dabei fühlten sich vor allem
jüngere Juden bedroht. Ist diese Angst berechtigt?

Geht man von den vielen organisierten Begegnungen zwischen Nichtjuden
und Juden in Deutschland aus, dürfte die Antwort eigentlich nur «nein» lauten.
Die jährlich veranstaltete «Woche der Brüderlichkeit» ist exemplarisch für diese
Aktivitäten.

Eine Welle von Vorträgen, Ausstellungen, Konzerten und Diskussionsabenden

rollt über die Bundesrepublik. Hunderte Nichtjuden besuchen die besten
organisierten Veranstaltungen über die jüdische Religion, Geschichte und Kultur.
Sie sind begeistert vom jüdischen Volk, glauben alles über Juden zu wissen, nur
kennengelernt haben sie noch nie einen Juden. Sie tragen das Bild des ewig jiddische

Lieder singenden Ostjuden oder des weisen Nathans, der alles weiss und alles

verzeiht, tief in ihrem Herzen, so und nicht anders muss «der Jude» sein. Was
diesem Bild nicht entspricht kann nicht sein und ist daher auch nicht.

Doch Juden sind, so banal es klingen mag, Menschen wie alle anderen. Sie

empfinden Hass und Liebe, sind böse und gut, haben ihre Sorgen und Nöte. Es
wäre an der Zeit dies von Juden und Nichtjuden wahrzunehmen. Doch die
wenigsten wagen dies. Ohne eine echte Auseinandersetzung wird ein Miteinander
nicht möglich sein, werden Vorurteile bleiben und Juden im Ghetto verharren
lassen. Oder schlimmstenfalls zum Gehen veranlassen.

47


	Nicht-Juden und Juden in Deutschland

