
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Warum studieren in Deutschland Nichtjüdinnen und Nichtjuden
Judaistik?

Autor: Klein, Birgit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum studieren in Deutschland
Nichtjüdinnen und Nichtjuden Judaistik?

von Birgit Klein*

Bezeichnet «Judaistik» die wissenschaftliche Betrachtung und Erforschung
der Sprache und Kultur der Juden wie Anglistik die wissenschaftliche Betrachtung

der Sprache und Kultur der Angelsachsen, so scheint es auf die Frage im Titel

dieses Aufsatzes nur eine Antwort zu geben: wohl aus Interesse an Sprache
und Kultur - auf eine einfache Frage eine einfache Antwort. Doch diese Antwort
beantwortet nur einen Teilaspekt der Frage, nämlich den nach Judaistik als
Studienfach. Doch die Frage ist hiermit noch nicht erschöpfend beantwortet, fragt
sie doch auch nach der Judaistik als Studienfach von Nichtjuden. Ist sie mit der
Frage gleichzusetzen: Warum studieren Nichtbriten Anglistik? Sind die Begriffe
Nichtbriten und Nichtjuden äquivalent? Oder klingt in dem Begriff Nichtjuden,
anders als im Begriff Nichtbriten, eine religiöse Komponente an? Ist die
Religionszugehörigkeit der Studierenden nicht irrelevant, falls Judaistik als säkulare
Wissenschaft ohne jeden religiösen Bezug definiert wird? Ist dann nicht sogar die
Frage an sich falsch, und kann sie eigentlich gar nicht gestellt werden?

Falls jedoch andererseits «Judaistik» eine religiöse Komponente beinhaltet,
stellt die Frage nur eine Variante z.B. der Frage «warum studieren Nichtmoslems
Islamwissenschaften» dar? Oder umgekehrt: Wenn die Studierenden der christlichen

Theologie fast ausnahmslos christlich sind, warum sind dann nicht auch die
Studierenden der Judaistik jüdisch?

Und schliesslich ein dritter Aspekt der Frage: Judaistik als Studienfach von
Nichtjuden in der Bundesrepublik Deutschland. Bedeutet es heute in Deutschland,

angesichts der deutschen Geschichte, das gleiche, Anglistik oder Judaistik
zu studieren?

Die Beschäftigung mit der Frage, warum Nichtjuden Judaistik studieren,
setzt zunächst einmal die Klärung des Begriffes Judaistik und seiner Geschichte
voraus. Dabei werde ich zunächst, ausgehend von einem Abschnitt aus der
Broschüre «Judaistik in Deutschland»1, untersuchen, wie Judaistik aus der Sicht der
Lehrenden definiert wird. Hierzu heisst es folgendermassen:

«Die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Judentum, welche zunehmend
aus dem Bezugssystem der christlichen Theologie gelöst wird, kann bis zu
den Anfangen des Humanismus zurückverfolgt werden. Sie wird bis in die
jüngste Zeit vor allem im Rahmen der Orientalistik betrieben, besonders als

*Birgit Klein, M.A. Graefestr. 31, D-1000 Berlin 61. Der Artikel wurde im Juli 1992
abgeschlossen.

31



hebräische Philologie und jüdische Geschichte. Die geringen Mittel und in
Deutschland besonders die Entschlossenheit, der "Wissenschaft des Judentums"

keinen Raum an den Universitäten zu gewähren, hatte zur Folge,
dass die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Judentum bestenfalls am
Rande stattfinden konnte.

Diese Situation hat sich insofern günstig geändert, als nach dem II.
Weltkrieg selbständige Lehrstühle für das Fach Judaistik geschaffen wurden.
Damit besteht nun endlich die Möglichkeit einer wissenschaftlichen Beschäftigung

mit dem Judentum im Rahmen der Universitäten ohne jene
Einengung der Horizonte, die sich zwangsläufig aus der Verbindung mit der
Theologie oder mit der Orientalistik ergeben muss. Eine "Wissenschaft des

Judentums", wie sie von Zunz inauguriert wurde, hatte vor allem eine sicherlich

notwendige wissenschaftliche Selbstdarstellung des Judentums zum Ziel.
Eine solche Selbstdarstellung ist gegebenenfalls Theologie. Die Wissenschaft
des Judentums ist aber inzwischen auch innerhalb des Judentums weitgehend

eine Wissenschaft vom Judentum geworden, die zwar noch Darstellung

des Judentums ist, aber keine Selbstdarstellung mehr. Die inzwischen
üblich gewordene Bezeichnung "Judaistik" soll dieser Entwicklung entsprechen.

Der Gegenstand der Judaistik ist wesentlich der gleiche wie der der
Wissenschaft des Judentums, nämlich "alle Erscheinungsformen des
Judentums", und auch die Methoden der Forschung sind in etwa die gleichen
geblieben, nämlich vor allem philologische und historische und in der Folge
religionswissenschaftliche und religionssoziologische Methoden. Nur die
Zielsetzungen und daher auch die Fragestellungen der Judaistik sind andere
geworden: die Darstellung des Judentums nicht nur für sich selbst, sondern
im Zusammenhang der Geisteswissenschaften.»2
Die Judaistik muss sich demnach in folgenden Verhältnisfeldern definieren:

1. Die Judaistik in ihrem Verhältnis zur Wissenschaft des Judentums

Die Judaistik kann sich nur definieren in Auseinandersetzung mit ihrer
Vorgängerin, der Wissenschaft des Judentums. Im Gegensatz zur Wissenschaft des

Judentums, deren Ziele eher in der jüdischen Selbstdarstellung gesehen werden,
soll der Begriff Judaistik ihrer (veränderten) Aufgabe, der Darstellung des Judentums,

entsprechen.

2. Die Judaistik in ihrem Verhältnis zur Theologie

Die Judaistik hat sich gelöst von einer Beschäftigung mit dem Judentum im
«Bezugssystem der christlichen Theologie», die als Hilfswissenschaft den Interessen

und Fragen der Theologie dienen soll.

3. Die Judaistik in ihrem Verhältnis zur deutschen Geschichte

In dem zitierten Abschnitt wird die veränderte Situation nach dem 2. Weltkrieg

nur unter dem Aspekt gesehen, dass sich die Erforschung des Judentums an
den Universitäten etablieren konnte. In der Broschüre wird die Stellung der
Judaistik innerhalb der deutschen Geschichte nicht weiter thematisiert3. Worin liegt
die besondere Problematik dieser Verhältnisfelder?

32



1. Die Judaistik in ihrem Verhältnis zur Wissenschaft des Judentums

Programmatisch für die Bildung einer «Wissenschaft des Judentums» wirkte
die Abhandlung von Leopold Zunz «Etwas über die rabbinische Literatur»4 im
Jahr 1818, in der er «die Bearbeitung unserer Wissenschaft im grossen Stile eine
Pflicht»5 nannte. Definiert wurde die «Wissenschaft des Judentums» erstmalig
von Immanuel Wolf in seinem Aufsatz «Über den Begriff einer Wissenschaft des
Judenthums» in der «Zeitschrift für die Wissenschaft des Judenthums» 1822;
Wolf versteht «das Wort Judenthum in seiner umfassendsten Bedeutung..., als
Inbegriff der gesammten Verhältnisse, Eigenthümlichkeiten und Leistungen der
Juden, in Beziehung auf Religion, Philosophie, Geschichte, Rechtswesen, Litteratur
überhaupt, Bürgerleben und alle menschlichen Angelegenheiten; - nicht aber in
jenem beschränkteren Sinne, in welchem es nur die Religion der Juden bedeutet.
Allerdings ist es die religiöse Idee, welche das Judenthum in allen seinen Verzweigungen

begründet und bedingt; aber im Judenthum, ist mehr als irgendwo, der
Einfluss der religiösen Uridee auf alle Verhältnisse des menschlichen Lebens
sichtbar»6. Forschungsbereiche sollten die Philologie, die Geschichte und die Philosophie

des Judentums darstellen7. Folgendes Grundprinzip sollte die «Wissenschaft
des Judentums» bestimmen: «Sie behandelt ihr Objekt an undfür sich, um seiner
selbst willen, nicht zu einem besonderen Zweck, oder aus einer bestimmten
Absicht.»8

1854 wurde das «Jüdisch-theologische Seminar» in Breslau gegründet und
hierdurch die erste Institution geschaffen, an der neben der Rabbinerausbildung
das Studium der «Wissenschaft des Judentums» möglich war. Nicht der Ausbildung

von Rabbinern und Religionslehrern, sondern allein der «Erhaltung,
Fortbildung und Verbreitung der Wissenschaft des Judenthums»9 sollte die 1872 in
Berlin gegründete «Hochschule für die Wissenschaft des Judenthums» dienen.
Doch auch wenn hier einige nichtjüdische Hörer an den Veranstaltungen teilnahmen,

so der spätere Orientalist Völlers10 oder der Theologe Galling1 \ handelte es
sich um eine innerjüdische Einrichtung, eine Feststellung, die auch auf die
«Wissenschaft des Judentums» insgesamt zutrifft. Dies hatte Wolf schon 1822 festgestellt;

«Da nun die Bildung einer Wissenschaft des Judenthums ein wesentliches
Bedürfniss der Juden selbst ist, so ist klar, dass, obgleich das Feld der
Wissenschaften Gemeinplatz aller Menschen ist, doch Jüdische Männer vorzugsweise
zur Bearbeitung derselben berufen sind.»12 Für die «Wissenschaft des Judentums»

bleibt festzuhalten, dass sie innerjüdisch von Juden für Juden betrieben
wurde13.

2. Die Judaistik in ihrem Verhältnis zur Theologie

Schon die Begründer der «Wissenschaft des Judentums» äusserten deutliche
Vorbehalte gegen ein christliches Studium des Judentums. So wandte Wolf ein:
«Christliche Gelehrte aber, so gross auch ihr Verdienst um die litterarische
Entwicklung einzelner Theile des Judenthums ist, haben doch dieses immer nur
behufs einer geschichtlichen Verständigung der Christlichen Theologie bearbeitet,
wenn sie nicht gar die Absicht hatten, das Judenthum selbst in ein gehässiges
Licht zu stellen, oder, wie man sich ausdrückte - zu widerlegen.»14 Auch Zunz
vermisste bei Theologen die einer wissenschaftlichen Behandlung erforderliche

33



Objektivität: «Den Namen "rabbinisch" hat die jüdische Literatur gleichfalls von
den Theologen erhalten. Diese haben jüdische Bücher stets nur aus einem einseitigen

Standpunkte, und die Juden nur als Kirchenmaterial betrachtet: als Zeugen
oder Widersacher eines siegenden Christenthums. Jüdische Autoren erschienen
ihnen daher immer als Vertreter des bekämpften Prinzips, d.h. als Rabbiner, und
die Nichttheologen wurden gewöhnt, Juden, jüdische Werke und Hebräische
Sprache als Stücke der sie nichts angehenden Gottesgelahrtheit anzusehen. Diese
Theologen diktirten den Staaten die Gesetze gegen die Juden, und unter der
Herrschaft solcher Hass und Verachtung der Juden nährenden Einrichtungen
wuchs ein Juden verfolgender Pöbel auf.»15 Ausser dieser oft von Vorurteilen
bestimmten Erforschung des Judentums standen die christlichen Bemühungen unter
dem Ziel der Judenmission. Institutionellen Ausdruck fanden sie in der Errichtung

der Instituta Judaica; 1883 wurde von Hermann Leberecht Strack das
Instituten Judaicum an der Universität Berlin, 1886 von Franz Delitzsch in Leipzig
das Institutum Judaicum gegründet, beide Gründer verteidigten das Judentum
gegen den wachsenden Antisemitismus16. Vor allem Strack war als Experte im
biblischen und talmudischen Fachgebiet anerkannt. Gleichermassen jedoch gab
er das «Jahrbuch der evangelischen Judenmission» und die «Zeitschrift für die
Arbeit der evangelischen Kirche in Israel» heraus. Zeugnis von den Missionsabsichten

seines Instituts gibt Shmarya Levin: «Unter diesen Renegaten war ein
Student, der mit der Taufe gewartet hatte, bis er nach Deutschland gekommen
war. Früher war er ein glänzender Talmudstudent gewesen. Er war ein Schüler
Professor Straks, eines nichtjüdischen Gelehrten in jüdischen Wissenschaften.
Strak stand an der Spitze eines speziellen Missionsseminars, das die Kunst pflegte,

jüdische Seelen zu fangen.»17
Nach 1945 wurde das Institutum Judaicum «Delitzschianum» von Karl

Heinrich Rengstorf in Münster neu gegründet; ebenso wurde ein Institutum
Judaicum an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Tübingen
errichtet, welches vor allem das hellenistische Judentum erforscht. Die Judenmission

gehört nicht mehr zu den Zielsetzungen dieser Institute, doch stehen die
Forschungen unter einem theologischen Blickwinkel, massgebend ist das theologische
Interesse.

3. Die Judaistik in ihrem Verhältnis zur deutschen Geschichte

Nach 1945 wurde «Judentum» zunächst in Lehraufträgen gelehrt. So
existierten 1962 neben einem Lehrstuhl für «Judaistik und Religionssoziologie» an
der Freien Universität Berlin Honorarprofessuren für «Geschichte des deutschen
Judentums» in Berlin und für «Wissenschaft vom Judentum» in Frankfurt und
Lehraufträge für «Rabbinistik» in Bonn und für «Wissenschaft vom Judentum
und Rabbinistik» in Mainz18.

Erst mit der Gründung der Judaistikinstitute wurde es - zum ersten Mal in
der deutschen Geschichte - möglich, Kultur und Geschichte des Judentums an
einer staatlichen Universität zu studieren und das Studium mit dem Magister Ar-
tium oder der Promotion abzuschliessen. So wurde 1964 in der Bundesrepublik
Deutschland das «Institut für Judaistik» an der Freien Universität Berlin gegrün-

34



det, zwei Jahre später wurde an der Universität Köln das «Martin-Buber-Institut
für Judaistik» und 1970 das «Seminar für Judaistik» an der Universität Frankfurt
errichtet. Dieser Wandel nach dem 2. Weltkrieg, dass sich die Erforschung des
Judentums an den Universitäten etablieren konnte, wird in dem oben zitierten
Abschnitt aus der Broschüre «Judaistik in Deutschland» hervorgehoben. Es fällt
zudem auf, dass sich mit der Gründung der Institute gegenüber der früheren
uneinheitlichen Terminologie der Begriff «Judaistik» durchsetzt. Dass es sich hierbei
nicht um eine zufallige Erscheinung handelt, drückt sich in der Broschüre in dem
Satz aus, dass der Begriff Judaistik der Entwicklung von der jüdischen Selbstdarstellung

zur Darstellung des Judentums entsprechen soll.
Beides hängt jedoch offensichtlich mit einem dritten wichtigen Faktor

zusammen, den die Judaistik von der «Wissenschaft vom Judentum» vor 1945
unterscheidet: dass es infolge der Schoah in Deutschland keine Juden mehr gibt, die
die «Wissenschaft des Judentums» noch betreiben könnten.

Welche Bedeutung hatte dies für das Selbstverständnis der Judaistik? Wenn
Nichtjuden Judentum lehren, können sie Judaistik eigentlich nur als säkulares
Fach definieren. Diese Säkularität müssen sie rechtfertigen gegenüber

1. der Vorgängerin der Judaistik, der «Wissenschaft des Judentums», die
sich als innerjüdische Wissenschaft von und für Juden verstand. Gegen diese Seite
konnte nur festgestellt werden, dass die Vertreter der «Wissenschaft des Judentums»

nicht mehr in Deutschland lebten und daher die Erforschung des Judentums

nur durch Nichtjuden geschehen konnte.
2. der Theologie, da einerseits Theologen judaistische Forschungen in den

für die christliche Theologie relevanten Forschungsgebieten betreiben, andererseits

viele heute in Deutschland lehrende Judaisten zumindest einige Semester
evangelische oder katholische Theologie studiert haben19. Auch Judaisten müssen

sich gegen den Verdacht wehren, sie seien in ihrer Fragestellung von
christlich-theologischen Interessen geleitet.

Heute können Judaisten und Judaistinnen daher weder an die Wissenschaft
des Judentums anknüpfen, weil sie nichtjüdisch sind, noch auf die Theologie
rekurrieren, weil sie sich nicht als Theologen verstehen wollen. Diese Problematik
Hesse sich überspitzt etwa so formulieren: Judaisten scheinen als nichtjüdische
ehemalige Theologen eine Wissenschaft zu betreiben, die ehemals von jüdischen
Theologen betrieben wurde. Die Tatsache, nichtjüdisch zu sein, stellt daher ein
wesentUches Problem für die Legitimität von Judaisten dar. Sie wird aber nicht
nur aufgrund der genannten Problemfelder «Wissenschaft des Judentums» und
«Theologie», sondern auch durch die folgenden Umstände hinterfragt:

1. Der erste Lehrstuhl für Judaistik war nur bedingt säkular. Er war
ursprünglich als «Weltanschauungslehrstuhl» neben den beiden anderen Lehrstühlen

für evangefische und kathoHsche Theologie geplant. Berufen wurde auf ihn
ein Jude: Jacob Taubes, bis dahin Professor an der Columbia University in New
York20. Dies zeigt, dass auch von staatlicher Seite zunächst jüdischen
Wissenschaftlern der Vorzug gegeben wurde, indem man versuchte, emigrierte jüdische
Wissenschaftler nach Deutschland zurückzuholen21.

2. Das Direktorium des Zentralrates der Juden in Deutschland fasste am 28.
Januar 1979 seinen Beschluss zur Gründung einer jüdischen Hochschule:

35



«- erfüllt von tiefer Sorge angesichts des als Nachwirkung der Katastrophe
bis heute bestehenden und sich verschärfenden Mangels an Rabbinern, jüdischen
Religionslehrern und Kultusbeamten in den jüdischen Gemeinden in Deutschland

und ganz Europa;

- im festen Willen zur Errichtung eines Zentrums jüdischer und judentums-
kundlicher Ausbildung in Deutschland, das an die grossen Traditionen der Zeit
vor der Katastrophe anknüpft; aus dem Wunsch heraus, auf deutschem Boden
die Möglichkeit der Weiterreichung und Weiterbildung jüdischen Wissens und
jüdischen Forschens zu fördern»22.

Im Unterschied zu den Judaistikinstituten wird an der Hochschule «in der
Verantwortung der Juden selbst und vornehmlich durch Juden das Judentum
wissenschaftlich mit Kompetenz gelehrt»23. Die Hochschule versteht sich im
besonderen als Nachfolgerin der «Hochschule für die Wissenschaft des Judentums»:
«An die Tradition dieser Hochschule, die auf den Prinzipien der Freiheit der
Forschung und der Fehre, der Autonomie von staatlichen Bindungen und der Offenheit

für alle ohne Unterschied des Bekenntnisses und auch des Geschlechts beruhte,

will auch die Hochschule für Jüdische Studien wiederanknüpfen»24. So wird
einerseits eine Offenheit für nichtjüdische Studierende, andererseits die Bedeutung
eines jüdischen Fehrkörpers betont.

Das Konzept der Hochschule erfahrt insofern Unterstützung von staatlicher
Seite, als sie zum einen 1981 die staatliche Anerkennung erhielt und zum anderen
finanziell zu einem grossen Teil von Bund und Fändern getragen wird, die somit
erhebliche Geldsummen für deren Erhalt aufwenden.

Seit der Existenz der Hochschule hat sich die Frage nach der Religionszugehörigkeit

von Judaisten verstärkt: Während es vor der Gründung dieser
Hochschule, von Ausnahmen abgesehen, keine jüdischen Wissenschaftler mehr in
Deutschland gab, sondern Judentum nur durch Nichtjuden vermittelt werden
konnte, wurde hier versucht, «Jüdische Studien» auf wissenschaftlicher Basis von
einem jüdischen Standpunkt aus zu lehren.

3. Einen tragischen Aspekt erhält die Thematik dadurch, dass 1984 eine
psychisch gestörte Studentin Professor Herrmann Greive mit der Begründung er-
schoss, er lehre als Nichtjude Judaistik25.

4. Polemisch griff der Soziologe Alphons Silbermann die nichtjüdischen Ju-
daistikprofessoren an: «Warum sollte sich denn auch die christliche Seele der
meist mit dem Doktor der Theologie versehenen Judaistik-Fehrstuhlinhaber für
die Werte oder gar für die Verteidigung des Judentums einsetzen?»26

5. Auf ähnliche Weise wurde von Niko Oswald die Vorstellung, «dass man
"Judentum als solches" säkular studieren könne», als «Irrtum» bezeichnet und
Kritik am «fragwürdigen Berufsbild des "Judaisten" geübt: «Der natürliche Jude
müsste eigentlich durch die Begegnung mit einem solche Experten seiner selbst
peinlich berührt sein - wenn er nicht darüber lachen kann»27, wobei zu fragen ist,
wer sich hinter dem «natürlichen Juden» verbirgt.

In diesen Anfragen wird die Fegitimation von Nichtjuden, Judaistik zu
lehren, in Zweifel gezogen. Die Antwort von Seiten der kehrenden lautet, die Judaistik

«als säkulare, von den Ansprüchen der jüdischen wie der christlichen Theolo-

36



gie unabhängigen Universitätsdisziplin»28 zu definieren, ein Verständnis von Ju-
daistik, das auch von jüdischen Gelehrten geteilt wird.

Aufgrund dieser teilweise hart umstrittenen Definition der säkularen Judai-
stik halte ich es nicht für angebracht, hinsichtlich der Studierenden der Judaisti-
kinstitute die Frage zu stellen, warum sie als Nichtjuden Judaistik studieren,
obwohl es durchaus interessant wäre zu untersuchen, inwieweit die Feststellungen
der Lehrenden auch von den Studierenden geteilt werden. Anstelle dessen wende
ich mich der zweiten Konzeption zur Erforschung des Judentums zu, der Hochschule

für Jüdische Studien in Heidelberg. Da diese Institution sich als religiöse
jüdische Einrichtung definiert, ist hier die Frage berechtigt, warum Nichtjuden
und Nichtjüdinnen Jüdischen Studien nachgehen.

Im Sommersemester 1992 waren an der Hochschule 76 Studierende (ohne
Prüfungskandidatinnen und -kandidaten) im Hauptfach29 Jüdische Studien
immatrikuliert30. 17 dieser Studierenden sind jüdisch31, somit studieren 59 nichtjüdische

Studierende an der Hochschule im Hauptfach. Von diesen 59 nichtjüdischen

Studierenden studieren 12 im Parallelstudium und 4 im Nebenfach Evangelische

Theologie an der Theologischen Fakultät der Universität Heidelberg, 4
können ein abgeschlossenes Theologiestudium vorweisen. Somit studieren 20
nichtjüdische Studierende Jüdische Studien kombiniert mit Evangelischer Theologie,

während 56, davon 39 nichtjüdische und 17 jüdische andere Nebenfacher32
studieren; d.h. bei den 59 nichtjüdischen Studierenden beträgt der Anteil der
Theologiestudierenden (20 St.) 33%.

Noch deutlicher zeichnet sich diese Tendenz bei den 34 Absolventen,
Absolventinnen und Prüfungskandidatinnen und -kandidaten im Hauptfach Jüdische
Studien ab. Von diesen sind 20 nichtjüdisch, von denen wiederum 4 Absolventinnen

und Absolventen Theologie im Parallelstudium und ebenso 4 im Nebenfach
an der Theologischen Fakultät der Universität Heidelberg studierten, d.h. 40%
der nichtjüdischen Studierenden hat Theologie studiert, davon die Hälfte, d.h.
20%, Theologie als Parallelstudium.

Wegen des erheblichen Anteils an Theologinnen und Theologen sowohl bei
den Studierenden als auch bei den Prüfungskandidatinnen und -kandidaten und
den Absolventinnen und Absolventen habe ich beschlossen, hinsichtlich der
Motivationsfrage zwischen (angehenden) Theologen und Theologinnen und denen,
die neben Jüdischen Studien nicht Theologie studieren, zu unterscheiden.

Von den Theologiestudierenden wiederum hat die Mehrheit im Rahmen des

evangelischen Studienprogramms «Studium in Israel» ein Jahr an der Hebräischen

Universität von Jerusalem studiert. Da ich selbst an dem Programm
teilgenommen habe und daher die meisten Teilnehmerinnen und Teilnehmer, die ebenfalls

an der Hochschule studieren, persönlich kenne und aus Gesprächen von
deren Beweggründen weiss, glaube ich, auch für die anderen sprechen zu können.
Die Motivation zu diesem Studienjahr liegt für die meisten in der christlichen
Theologie und der deutschen Geschichte begründet, so wie sie im Informationsblatt

des Studienprogramms ausgedrückt wird: «Abgrenzung und Vorurteile
haben über lange Zeit christliche Lehre und kirchliches Verhalten gegenüber Juden
bestimmt. Der millionenfache Mord am jüdischen Volk im Nationalsozialismus
führte christliche Theologen zum Umdenken. Sie bemühten sich um eine verän-

37



derte Theologie nach dem Holocaust, die frei von Judenfeindschaft ist. In der
Begegnung mit dem Judentum versuchen Christen deshalb, die jüdischen Wurzeln
ihres Glaubens neu kennenzulernen und sich den kritischen Anfragen von Juden
zu stellen.» Im Rahmen des Programms wird der Begegnung mit Juden und
Jüdinnen eine hohe Bedeutung beigemessen. Daher wird Jerusalem als Studienort
gewählt, weil es hier im Gegensatz zu Deutschland möglich ist, jüdisches Leben
zu erfahren. Obwohl das Programm ein Judaistikstudium nach dem Studienjahr
weder intendiert noch ausschliesst, beginnen einige Absolventen eines jeden
Studienjahrganges nach ihrer Rückkehr nach Deutschland neben ihrem Theologiestudium

ein Judaistikstudium. Von den zwanzig Teilnehmerinnen und Teilnehmern

meines Studienjahrganges nahmen drei in Heidelberg das Judaistikstudium
auf, das zwei inzwischen abgeschlossen haben. Gemeinsam war uns der Gedanke,
die in Jerusalem erworbenen Kenntnisse durch ein Studium zu vertiefen. Dass wir
nach Heidelberg gingen, war kein Zufall: Hatte uns schon nach Jerusalem neben
dem wissenschaftlichen Interesse der Wunsch geführt, jüdische Lebenswelt zu
erfahren, so lag es nahe, an der Hochschule für Jüdische Studien zu studieren, da
diese als jüdische Institution die Verbindung von wissenschaftlicher Ausbildung
und jüdischem Leben vertritt. Dies bedeutet nicht, dass wir meinen, Juden könnten

«authentischer» Judentum wissenschaftlich erforschen. Doch ist uns als
Theologinnen und Theologen auch der religiöse Aspekt des Judentums wichtig. Um
die Studienmotivation der nicht Theologie Studierenden genauer fassen zu können,

verteilte ich sechzig Fragebögen innerhalb einer Woche an die Benutzer und
Benutzerinnen der Bibliothek. Ich wählte diese Personengruppe, da ich davon
ausgehe, dass sie zu den konstanteren Studierenden gehören. Neben den Angaben

zu Alter, Geschlecht, Semesterzahl, Erst-, Zweit-, oder Parallelstudium,
Nebenfach und religiöser/konfessioneller Zugehörigkeit waren hinsichtlich der
Studienmotivation die Fragebögen folgendermassen aufgebaut:

Ich studiere Jüdische Studien* *(Es sind auch mehrere Antworten möglich)
1) mit einer eher religiösen Motivation:
2) aufgrund eines historischen Interesses:

3) aufgrund eines religiösen und historischen Interesses:

4) aus biographischen Gründen:
5) wegen der deutschen Vergangenheit:
6) aus anderen Gründen:
7) Es gibt /keine/ Gründe, dass ich an der Hochschule für Jüdische Studien und
nicht an einem der Judaistikinstitute studiere.

An jede Antwortmöglichkeit schloss ich drei oder vier freie Zeilen an, damit
die Gründe ausformuliert werden konnten.

Den Fragebogen verteilte ich an alle, nicht nur an die nichtjüdischen
Hauptfachstudierenden, um die Umfrage nicht schon durch die Unterscheidung in
jüdisch/nichtjüdisch in eine bestimmte Richtung zu lenken. Hinsichtlich der religiösen

Beweggründe habe ich zwischen einer möglicherweise stärkeren religiösen
Motivation und einem wohl eher schwächeren religiösen Interesse unterschieden.

Schon als ich Studierende direkt ansprach und sie bat, einen Fragebogen
auszufüllen, wurde mir von manchen Unbehagen bis Ablehnung entgegenge-

38



bracht. So hörte ich die Äusserung: «Es gibt da Gründe, aber die sage ich nicht.»
Meiner Meinung nach geht die allgemeine Zurückhaltung bis Ablehnung auf
folgende Gründe zurück:

1) Da ich viele Studierende kenne, herrschte ein Misstrauen, dass ich den
Verfasser oder die Verfasserin identifizieren könnte, obwohl der Name nicht
genannt werden sollte.

2) Fragen nach religiösen Motiven gehören in den Bereich der Intimsphäre,
da sie entscheidende Faktoren einer Person wie deren Hoffnungen und Ideale
betreffen.

3) Viele Studierende kennen die Vermutung, Nichtjüdinnen und Nichtjuden
beschäftigten sich eingehend mit dem Judentum,

a) um so zu versuchen, das familiäre schlechte Gewissen z.B. in Gestalt des

Grossvaters, der Mitglied des SS war, oder das kollektive schlechte Gewissen als

Angehörige/r des deutschen Volkes zu «bewältigen».

b) weil sie (religiöse) Identitätsprobleme hätten und vom Judentum eine
Lösung hierfür erhofften.

Auch wenn diese Gründe in wenigen Fällen (und nicht unbedingt an der
Hochschule) zutreffend sein können, so fordert bei manchen die Frage nach ihrer
Studienmotivation fast eine Entschuldigung heraus wie: «Ich studiere Jüdische
Studien, obwohl meine Grosseltern keine Nazis waren.»

Von fünfzig Fragebögen erhielt ich achtzehn Fragebögen ausgefüllt zurück.
Zwei der Bögen waren von jüdischen Studierenden, vier von Nebenfachstudierenden

und zwölf von Hauptfachstudierenden beantwortet worden.

Die beiden jüdischen Studierenden gaben als Gründe die Möglichkeiten 3),
4) und 7) an. Zu 3) wurde das Interesse an der jüdischen Geschichte als auch an
den religiösen Traditionen hervorgehoben, zu 4) biographisch die Identifikation
mit dem jüdischen Volk genannt. Zu 7) wurde einerseits die Hochschule als
Studienort gewählt, weil hier die Professoren jüdisch seien und daher besser jüdische
Inhalte vermitteln könnten, andererseits das umfassende Fächerangebot betont.

An den Antworten der nichtjüdischen Studierenden ist nicht zu erkennen,
dass sich Unterschiede schon aufgrund des Haupt- oder Nebenfachstudienganges
ergeben; daher trenne ich bei der Auswertung nicht zwischen diesen beiden Gruppen.

Zu 1) äusserten sich vier Studierende. Zwei Antwortende erhofften sich vom
Studium eine Vertiefung der Beziehung zu Gott bzw. des Verständnisses des eigenen

Glaubens. Eine Antwort zeigte eine eher «negative» religiöse Motivation:
Der Antijudaismus einiger «Alttestamentler» führte dazu, dass nicht das
ursprünglich beabsichtigte Theologiestudium, sondern das Studium in Jüdischen
Studien aufgenommen wurde. Explizit abgelehnt wurde die religiöse Motivation
in einem Fall.

Zu 2) nahmen neun Studierende Stellung. In einigen Antworten wurde ein
allgemeines Interesse an der Geschichte der Juden geäussert. In anderen wurde
unterstrichen, dass die deutsche Geschichte nicht ohne die Kenntnis der jüdischen
Geschichte zu verstehen sei.

39



Zu 3) äusserten sich sechs Studierende, darunter einmal das Interesse an der
religionsgeschichtlichen Entwicklung, einmal das Interesse an Gesetzesauslegung
und religiösem Leben und einmal den Wunsch nach genauen Kenntnissen über
das Judentum, um beitragen zu können, dass die Kirche ihre Einstellung zum
Judentum überprüfen kann und muss.

Zu 4) wurden in zwei Fällen die jüdischen Grosseltern oder jüdische Vorfahren

als ein Studiengrund genannt. Bei zwei Personen gingen dem Studium längere
Israelaufenthalte voraus. Eine Studentin führte eine Interessenentwicklung durch
den Hebräischunterricht an der Schule und Praktika an einer Mahn- und
Gedenkstätte an.

5) wurde von fünf Personen beantwortet. In einem Fall wurde die Frage
überhaupt abgewehrt, in einem anderen als Motiv die deutsche Vergangenheit
«en general» angegeben, das Studium aber «aus irgendeinem schlechten Gewissen
betreffs der Schoah» zurückgewiesen. Zweimal wurde hervorgehoben, dass es für
die Betreffenden als Deutsche wichtig sei, sich aufgrund des «Dritten Reiches»
mit der jüdischen Geschichte zu beschäftigen. In einer Antwort wurde an die Folgen

der Schoah in dem Sinne gedacht, dass es nicht auf privater Ebene, sondern
nur durch das Studium in Deutschland möglich sei, einen Zugang zu umfangreicher

Information über das Judentum zu erhalten.

Zu 6) wurde von zwei Personen die Antwort gegeben, die Gründe seien nicht
in Worte zu fassen oder die Motivation sei teilweise «aus dem Bauch heraus»
gekommen; zusätzlich wurde von derselben Person ein Schüleraustausch erwähnt.
In vier Fällen hätten die Antworten auch unter einem anderen Punkt angeführt
werden können, so ein früherer Israelaufenthalt unter 4) oder Interesse an
jüdischer Bibelinterpretation unter 3), d.h. es wurden gegenüber den angebotenen
Antwortmöglichkeiten keine neuen Gesichtspunkte erwähnt. Zweimal wurde
betont, die Jüdischen Studien seien für das andere Studienfach (Kunstgeschichte
bzw. Germanistik) äusserst wichtig. Einmal bestand ein Interesse an israelischer
Kultur und Politik als auch ein soziologisches Interesse am Judentum als Minderheit,

von dem man sich in einem anderen Fall auch Rückschlüsse auf das
Selbstverständnis der jeweiligen (nicht nur der deutschen) Mehrheitsgesellschaft erhoffte.

Zu 7) wurde in sieben Fällen das Studium an der Hochschule für Jüdische
Studien aufgenommen mit der Ansicht, hier werde Judentum «von innen» heraus
gelehrt, in manchen Antworten wurde dies als Gegensatz zu den Judaistikinstitu-
ten herausgestrichen. Dreimal wurde das vielfaltige Angebot betont.

Folgende Tendenzen lassen sich bei den nichtjüdischen Studierenden feststellen:

1. Der Eindruck, die direkte Frage nach der deutschen Vergangenheit sei

möglicherweise unangenehm, bestätigte sich; neben expliziter Ablehnung zeigt
sich auch im Nichtbeantworten eine deutliche Reaktion. Ablehnung bei dieser
Antwortmöglichkeit schloss jedoch nicht aus, dass an einer anderen Stelle die
Tätigkeit in einer Mahn- und Gedenkstätte erwähnt wurde, die auch von einer
Auseinandersetzung mit der deutschen Geschichte zeugt.

40



2. Auch wenn nur in wenigen Fällen eine religiöse Motivation genannt wurde,

so scheint doch die Hochschule von einigen als Studienort wegen ihrer religiösen

Prägung gewählt worden zu sein.
3. Von einem grossen Teil wird der Begegnung mit Juden und Jüdinnen eine

Bedeutung zugemessen. Das Studium wird möglicherweise von manchen, wie es
in einem Fall auch explizit formuliert wurde, als einzige Möglichkeit in Deutschland

gesehen, Juden und Jüdinnen kennenzulernen. Vielleicht steckt hierhinter
auch der Wunsch, das zu erleben, was vernichtet wurde.

Warum sollten Nichtjuden und Nichtjüdinnen auch in Zukunft Judaistik
oder Jüdische Studien studieren und lehren?

1. In Anbetracht der erschwerten Erforschung des Judentums in Deutschland

glaube ich, dass jedes Beharren auf Extrempositionen wie «nur säkular»
oder «nur jüdisch» eine weitere Erschwerung darstellen wird.

2. Es wird auch in Zukunft nur wenige jüdische Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler geben, die bereit sind, für längere Zeit in Deutschland zu leben.
Ein längerer Aufenthalt ist jedoch für eine kontinuierliche Forschungsarbeit un-
abdinglich. So wird es auch künftig nötig und wünschenswert sein, wenn nichtjüdische

Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler Forschungsprojekte durchführen

und auch in der Lehre aktiv sind.
3. Dies schliesst jedoch nicht aus, dass jüdische Wissenschaftlerinnen und

Wissenschaftler gerade die Lehre bereichern und diese «von innen» auch um den
religiösen Aspekt einer Beschäftigung mit dem Judentum erweitern können. Den
Wunsch, nicht nur Objekt, sondern auch Subjekt der Forschung und Lehre zu
sein, teilen Juden und Jüdinnen mit anderen gesellschaftlichen, in diesem Bereich
bislang benachteiligten Gruppen, wie z.B. die bisher eher in den USA ausgeprägten

«Women's Studies» zeigen.
4. Jüdische und nichtjüdische Studierende, Wissenschaftler und

Wissenschaftlerinnen könnten sich als gegenseitige Bereicherung erfahren. Zwar ist es
durchaus fraglich, ob heute «so viele»33 Nichtjüdinnen und Nichtjuden Judaistik
lehren und studieren würden, wenn es «genug» Jüdinnen und Juden in diesem
Bereich gäbe, wie das Beispiel der angelsächsischen Länder zeigt, wo Christinnen
und Christen das Christentum und Jüdinnen und Juden das Judentum
wissenschaftlich erforschen und lehren. Aber ist diese Erscheinung, die eher das «Normale»

und «Selbstverständliche» darstellt, das allein Wünschenswerte, oder ist sie
nicht auch ein Stück weit zu bedauern, weil ein tiefgehender gegenseitiger
Austausch und eine Erweiterung des eigenen Horizontes das intensive Kennenlernen
einer anderen Religion z.B. durch ein Studium voraussetzt34?

5. Damit die Ergebnisse der Forschung auch in weitere Teile der deutschen
Gesellschaft ausstrahlen können, halte ich ein verstärktes Angebot von
Lehrveranstaltungen für Studierende anderer Fächer wie z.B. der Theologie und der
Geisteswissenschaften, für wünschenswert. Ein solcher Versuch ist der interdisziplinäre

Forschungsschwerpunkt «Religion und Geschichte des Judentums» an der
Universität-GH-Duisburg, der sich zum Ziel gemacht hat, Lehrerinnen und Lehrer,

die in ihrem Beruf als Multiplikatoren für Informationen über das Judentum
wirken, Grundkenntnisse über das Judentum zu vermitteln und so antijüdischen
Vorurteilen entgegenzutreten. Jedoch ist hierzu die Bereitschaft erforderlich, Ab-

41



striche im «Niveau» der Lehrveranstaltungen zu machen, da beispielsweise die
Lektüre rabbinischer Texte nur anhand von Übersetzungen möglich ist.

Es ist legitim und wünschenswert, dass Nichtjüdinnen und Nichtjuden Ju-
daistik studieren und lehren. Dabei erweist sich die besondere Problematik der
Situation in Deutschland eher als Chance, neue Wege in einem Miteinander von
nichtjüdischen und jüdischen Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern
einzuschlagen.

ANMERKUNGEN

1. Judaistik in Deutschland, hrsg. vom Verband der Judaisten in der Bundesrepublik
Deutschland e.V., Frankfurt a.M. 1987, 3f.

2. Ebd., 4.
3. Diese Feststellung gilt nur für diese Broschüre, nicht aber für Aussagen von Judaisten

im allgemeinen.
4. Zunz, Leopold, Etwas über die rabbinische Literatur. Nebst Nachrichten über ein al¬

tes bis jetzt ungedrucktes hebräisches Werk, Berlin 1818; wieder abgedruckt in: ders.,
Gesammelte Schriften, Bd. 1, Berlin 1875, 1-31.

5. Ebd., 4.
6. Wolf, Immanuel, Uber den Begriff der Wissenschaft des Judenthums: Zeitschrift für

die Wissenschaft des Judenthums. Erster Band. Erster Heft. Berlin 1822, 1-24, lf.
7. Wolf, a.a.O., 19f.
8. Wolf, a.a.O., 18.
9. Erster Bericht über die Hochschule für die Wissenschaft des Judenthums in Berlin

(die ersten zwei Jahre ihres Bestehens 1872 und 1873 umfassend), erstattet vom Cu-
ratorium, Berlin 1874, 20.

10. Völlers, K., Was mich zur Hochschule führte: Ost und West 7 (1907) 710. Für ihren
Hinweis auf Völlers danke ich Irene Kaufmann, Heidelberg.

11. Siegele-Wenschkewitz, Leonore, Das Verhältnis von protestantischer Theologie und
Wissenschaft des Judentums während der Weimarer Republik: Juden in der Weimarer
Republik, hrsg. von Walter Grab und Julius H. Schoeps, Stuttgart. Bonn 1986, 153-
178, 177 Anm. 19.

12. Wolf, Uber den Begriffder Wissenschaft des Juden thums, 24.
13. «Die wissenschaftliche Erforschung und Darstellung aller Manifestationen des jüdi¬

schen Geistes dient in erster Linie dem Judentum, der Selbstfindung des Judentums
und einer neuen Definition der jüdischen Identität in einer veränderten und, wie die
Väter dieser Wissenschaft überzeugt waren, besseren europäischen Welt». (Schäfer,
Judaistik - jüdische Wissenschaft in Deutschland heute. Historische Identität und
Nationalität: Saeculum 42 (1991) 199-216,, 204) Dass auch für Gershom Scholem die
Erforschung des Judentums zur Bestimmung jüdischer Identität diente, weist Schäfer

in demselben Aufsatz nach (205-209).
14. Wolf, Uber den Begriffder Wissenschaft des Juden thums, 16.

15. Zunz, Leopold, Einleitung zu: Zur Geschichte und Literatur, Berlin 1845; wieder ab¬

gedruckt in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1, Berlin 1875, 41-59, 58
16. Zu den Instituta Judaica vgl. Stemberger, Günter, Art. «Judaistik»: Theologische

Realenzyklopädie Bd. 17, Berlin u.a. 1988, 290-296, 293f.

42



17. Levin, Shmarya, Jugend in Aufruhr, Berlin 1935, 297.
18. Die Angaben sind einer Aufstellung über die «regelmässige Universitätslehrtätigkeit

über die Wissenschaft vom Judentum» in dem von Dietrich Goldschmidt und Hans-
Joachim Kraus herausgegebenen Buch «Der angekündigte Bund. Neue Begegnung
von Juden und christlicher Gemeinde» (Stuttgart 1962) (308f.) entnommen.

19. Für manche mag dies den praktischen Grund gehabt haben, dass sie das Theologie¬
studium nur begannen, weil Judaistik als Studiengang noch nicht studierbar war;
siehe Schäfer, Peter, Jüdische Tradition - wesentliches Element unserer Gegenwart:
Gerwin, Robert (Hrsg.), Wie die Zukunft Wurzeln schlug. Aus der Forschung der
Bundesrepublik Deutschland, Berlin. Heidelberg 1989, 91-97, 92f.

20. Nach einer Angabe (Editorial Staff, Art. «Taubes, Hiyyim Zevi»: Encyclopedia Ju-
daica Bd. 15, Jerusalem 1972, 833f., 834) wurde Taubes 1959 Professor für «Jewish
studies and the sociology of religion» an der Freien Universität von Berlin. In der
oben genannten Aufstellung (in: Der ungekündigte Bund. Neue Begegnung von Juden
und christlicher Gemeinde, Stuttgart 1962, 308f.) wird Taubes 1962 als «Ordinarius
für Judaistik und Religionssoziologie» bezeichnet. Zum ordentlichen Professor wurde

er jedoch erst 1966 ernannt (Kürschners Deutscher Gelehrten-Kalender 1970. Hrsg.
von Werner Schuder. Elfte Ausgabe. Berlin 1971, 3010). Der Grund für diese
unterschiedlichen Angaben kann darin liegen, dass Taubes in den Anfangsjahren nur
jedes zweite Jahr in Berlin verbrachte (vgl. Maier, Johann, Judaic Studies in the Federal

Republik of Germany: the Case of the Martin Buber Institute: Jewish Book Annual
44 (1986/87) 70-79, 73).

21. Vgl. Schäfer, Jüdische Tradition, 92.

22. Zitiert nach Heuberger, Georg, Traditionsreicher Neubeginn - Die Hochschule für Jü¬

dische Studien in Heidelberg: Juden in Baden 1809-1984. 175 Jahre Oberrat der Israeliten

Badens. Hrsg.: Oberrat der Israeliten Badens, Karlsruhe 1984, 217-226, 221.

23. So Prof. Gisbert Freiherr zu Putlitz, ab 1986 zwei Jahre lang kommissarischer Rek¬

tor der Hochschule für Jüdische Studien, laut Rhein-Neckar-Zeitung vom 5-/6.
Januar 1989.

24. Elat, Moshe, Vorwort: Trumah 1 (1987), hrsg. von Elat, Moshe, Cohen, Martin S.

und Kwasman, Theodore, Wiesbaden 1987, VII-X, VIII.
25. Vgl. Schäfer, Peter, Die Entwicklung der Judaistik in der Bundesrepublik Deutschland

seit 1945: Die sog. Geisteswissenschaften. Herausgegeben von Wolfgang Prinz und
Peter Weingart, Frankfurt a.M. 1990, 350-365, 361.

26. Silbermann, Alphons, Eine Wissenschaft auf scheinheiligen Pfeilern. Über das Fach
«Judaistik» in der Bundesrepublik: Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 50 vom 28.
Februar 1990.

27. Oswald, Niko, Judentum als Gegenstand von Wissenschaft. Eine Kritik des Faches Ju¬

daistik in Deutschland: Babylon Heft 8 (1991), 45-71, 69.

28. Schäfer, Jüdische Tradition, 91. Ähnlich hat sich Schäfer auch in anderen Veröffent¬
lichungen geäussert: «Judaistik als eigenständiges und säkulares Universitätsfach in
einem internationalen Forschungszusammenhang» (Die Entwicklung der Judaistik

358); «Judaistik ist keine Wissenschaft ausschliesslich von Juden und für Juden,
sondern jedem zugänglich, der nach den Massstäben einer Universität bereit und
imstande ist, sich damit zu befassen. Das Postulat einer "jüdischen" und daher
angeblich eo ipso "authentischen" Judaistik, das manchmal erhoben wird, entspricht
nicht dem Ideal der Universität» (Judaistik - jüdische Wissenschaft..., 211).

29. Von den 81 eingeschriebenen Hauptfachstudierenden befinden sich zur Zeit 5 in der
Prüfungsphase.

43



30. Ich danke der Hochschule für Jüdische Studien dafür, dass sie mir diese und die fol¬
genden Daten zur Verfügung gestellt hat, und Ursula Beitz, Marion Burger und Irene

Kaufmann für ihre Mithilfe. Dorit Kadury wirkte massgeblich beim Verteilen
und Einsammeln der Fragebögen mit.

31. Zwei der jüdischen Hauptfachstudierenden befinden sich momentan in den
Abschlussprüfungen und erscheinen daher in der zweiten Gruppe.

32. Weitere Nebenfacher: Jeweils 8 Studierende (St.) Philosophie, Mittlere und Neuere
Geschichte; 7 St. Erziehungswissenschaft; jeweils 5 St. Germanistik (davon einmal
mit weiterem Nebenfach Geschichte) und Romanische Philologie; 4 St. Semitistik;
jeweils 3 St. Politische Wissenschaft und Europäische Kunstgeschichte; jeweils 2 St.

Archäologie, IslamWissenschaft und Anglistik; jeweils 1 St. mit den Fächern Jura,
Computerlinguistik, Indologie, Alte Geschichte oder Übersetzen und Dolmetschen
im Nebenfach; 1 St. mit Volkswirtschaftslehre im Parallelstudium, 1 St. mit einem
abgeschlossenen Medizinstudium.

33. Im Verhältnis zur Gesamtzahl der Studierenden ist der Anteil der Judaistikstudie-
renden minimal. So bilden die zwölf Studierenden, die im Sommersemester 1992 in
Theologie und Jüdischen Studien als parallelen Studiengängen eingeschrieben sind,
nur 0,8% der Studierenden der Theologischen Fakultät (1493 St.). 1,3% der Studierenden

der Theologischen Fakultät besuchen als Gasthörerinnen und Gasthörer
einzelne Veranstaltungen der Hochschule für Jüdische Studien. Daher stellt sich
andererseits die Frage, warum Theologinnen und Theologen als auch Nichtjüdinnen und
Nichtjuden nicht Judaistik studieren.

34. Vgl. hierzu Schäfer, Judaistik - jüdische Wissenschaft 214, der hier den Wunsch
eines englischen Judaisten nach mehr Nichtjuden in der Judaistik zitiert.

44


	Warum studieren in Deutschland Nichtjüdinnen und Nichtjuden Judaistik?

