Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Sitzen wir nicht mehr "auf gepackten Koffern"?
Autor: Ginsburg, Hans Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960969

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sitzen wir nicht mehr
«auf gepackten Koffern»?

von Hans Jakob Ginsburg*

Nicht in Deutschland kénne und wolle er leben: Das begriindete Ende der
sechziger Jahre in der « Emuna», der damaligen Monatszeitschrift der Gesell-
schaften fiir christlich-jidische Zusammenarbeit, ein Jurastudent, dessen Amt
als Vorsitzender des Verbandes der jiidischen Studenten seiner Meinung eine
gewisse Reprisentativitit verlieh. Nicht mit der seinerzeit iiblichen Verbin-
dung von Ablehnung des post-nazistischen Auswanderungslandes Deutsch-
land und quasi-religioser Begeisterung iiber das Einwanderungsland Deutsch-
land begriindete der Autor seine Haltung. Sondern mit einer gleichsam uni-
versalistischen, dem Geist der Zeit nach 1968 angemessenen Rhetorik: Jeder
Mensch brauche Heimat, einen sicheren Ort, von dem er in die Welt hinein-
wirken konne. Deutschland kdnne das fiir einen als Kind von aus dem KZ be-
freiten Juden geborenen Menschen nicht sein, auch wenn er hier aufgewach-
sen war. Nur Israel. |

Die Griinde waren verschieden, die Schlussfolgerungen identisch. In jiidi-
schen Gemeinden in Deutschland war von den sechziger bis in die achtziger
Jahre das ernsthafte Argument zu horen, man selber sei ja nun einmal leider
an das verdammte Deutschland gebunden — die eigenen Kinder aber miisse
man ins Ausland (Israel, die USA, auch Frankreich oder exotischere Ziele) ex-
portieren, um sie vor den Gefahren der Assimilation und der Heirat mit
Nichtjuden zu schiitzen — und die Betroffenen akzeptierten diesen Ratschluss.

Und der Antisemitismus, die Angst vor neuen und alten Nazis? Mit kon-
kreten Auswanderungsentschliissen hatte das wohl wenig zu tun, wohl aber
mit dem Gefiihl der Fremdheit in Deutschland. Wahrscheinlich muss man
lange suchen, um einen Juden zu finden, den antisemitische Vorfélle — selbst
erlebt oder aus den Medien erfahren — zur Auswanderung veranlasst hétten.
Dass man gleichsam auf gepackten Koffern sitze, um jederzeit schnell aus-
wandern zu konnen, falls es wieder schlimm wiirde in Deutschland, das er-
zéhlten sich Juden in diesem Lande gegenseitig wohl seit 1945. Das erzihlten
sie interessierten auslandischen Juden und nichtjiidischen deutschen Berichter-
stattern, das erzdhlten sie vor allem auch ihren Kindern: Das war Ausdruck
einer Bedrohung, die objektiv Vergangenheit sein mochte, in den Kopfen der
Uberlebenden aber Gegenwart blieb und durch mancherlei antisemitische Er-
scheinung scheinbar akut blieb.

* Hans Jakob Ginsburg, Griinstr. 26-28, D-4005 Meerbusch 1

4



Das war auch Ausdruck einer kulturellen Fremdheit: Die Mehrheit der nach
1948/49 in Deutschland verbliebenen Juden bestand aus Menschen, die aus-
serhalb Deutschlands aufgewachsen waren — Juden, welche die deutsche Sprache
zuerst als Sprache ihrer potentiellen Morder in den Konzentrationslagern gehort
hatten. Die Ablehnung Deutschlands und seiner Symbole war fiir diese Men-
schen eine psychologische Notwendigkeit, die mit der realen Lebensplanung we-
nig zu tun hatte. Juden, die in Deutschland blieben, waren fast ausnahmslos
Menschen, die mit Energie und Erfolg auf deutschem Boden wirtschaftlich vor-
ankamen. Authentisches Judentum — das war nicht die eigene Existenz, sondern
ein nur ausserhalb Deutschlands zu verwirklichendes Leben: zu realisieren entwe-
der im eigenen Leben zu einem spiteren, immer wieder aufgeschobenen Zeit-
punkt — oder im Leben der eigenen Kinder. Darum die Rede von den «gepackten
Koffern».

Viele Juden, die nach 1945 in Deutschland aufwuchsen, waren nicht «Fremd
im eigenen Land», (so der Titel eines 1979 von Henryk M. Broder herausgegebe-
nen Sammelbandes, in dem bundesrepublikanische Juden ihr Leid iiber ihre Um-
gebung bekundeten), sondern fremd in einem durchaus fremden Land. Die Aus-
wanderung jiingerer Juden aus Deutschland seit Mitte der sechziger Jahre — nach
Israel, aber auch in Lander mit starken jidischen Diasporagemeinden — war dar-
um eine logische Konsequenz nicht des Zustandes der deutschen Gesellschaft,
sondern der Verfassung ihrer judischen Minderheit.

Die aber fing gerade in den sechziger Jahren eine Art neuer Bliite an. Nicht
in religioser oder kultureller Hinsicht — das hat meines Wissens auch noch nie-
mand behauptet. Wohl aber ist die Zahl der jiidischen Gemeindemitglieder in
Deutschland seit einem Vierteljahrhundert fast stetig gewachsen — schon vor der
Immigrationswelle ex-sowjetischer Juden seit 1989. Dabei tiibertrifft mindestens
seit Anfang der flinfziger Jahre die Sterbeziffer in den jiidischen Gemeinden mit
weitem Abstand die Geburtenrate, und auch die Zahl der Gemeindeaustritte ist
viel grosser als die der Ubertritte zum Judentum. Die jiidische Bevélkerung
wichst aus einem Grund, welcher der These von den gepackten Koffern Hohn
spricht: Deutschland ist ein Einwanderungsland fiir Juden — das Einwanderungs-
land neben Israel. Demographen der Hebriischen Universitidt Jerusalem ha-
ben darauf hingewisen, dass Israel und Deutschland weltweit die einzigen
Lander waren, in denen die Zahl der Juden in den siebziger Jahren zunahm.
Zweifellos hat sich diese Entwicklung seit 1980 fortgesetzt.

Nach Deutschland kamen und kommen Zuwanderer aus Israel — schon
lange keine heimwehkranken deutschen Juden mehr, sondern Studenten wie
Taxifahrer, Wissenschaftler wie Kriminelle, denen die Moglichkeiten des
Wirtschaftswunderlandes deutlicher vor Augen stehen als die Schatten der
Vergangenheit. Nach Deutschland sind seit Mitte der sechziger Jahre viele ju-
dische Auswanderer aus den Staaten des damaligen kommunistischen Macht-
bereichs gekommen, in Deutschland haben sich Juden aus dem westlichen
Ausland fiir kurze oder lidngere Zeit niedergelassen, die sich durchaus als Aus-
lander flihlen — aber nicht anders, wie jeder andere Amerikaner oder Franzo-

5



se, den berufliche Ambitionen ins Ausland fithren. Besonders jiingeren Juden
dringte sich aufgrund dieser Entwicklungen das Gefiihl auf, sie seien aufgrund
thres Wohnortes in Deutschland sicher keine Juden geringerer Giite als die Juden
in anderen Diasporaldndern.

Gegentiber Israel und den Israelis hielt dieses Gefiihl der Unterlegenheit lan-
ger an. Der jlidische Autor Rafael Seligmann hat in seinem Roman “Rubinsteins
Verteidigung” beschrieben, wie jiidische Jugendliche Ende der sechziger Jahre mit
quasi-religioser Verehrung einen hohen israelischen Offizier in threm Jugendzen-
trum empfangen. 1970 wurde der Bundesverband jiidischer Studenten in
Deutschland in die Weltorganisation der jludischen Studenten aufgenommen —
mit einem Beschluss, der feststellte, diese Ausnahme diene einzig und allein der
Forderung der Weiterwanderung polnischer oder tschechoslowakischer jiidischer
Fliichtlinge nach Israel, was die jungen deutschen Juden bereitwillig akzeptierten.
Und unter den jiidischen Studenten in Deutschland selber tobten in der Zeit nach
1968 politische Richtungskidmpfe, die auf dem Campus einer israelischen Univer-
sitdit noch Sinn gemacht hdtten. Wer gegen den zionistischen Strom schwamm,
bekannte sich nicht etwa zu Deutschland, sondern zur PLO, und wer von all die-
ser Politisiererei nichts hielt, beschiftigte sich mit israelischen Volkstinzen und
der Zubereitung levantinischer Vorspeisen.

Der Umschwung lasst sich wahrscheinlich datieren. Nach dem Jom-Kippur-
Krieg von 1973 begann Israel seinen fast messianischen Zauber zu verlieren, und
die Auswanderung von Deutschland nach Israel wurde von einer Selbstverstand-
lichkeit zur ungewohnlichen Ausnahme. Dafiir begann in den jlidischen Gemein-
den der Bundesrepublik die Zahl der noch jugendlichen Riickwanderer aus Israel
zu wachsen. Deren Anteil an der Zahl der prospektiven israelischen Immigranten
war zwar kaum grosser als gleichzeitig unter jungen amerikanischen oder franzo-
sischen Juden, die ihr Glick in Israel gesucht und nicht gefunden hatten. In
Deutschland aber trugen diese Riickwanderer zu einem verdnderten Klima in den
Gemeinden bei: Die Rede von Israel als einem Ziel fiir alle jingeren Juden, des-
sen Erreichen alle moglichen Lebensprobleme 16sen wiirde, liess sich nicht mehr
fiihren. Der anhaltende wirtschaftliche Erfolg der Juden in Westdeutschland, oft
schon von Angehorigen der Nachkriegsgeneration getragen, sorgte fiir neues
Selbstbewusstsein. Und schliesslich traten sogar die offiziellen Abgesandten des
israelischen Staates kaum noch als Werber fiir die Auswanderung vor jiingere Ju-
den, sondern als Reprisentanten eines vielfach bedrohten jidischen Gemeinwe-
sens, das die gutgestellten Juden der deutschen Diaspora um Hilfe anging.

Und diese gutgestellten Juden waren jetzt — anders als noch zehn Jahre zu-
vor — zum grosseren Teil Menschen, die in Deutschland und mit der deutschen
Sprache aufgewachsen waren. Die wenigsten definierten sich selbst als “deutsche
Juden”, aber das édnderte nichts an der verdnderten sozialen und kulturellen
Wirklichkeit. Die Alternative zum Leben als Jude in einer jiidischen Gemeinde in
der Bundesrepublik war fiir viele nicht mehr die Auswanderung, sondern der ab-
rupte oder allméhliche Abschied vom Judentum — die hohe Zahl der Ehen von
Juden mit Nichtjuden vor deutschen Standesbeamten belegt das eindeutig.

6



Gerade auch fiir das in den Gemeinden organisierte Judentum in Deutsch-
land war diese Entwicklung Grund genug, die Koffer beiseite zu rdumen.
Neubauten von Synagogen seit 1945 hatten oft mehr mit der Grossmannssucht
von Funktiondren als mit wirklichen Zukunftsperspektiven der judischen Ge-
meinden zu tun. Doch Kindergirten und Grundschulen, Kinderheime und sogar
zionistische Jugendorganisationen trugen dazu bei, dass Juden in Deutschland
Wourzeln schlugen. Die weltanschaulichen Inhalte, die in diesen Institutionen ver-
mittelt wurden, mochten zur Auswanderung dringen, vor allem nach Israel; die
blosse Tatsache, dass derlei jiidische Einrichtungen in den grosseren Stadten der
Bundesrepublik entstanden, forderten das Gefiihl der Juden, man habe sich jetzt
auf Dauer in Frankfurt, Berlin oder Miinchen eingerichtet.

In Miinchen, so berichtet ein Mitglied des Gemeindevorstands, mache sich
heute jeder Jude lacherlich, der auf Auswanderung aus Deutschland dringe. Die
Einrichtungen der Gemeinde sind auf Dauer angelegt. Die Alten wissen, dass sie
ihr Leben in Deutschland beschliessen werden, fur die mittlere Generation ist die
Entscheidung fiir das Leben in Deutschland — ein ganz unpathetischer, wesentlich
von materiellen Erwiagungen diktierter Beschluss — akzeptierter Teil der eigenen
Biographie. Und die jungen Juden von 1992, deren Urgrosseltern von Hitler er-
mordet wurden, sind “Deutsche, ganz normale, langweilige Deutsche”, wie ein
Vater berichtet — um im selben Atemzug davon zu erzihlen, wie seine Tochter
sich bei einer Chanukkafeier unter Lubawitscher Chassidim begeisterte.

Weil aber die meisten jiidischen Kinder und Jugendlichen in Deutschland
von religiosem judischen Leben nur sehr wenig erleben, ist die Frage nach der
Kontinuitat des deutschen Nachkriegsjudentums immer noch offen. Weil die Bin-
dungen an die jiidische Religion schwach sind und die politischen Bindungen an
Israel konjunkturabhingig, bleibt fiir viele Juden die Bindung an das historische
Schicksal ihrer Gruppe die Restgrosse, tiber die sie ihr Judentum definieren und
weitergeben wollen. Die nichtjiidische Offentlichkeit in Deutschland nimmt Juden
sowieso fast nur als Uberlebende des Naziregimes wahr, viele Juden aber auch —
und zwar um so mehr, je weniger sie in ihrem Alltagsleben mit lebendigem Juden-
tum zu tun haben. Die Auswanderung vieler bewusster Juden bis in den sechziger
und siebziger Jahren hat die jidischen Gemeinden in vielen Lindern ausserhalb
Israels qualitativ ausgediinnt; und in Deutschland verschirft die Zuwanderung
aus der friheren Sowjetunion gewiss das Problem: In jidischer Hinsicht haben
diese neuen Mitglieder der deutschen jiidischen Gemeinden sicher nicht viel mehr
gemeinsam als ihre Abstammung, die Furcht vor dem osteuropéischen Judenhass
und Vorbehalte gegentiber dem moglichen Einwanderungsland Israel.

Trotzdem gibt es hinreichend viele “jiidische Juden” in Deutschland, um die
Frage nach ihrer Zukunft zu stellen. Natiirlich sind nicht nur Juden, die immer
schon gleichsam am Rand der jidischen Gemeinden standen, in Deutschland ge-
blieben. Gewiss: Wenn aufgrund von Erziehung, Uberzeugung, individuellen Le-
bensumstinden das Judentum von Kindheit an nur eine kleine Rolle fiir die Per-
sonlichkeit gespielt hat, dann konnte es auch nicht zum Verlassen Deutschlands
motivieren. Dass der Antisemitismus das nicht konnte, haben wir bereits gesehen.
Doch ganz zweifellos sind auch Juden der Nachkriegsgeneration, deren jidische

7



Lebensorientierung ausser Frage steht, in Deutschland geblieben oder nach ldn-
geren Auslandaufenthalten nach Deutschland zuriickgekehrt.

So auch jener Jurastudent, der vor zwei Jahrzehnten den am Dialog mit Ju-
den interessierten christlichen Deutschen mitteilte, warum seine Heimat nur Israel
sein konne. Er leitet heute eine jiidische Museumseinrichtung in der Bundesrepu-
blik. So sehr man sich hiiten muss, aus einem solchen einzelnen Lebenslauf zuviel
fiir die kollektive Entwicklung der jidischen Nachkriegsgeneration abzuleiten:
Judische Vergangenheit hat fir die intellektuell reflektierende Minderheit unter
den jingeren Juden in Deutschland heute einen Stellenwert, wie ihn der Staat Is-
rael in den Jahren nach 1967 besass. Die von niichterner historischer Forschung
weit entfernte Pathetik, mit der sich etwa der Essener Geschichtsprofessor Dan
Diner seit etwa einem Jahrzehnt mit der Judenpolitik der Nazis befasst, scheint
mir nur so verstidndlich zu sein.

Wenn Juden, die allesamt nach 1945 geboren sind, sich selbst als Hiiter des
Gedenkens interpretieren, trigt das gewiss zum Frieden zwischen den Generatio-
nen innerhalb der jiidischen Minderheit in Deutschland bei. Die Probleme fiir
den einzelnen Juden wie fiir die jidischen Gemeinden sind aber zahlreich und
gross:

— Identifikation mit einer leidvollen Vergangenheit bedeutet eigenes Leiden
und kann Individuen in Probleme stiirzen, denen sie intellektuell oder psycholo-
gisch nicht gewachsen sind. Viele Autoren des Sammelbandes «Dies ist nicht
mein Land» gaben unwillkiirlich Zeugnis davon, wie schlimm das sein kann.

— Identifikation mit Opfern, deren schreckliches Schicksal mit den eigenen
gliicklichen Lebensumstinden liberhaupt nicht vergleichbar ist, kann zu jener la-
cherlichen Anmassung fiihren, die der franzosische Jude Alain Finkielkraut in
seinem Buch «Der eingebildete Jude» kritisiert hat.

— Judische Heimat ist auch fiir in Deutschland wieder sesshafte Juden nicht
bedroht, wenn iiber einem alten jiidischen Friedhof in Hamburg ein Warenhaus
errichtet werden soll, sondern wenn Tel Aviv von irakischen Raketen angegriffen
wird. Und soweit Juden in der ersten Lebenshilfte in Deutschland so etwas wie
eine jiidische Trivialkultur pflegen — Musik, Tanz, Essen — ist die viel eher als is-
raelisch als osteuropdisch-judisch oder gar im Sinne der Vor-Hitler-Zeit deutsch-
jiidisch geprigt. Die intellektuelle Orientierung auf eine mit dem Tod der Uberle-
benden von 1945 unweigerlich aussterbende jiidische Welt dndert daran nichts.
Sie hindert die Juden des Jahres 1992 nur daran, sich selbst zu akzeptieren.

— Judische Religion ist zweifellos etwas anderes als der Holocaust-Kult, der
in weiten Teilen Israels und noch mehr der Diaspora ihren Platz einzunehmen be-
ansprucht. In Deutschland sind es oft gerade die nichtjiidischen Freunde der Ju-
den, die den Juden ausschliesslich als Opfer des Antisemitismus definieren — nicht
mehr der ewige Morder Christi, sondern das ewige Opfer Hitlers. Wenn Juden
das akzeptieren, versperren sie sich den Weg zu jeder positiven Selbstdefinition
und fast jeden Zugang zu ihrem eigenen religisen und kulturellen Erbe. Uberdies
mag diese Identifikation fiir die Kinder von Menschen, die tatsichlich in Au-
schwitz waren, psychologisch befriedigend sein. Fiir die Enkel — und das sind die
wirklich jungen jiidischen Erwachsenen von heute! — ist diese Identifikation eine
Zumutung.

8



Das wirkliche Problem jidischer Existenz in Deutschland, das durch den
Zustrom der ex-sowjetischen Juden noch verstirkt wird, ist jedoch nicht die tiber-
triebene oder angemessene Orientierung auf Vergangenes, sondern die jiidische
Orientierungslosigkeit. Wenn sich der Existenzwille der jiidischen Gruppe in
Deutschland nur auf diffuse Angst vor den Vorurteilen der Umwelt und auf ei-
nen angesichts nicht stattfindender Auswanderung wenig authentischen Zionis-
mus stiitzt, ist eine neue Verankerung des Judentums in Deutschland mehr als
fraglich: Es ist schwer vorstellbar, dass ein in kultureller und religioser Hinsicht
entleertes Judentum als Lebensrahmen fiir eine Minderheit von einem halben
Promille der deutschen Wohnbevolkerung Zukunft hat. Dieses Problem scheint
jedoch nur eine Minderheit der neuen deutschen Juden zu beriihren, jedenfalls
nicht die Mehrheit ihrer politischen Vertreter. In der «Allgemeinen jiidischen Wo-
chenzeitung», dem offiziellen Organ der Dachorganisation der jiidischen Gemein-
den, war im Dezember 1991 das von einer Presseagentur iibermittelte Photo eines
Menschen auf der Titelseite grossformatig abgebildet, auf dessen Pullover in rus-
sisch, hebriisch und englisch «Juden fiir Jesus» zu lesen war. Dazu schrieb die
«Allgemeine»: «Amerikanische Juden zumindest konnen jetzt ungestort ihre reli-
giose Haltung in der (ukrainischen) Hauptstadt Kiew demonstrieren». Kein Wort
in dem achtzeiligen Text nahm auf den fiir Juden hdchst bedenklichen Charakter
dieser «religiosen Haltung» Bezug, kein Wort in den folgenden Ausgaben der jii-
dischen Wochenzeitung gab zu erkennen, dass irgendjemandem der Lapsus auf-
gefallen war.

Die Juden in Deutschland haben die Koffer, auf denen sie so lange sassen,
weggerdumt. Ausgepackt haben sie die Koffer nicht. Sie waren sowieso fast leer.



	Sitzen wir nicht mehr "auf gepackten Koffern"?

