
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 49 (1993)

Artikel: Sitzen wir nicht mehr "auf gepackten Koffern"?

Autor: Ginsburg, Hans Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sitzen wir nicht mehr
«auf gepackten Koffern»?

von Hans Jakob Ginsburg*

Nicht in Deutschland könne und wolle er leben: Das begründete Ende der
sechziger Jahre in der «Emuna», der damaligen Monatszeitschrift der
Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammenarbeit, ein Jurastudent, dessen Amt
als Vorsitzender des Verbandes der jüdischen Studenten seiner Meinung eine
gewisse Repräsentativität verlieh. Nicht mit der seinerzeit üblichen Verbindung

von Ablehnung des post-nazistischen Auswanderungslandes Deutschland

und quasi-religiöser Begeisterung über das Einwanderungsland Deutschland

begründete der Autor seine Haltung. Sondern mit einer gleichsam
universalistischen, dem Geist der Zeit nach 1968 angemessenen Rhetorik: Jeder
Mensch brauche Heimat, einen sicheren Ort, von dem er in die Welt hineinwirken

könne. Deutschland könne das für einen als Kind von aus dem KZ
befreiten Juden geborenen Menschen nicht sein, auch wenn er hier aufgewachsen

war. Nur Israel.
Die Gründe waren verschieden, die Schlussfolgerungen identisch. In

jüdischen Gemeinden in Deutschland war von den sechziger bis in die achtziger
Jahre das ernsthafte Argument zu hören, man selber sei ja nun einmal leider
an das verdammte Deutschland gebunden - die eigenen Kinder aber müsse

man ins Ausland (Israel, die USA, auch Frankreich oder exotischere Ziele)
exportieren, um sie vor den Gefahren der Assimilation und der Heirat mit
Nichtjuden zu schützen - und die Betroffenen akzeptierten diesen Ratschluss.

Und der Antisemitismus, die Angst vor neuen und alten Nazis? Mit
konkreten Auswanderungsentschlüssen hatte das wohl wenig zu tun, wohl aber
mit dem Gefühl der Fremdheit in Deutschland. Wahrscheinlich muss man
lange suchen, um einen Juden zu finden, den antisemitische Vorfälle - selbst
erlebt oder aus den Medien erfahren - zur Auswanderung veranlasst hätten.
Dass man gleichsam auf gepackten Koffern sitze, um jederzeit schnell
auswandern zu können, falls es wieder schlimm würde in Deutschland, das
erzählten sich Juden in diesem Lande gegenseitig wohl seit 1945. Das erzählten
sie interessierten ausländischen Juden und nichtjüdischen deutschen Berichterstattern,

das erzählten sie vor allem auch ihren Kindern: Das war Ausdruck
einer Bedrohung, die objektiv Vergangenheit sein mochte, in den Köpfen der
Überlebenden aber Gegenwart blieb und durch mancherlei antisemitische
Erscheinung scheinbar akut blieb.

* Hans Jakob Ginsburg, Grünstr. 26-28, D-4005 Meerbusch 1

4



Das war auch Ausdruck einer kulturellen Fremdheit: Die Mehrheit der nach
1948/49 in Deutschland verbliebenen Juden bestand aus Menschen, die
ausserhalb Deutschlands aufgewachsen waren - Juden, welche die deutsche Sprache
zuerst als Sprache ihrer potentiellen Mörder in den Konzentrationslagern gehört
hatten. Die Ablehnung Deutschlands und seiner Symbole war für diese
Menschen eine psychologische Notwendigkeit, die mit der realen Lebensplanung wenig

zu tun hatte. Juden, die in Deutschland blieben, waren fast ausnahmslos
Menschen, die mit Energie und Erfolg auf deutschem Boden wirtschaftlich
vorankamen. Authentisches Judentum - das war nicht die eigene Existenz, sondern
ein nur ausserhalb Deutschlands zu verwirküchendes Leben: zu realisieren entweder

im eigenen Leben zu einem späteren, immer wieder aufgeschobenen
Zeitpunkt - oder im Leben der eigenen Kinder. Darum die Rede von den «gepackten
Koffern».

Viele Juden, die nach 1945 in Deutschland aufwuchsen, waren nicht «Fremd
im eigenen Land», (so der Titel eines 1979 von Henryk M. Broder herausgegebenen

Sammelbandes, in dem bundesrepublikanische Juden ihr Leid über ihre
Umgebung bekundeten), sondern fremd in einem durchaus fremden Land. Die
Auswanderung jüngerer Juden aus Deutschland seit Mitte der sechziger Jahre - nach
Israel, aber auch in Länder mit starken jüdischen Diasporagemeinden - war darum

eine logische Konsequenz nicht des Zustandes der deutschen Gesellschaft,
sondern der Verfassung ihrer jüdischen Minderheit.

Die aber fing gerade in den sechziger Jahren eine Art neuer Blüte an. Nicht
in religiöser oder kultureller Hinsicht - das hat meines Wissens auch noch
niemand behauptet. Wohl aber ist die Zahl der jüdischen Gemeindemitglieder in
Deutschland seit einem Vierteljahrhundert fast stetig gewachsen - schon vor der
Immigrationswelle ex-sowjetischer Juden seit 1989. Dabei übertrifft mindestens
seit Anfang der fünfziger Jahre die Sterbeziffer in den jüdischen Gemeinden mit
weitem Abstand die Geburtenrate, und auch die Zahl der Gemeindeaustritte ist
viel grösser als die der Übertritte zum Judentum. Die jüdische Bevölkerung
wächst aus einem Grund, welcher der These von den gepackten Koffern Hohn
spricht: Deutschland ist ein Einwanderungsland für Juden - das Einwanderungsland

neben Israel. Demographen der Hebräischen Universität Jerusalem
haben darauf hingewisen, dass Israel und Deutschland weltweit die einzigen
Länder waren, in denen die Zahl der Juden in den siebziger Jahren zunahm.
Zweifellos hat sich diese Entwicklung seit 1980 fortgesetzt.

Nach Deutschland kamen und kommen Zuwanderer aus Israel - schon
lange keine heimwehkranken deutschen Juden mehr, sondern Studenten wie
Taxifahrer, Wissenschaftler wie Kriminelle, denen die Möglichkeiten des
Wirtschaftswunderlandes deutlicher vor Augen stehen als die Schatten der
Vergangenheit. Nach Deutschland sind seit Mitte der sechziger Jahre viele
jüdische Auswanderer aus den Staaten des damaligen kommunistischen
Machtbereichs gekommen, in Deutschland haben sich Juden aus dem westlichen
Ausland für kurze oder längere Zeit niedergelassen, die sich durchaus als
Ausländer fühlen - aber nicht anders, wie jeder andere Amerikaner oder Franzo-

5



se, den berufliche Ambitionen ins Ausland führen. Besonders jüngeren Juden
drängte sich aufgrund dieser Entwicklungen das Gefühl auf, sie seien aufgrund
ihres Wohnortes in Deutschland sicher keine Juden geringerer Güte als die Juden
in anderen Diasporaländern.

Gegenüber Jsrael und den Israelis hielt dieses Gefühl der Unterlegenheit länger

an. Der jüdische Autor Rafael Seligmann hat in seinem Roman "Rubinsteins
Verteidigung" beschrieben, wie jüdische Jugendliche Ende der sechziger Jahre mit
quasi-religiöser Verehrung einen hohen israelischen Offizier in ihrem Jugendzentrum

empfangen. 1970 wurde der Bundesverband jüdischer Studenten in
Deutschland in die Weltorganisation der jüdischen Studenten aufgenommen -
mit einem Beschluss, der feststellte, diese Ausnahme diene einzig und allein der
Förderung der Weiterwanderung polnischer oder tschechoslowakischer jüdischer
Flüchtlinge nach Israel, was die jungen deutschen Juden bereitwillig akzeptierten.
Und unter den jüdischen Studenten in Deutschland selber tobten in der Zeit nach
1968 politische Richtungskämpfe, die auf dem Campus einer israelischen Universität

noch Sinn gemacht hätten. Wer gegen den zionistischen Strom schwamm,
bekannte sich nicht etwa zu Deutschland, sondern zur PLO, und wer von all dieser

Politisiererei nichts hielt, beschäftigte sich mit israelischen Volkstänzen und
der Zubereitung levantinischer Vorspeisen.

Der Umschwung lässt sich wahrscheinlich datieren. Nach dem Jom-Kippur-
Krieg von 1973 begann Israel seinen fast messianischen Zauber zu verlieren, und
die Auswanderung von Deutschland nach Israel wurde von einer Selbstverständlichkeit

zur ungewöhnlichen Ausnahme. Dafür begann in den jüdischen Gemeinden

der Bundesrepublik die Zahl der noch jugendlichen Rückwanderer aus Israel
zu wachsen. Deren Anteil an der Zahl der prospektiven israelischen Immigranten
war zwar kaum grösser als gleichzeitig unter jungen amerikanischen oder französischen

Juden, die ihr Glück in Israel gesucht und nicht gefunden hatten. In
Deutschland aber trugen diese Rückwanderer zu einem veränderten Klima in den
Gemeinden bei: Die Rede von Israel als einem Ziel für alle jüngeren Juden, dessen

Erreichen alle möglichen Lebensprobleme lösen würde, liess sich nicht mehr
führen. Der anhaltende wirtschaftliche Erfolg der Juden in Westdeutschland, oft
schon von Angehörigen der Nachkriegsgeneration getragen, sorgte für neues
Selbstbewusstsein. Und schliesslich traten sogar die offiziellen Abgesandten des
israelischen Staates kaum noch als Werber für die Auswanderung vor jüngere
Juden, sondern als Repräsentanten eines vielfach bedrohten jüdischen Gemeinwesens,

das die gutgestellten Juden der deutschen Diaspora um Hilfe anging.

Und diese gutgestellten Juden waren jetzt - anders als noch zehn Jahre
zuvor - zum grösseren Teil Menschen, die in Deutschland und mit der deutschen
Sprache aufgewachsen waren. Die wenigsten definierten sich selbst als "deutsche
Juden", aber das änderte nichts an der veränderten sozialen und kulturellen
Wirklichkeit. Die Alternative zum Leben als Jude in einer jüdischen Gemeinde in
der Bundesrepublik war für viele nicht mehr die Auswanderung, sondern der
abrupte oder allmähliche Abschied vom Judentum - die hohe Zahl der Ehen von
Juden mit Nichtjuden vor deutschen Standesbeamten belegt das eindeutig.

6



Gerade auch für das in den Gemeinden organisierte Judentum in Deutschland

war diese Entwicklung Grund genug, die Koffer beiseite zu räumen.
Neubauten von Synagogen seit 1945 hatten oft mehr mit der Grossmannssucht
von Funktionären als mit wirklichen Zukunftsperspektiven der jüdischen
Gemeinden zu tun. Doch Kindergärten und Grundschulen, Kinderheime und sogar
zionistische Jugendorganisationen trugen dazu bei, dass Juden in Deutschland
Wurzeln schlugen. Die weltanschaulichen Inhalte, die in diesen Institutionen
vermittelt wurden, mochten zur Auswanderung drängen, vor allem nach Israel; die
blosse Tatsache, dass derlei jüdische Einrichtungen in den grösseren Städten der
Bundesrepublik entstanden, förderten das Gefühl der Juden, man habe sich jetzt
auf Dauer in Frankfurt, Berlin oder München eingerichtet.

In München, so berichtet ein Mitglied des Gemeindevorstands, mache sich
heute jeder Jude lächerlich, der auf Auswanderung aus Deutschland dränge. Die
Einrichtungen der Gemeinde sind auf Dauer angelegt. Die Alten wissen, dass sie

ihr Leben in Deutschland beschliessen werden, für die mittlere Generation ist die
Entscheidung für das Leben in Deutschland - ein ganz unpathetischer, wesentlich
von materiellen Erwägungen diktierter Beschluss - akzeptierter Teil der eigenen
Biographie. Und die jungen Juden von 1992, deren Urgrosseltern von Hitler
ermordet wurden, sind "Deutsche, ganz normale, langweilige Deutsche", wie ein
Vater berichtet - um im selben Atemzug davon zu erzählen, wie seine Tochter
sich bei einer Chanukkafeier unter Lubawitscher Chassidim begeisterte.

Weil aber die meisten jüdischen Kinder und Jugendlichen in Deutschland
von religiösem jüdischen Leben nur sehr wenig erleben, ist die Frage nach der
Kontinuität des deutschen Nachkriegsjudentums immer noch offen. Weil die
Bindungen an die jüdische Religion schwach sind und die poütischen Bindungen an
Israel konjunkturabhängig, bleibt für viele Juden die Bindung an das historische
Schicksal ihrer Gruppe die Restgrösse, über die sie ihr Judentum definieren und
weitergeben wollen. Die nichtjüdische Öffentlichkeit in Deutschland nimmt Juden
sowieso fast nur als Überlebende des Naziregimes wahr, viele Juden aber auch -
und zwar um so mehr, je weniger sie in ihrem Alltagsleben mit lebendigem Judentum

zu tun haben. Die Auswanderung vieler bewusster Juden bis in den sechziger
und siebziger Jahren hat die jüdischen Gemeinden in vielen Ländern ausserhalb
Israels qualitativ ausgedünnt; und in Deutschland verschärft die Zuwanderung
aus der früheren Sowjetunion gewiss das Problem: In jüdischer Hinsicht haben
diese neuen Mitglieder der deutschen jüdischen Gemeinden sicher nicht viel mehr
gemeinsam als ihre Abstammung, die Furcht vor dem osteuropäischen Judenhass
und Vorbehalte gegenüber dem möglichen Einwanderungsland Israel.

Trotzdem gibt es hinreichend viele "jüdische Juden" in Deutschland, um die
Frage nach ihrer Zukunft zu stellen. Natürlich sind nicht nur Juden, die immer
schon gleichsam am Rand der jüdischen Gemeinden standen, in Deutschland
gebheben. Gewiss: Wenn aufgrund von Erziehung, Überzeugung, individuellen
Lebensumständen das Judentum von Kindheit an nur eine kleine Rolle für die
Persönlichkeit gespielt hat, dann konnte es auch nicht zum Verlassen Deutschlands
motivieren. Dass der Antisemitismus das nicht konnte, haben wir bereits gesehen.
Doch ganz zweifellos sind auch Juden der Nachkriegsgeneration, deren jüdische

7



Lebensorientierung ausser Frage steht, in Deutschland geblieben oder nach
längeren Auslandaufenthalten nach Deutschland zurückgekehrt.

So auch jener Jurastudent, der vor zwei Jahrzehnten den am Dialog mit
Juden interessierten christlichen Deutschen mitteilte, warum seine Heimat nur Israel
sein könne. Er leitet heute eine jüdische Museumseinrichtung in der Bundesrepublik.

So sehr man sich hüten muss, aus einem solchen einzelnen Lebenslauf zuviel
für die kollektive Entwicklung der jüdischen Nachkriegsgeneration abzuleiten:
Jüdische Vergangenheit hat für die intellektuell reflektierende Minderheit unter
den jüngeren Juden in Deutschland heute einen Stellenwert, wie ihn der Staat
Israel in den Jahren nach 1967 besass. Die von nüchterner historischer Forschung
weit entfernte Pathetik, mit der sich etwa der Essener Geschichtsprofessor Dan
Diner seit etwa einem Jahrzehnt mit der Judenpolitik der Nazis befasst, scheint
mir nur so verständlich zu sein.

Wenn Juden, die allesamt nach 1945 geboren sind, sich selbst als Hüter des
Gedenkens interpretieren, trägt das gewiss zum Frieden zwischen den Generationen

innerhalb der jüdischen Minderheit in Deutschland bei. Die Probleme für
den einzelnen Juden wie für die jüdischen Gemeinden sind aber zahlreich und
gross:

- Identifikation mit einer leidvollen Vergangenheit bedeutet eigenes Leiden
und kann Individuen in Probleme stürzen, denen sie intellektuell oder psychologisch

nicht gewachsen sind. Viele Autoren des Sammelbandes «Dies ist nicht
mein Land» gaben unwillkürlich Zeugnis davon, wie schlimm das sein kann.

- Identifikation mit Opfern, deren schreckliches Schicksal mit den eigenen
glücklichen Lebensumständen überhaupt nicht vergleichbar ist, kann zu jener
lächerlichen Anmassung führen, die der französische Jude Alain Finkielkraut in
seinem Buch «Der eingebildete Jude» kritisiert hat.

- Jüdische Heimat ist auch für in Deutschland wieder sesshafte Juden nicht
bedroht, wenn über einem alten jüdischen Friedhof in Hamburg ein Warenhaus
errichtet werden soll, sondern wenn Tel Aviv von irakischen Raketen angegriffen
wird. Und soweit Juden in der ersten Lebenshälfte in Deutschland so etwas wie
eine jüdische Trivialkultur pflegen - Musik, Tanz, Essen - ist die viel eher als
israelisch als osteuropäisch-jüdisch oder gar im Sinne der Vor-Hitler-Zeit deutschjüdisch

geprägt. Die intellektuelle Orientierung auf eine mit dem Tod der Überlebenden

von 1945 unweigerlich aussterbende jüdische Welt ändert daran nichts.
Sie hindert die Juden des Jahres 1992 nur daran, sich selbst zu akzeptieren.

- Jüdische Religion ist zweifellos etwas anderes als der Holocaust-Kult, der
in weiten Teilen Israels und noch mehr der Diaspora ihren Platz einzunehmen
beansprucht. In Deutschland sind es oft gerade die nichtjüdischen Freunde der
Juden, die den Juden ausschliesslich als Opfer des Antisemitismus definieren - nicht
mehr der ewige Mörder Christi, sondern das ewige Opfer Hitlers. Wenn Juden
das akzeptieren, versperren sie sich den Weg zu jeder positiven Selbstdefinition
und fast jeden Zugang zu ihrem eigenen religiösen und kulturellen Erbe. Überdies

mag diese Identifikation für die Kinder von Menschen, die tatsächlich in
Auschwitz waren, psychologisch befriedigend sein. Für die Enkel - und das sind die
wirklich jungen jüdischen Erwachsenen von heute! - ist diese Identifikation eine

Zumutung.

8



Das wirkliche Problem jüdischer Existenz in Deutschland, das durch den
Zustrom der ex-sowjetischen Juden noch verstärkt wird, ist jedoch nicht die
übertriebene oder angemessene Orientierung auf Vergangenes, sondern die jüdische
Orientierungslosigkeit. Wenn sich der Existenzwille der jüdischen Gruppe in
Deutschland nur auf diffuse Angst vor den Vorurteilen der Umwelt und auf
einen angesichts nicht stattfindender Auswanderung wenig authentischen Zionismus

stützt, ist eine neue Verankerung des Judentums in Deutschland mehr als

fraglich: Es ist schwer vorstellbar, dass ein in kultureller und religiöser Hinsicht
entleertes Judentum als Lebensrahmen für eine Minderheit von einem halben
Promille der deutschen Wohnbevölkerung Zukunft hat. Dieses Problem scheint
jedoch nur eine Minderheit der neuen deutschen Juden zu berühren, jedenfalls
nicht die Mehrheit ihrer politischen Vertreter. In der «Allgemeinen jüdischen
Wochenzeitung», dem offiziellen Organ der Dachorganisation der jüdischen Gemeinden,

war im Dezember 1991 das von einer Presseagentur übermittelte Photo eines
Menschen auf der Titelseite grossformatig abgebildet, auf dessen Pullover in
russisch, hebräisch und englisch «Juden für Jesus» zu lesen war. Dazu schrieb die
«Allgemeine»: «Amerikanische Juden zumindest können jetzt ungestört ihre
religiöse Haltung in der (ukrainischen) Hauptstadt Kiew demonstrieren». Kein Wort
in dem achtzeiligen Text nahm auf den für Juden höchst bedenklichen Charakter
dieser «religiösen Haltung» Bezug, kein Wort in den folgenden Ausgaben der
jüdischen Wochenzeitung gab zu erkennen, dass irgendjemandem der Lapsus
aufgefallen war.

Die Juden in Deutschland haben die Koffer, auf denen sie so lange sassen,
weggeräumt. Ausgepackt haben sie die Koffer nicht. Sie waren sowieso fast leer.

9


	Sitzen wir nicht mehr "auf gepackten Koffern"?

