
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

THE CAMBRIDGE HISTORY OF JUDAISM
Volume one: Introduction; The Persian Period, edited by W. D. Davies and Louis Fin-
kelstein, Cambridge University Press, Cambridge 1984, pp. 464.

Verpackungen sind nicht «Schall und Rauch», auch Buchumschläge sind es wohl
nicht. Auf der Rückseite unseres Buches wird für die Cambridge Ancient History
geworben bzw. über die Anlage dieses Werkes informiert, was einen wegen der Ähnlichkeit

der Namen zunächst etwas verwirrt, bevor man dann «erleichtert» feststellt: The
Cambridge History of Judaism ist ein anderes Werk. Aber der Titel verrät wohl den

Anspruch und das Ziel auch dieses Werkes, das auf vier Bände angelegt ist, was wiederum

nur dem «Klappentext» des Umschlags entnommen werden kann: «The four
volumes of The Cambridge History of Judaism cover the history of the Jews from the Exile
in 587 B.C.E. to the codification of the Mishnah, about 250 C. E. Subsequent
volumes deal with (vol. II) the Hellenistic Age, (vol. Ill) the Roman Period from 63 C. E.

to 70 C. E., and (vol. IV) from 70 to 250 C. E., the death of Rabbi and the codification
of the Mishnah». Die Herausgeber wissen natürlich, dass eine «definitive History of
Judaism» nicht möglich ist, streben aber doch eine Art grundlegendes Werk an, das «wirklich

ökumenisch und international» sein soll, wovon die einzelnen Verf. und ihre
Meinungen auch deutlich zeugen. Die Verschiedenartigkeit der Standpunkte wird daher
auch nicht aus- oder gar angeglichen, was einen grossen Vorzug «dieser Geschichte»
ausmacht: sie regt zum Nachdenken und zum Dialog an; auch der Rez. will sich an
diesem Gespräch beteiligen. Schon deswegen ist eine Inhaltsübersicht notwendig, weil ich
zum Miteinanderreden nur einige Probleme auswählen kann.

Die Introduction enthält drei cap.:l The geography of Palestine and the Levant in
relation to its history by Denis Baly; 2 Numismatics by Uriel Rappaport; 3 Calendars
and chronology by Elias J. Bickerman. Danach folgen zehn cap. unter der Überschrift:
The Persian Period: 4 The Persian empire and the political and social history of Palestine

in the Persian period by Ephraim Stern, der auch cap. 5 verfasst hat: The archeology

of Persian Palestine; 6 Hebrew and Aramaic in the Persian period by Joseph Naveh
and Jonas C. Greenfield; 7 The Jewish community in Palestine in the Persian period by
Peter Ackroyd; 8 Prophecy and Psalms in the Persian period by Gunther Wanke; 9 Wisdom

literature in the Persian period by Hartmut Gese; 10 Jewish religious life in the
Persian period by Morton Smith; 11 Persian religion in the Achemenid age by Mary
Boyce; 12 Iranian influence on Judaism: first century B.C.E. to second century C.E. by
Shaul Shaked; 13 The Diaspora: A. Babylonia in the Persian age by M. Dandamayev;
B. The Babylonian captivity by Elias J. Bickerman; C. Egypt, Persian satrapy by Edda
Bresciani; D. The Jews in Egypt by Bezalel Porten; Bibliographies, Index and Chronological

table beschliessen das Werk; der Introduct. ist zudem noch eine Liste der
«Abbreviations» vorangestellt, wobei zu fragen ist, ob diese wirklich so nötig gewesen ist, wo
doch ausführliche Abkürzungsverzeichnisse (z.B. TRE) vorliegen? Sollte nicht auch in
diesen Fragen ein internationaler Standart möglich werden? Also z.B. besser EvTh statt
EvT, ThLZ statt TLZ oder ZThK statt ZTK; die TRE müsste hier nachgetragen werden.

Sollte sich dieses Buch als der erste Band eines häufig benutzten «Nachschlagewerkes»

bewähren, dann müsste der Bibliographie mehr Sorgfalt gewidmet werden:
nachzutragen sind z.B. W. Hinz, Iran 1938; H. H. Schaeder, Das persische Weltreich 1941;
G. Wiessner, Das Reich der Perser 1966; K. Koch: Reichsidee und Reichsorganisation
im Perserreich 1984; zu der General Bibliography on the Persian Period; bei den Maps
fehlt E. Höhne: Palästina. Historisch-archäologische Karte, Göttingen 1979; zu p. 403:

237



H. Donner: Einführung in die Biblische Landes- und Altertumskunde, Darmstadt 1976;
Y. Karmon: Israel. Eine geographische Landeskunde, Darmstadt 1983; Keel, O.-Küch¬
ler, M.-Uehlinger, C.: Orte und Landschaften der Bibel, Bd. I, Zürich 1984; H. Weip-
pert; Palästina in vorhellenistischer Zeit, München 1988; p. 404: Leo Mildenberg: Ye-
hud-Münzen, in: H. Weippert: Palästina, 719ff mit ganz hervorragenden Photos auf den
Tff 22 + 23; p. 405: Y. Meshorer: Ancient Jewish Coinage, New York 1982; p. 426 fehlen

vor allem die Aufsätze von Sigmund Mowinckel, Studien zu dem Buche Ezra-Nehe-
mia I-III, Oslo 1965; M. Saebo: Art. Esra/Esraschriften (Lit.!), TRE X, 374ff; A.H.J.
Gunneweg: Esra, KAT 1985; p. 427: H. Donner: Geschichte des Volkes Israel und
seiner Nachbarn, Teil II, Göttingen 1986; die Bibliographie auf pp. 428ff zu «Prophets
and prophetic texts» müsste vollständig überarbeitet werden; p. 436 (Job): H. H.
Schmid: Wesen und Geschichte der Weisheit, Berlin 1966; L. Schmidt; De Deo, Berlin
1976; H.-P. Müller: Das Hiob-Problem, Darmstadt 1978; O. Keel: Jahwes Entgegnung
an Ijob, Göttingen 1978; V. Kubina: Die Gottesreden im Buche Hiob, Freiburg 1979;
V. Maag: Hiob, Göttingen 1982; M. Weiss: The Story of Job's Beginning. Job 1-2,
Jerusalem 1983; E. A. Knauf: Hiobs Heimat, WdO XIX/1988, 65ff; p. 439: R. Borger: Zur
Chronologie des Darius-Denkmals am Behistun-Felsen, NAWG, phil.-hist. Kl. 1982,
103ff; p. 443: M. D. Coogan, Life in the Diaspora, BA 37/1974, 6ff; Ders. West Semitic
Personal Names in the Murasu Documents, Harvard Semitic Monographs 7, 1976.

In der «Chronological Table» steht aus versehen «Nebuchadnezzar I statt
Nebuchadnezzar II.; für eine zweite Auflage sollte m.E. überlegt werden, ob die Notiz zum
Jahre 587 besser heissen sollte: Jerusalem destroyed; deportation of Judeans to Babylon;

statt der jetzigen Bemerkung, die vor deportation noch ein «mass» setzt, was doch
den Eindruck erwecken muss als ob die Theologie des Chronistischen Werkes unter
dem Motto «das Heil kommt von der Gola» doch stimme; zur Errechnung der möglichen

Daten zu Esra/Nehemia könnten mit Esra 7,8 bzw. Neh 1,1 die dazugehörigen
Bibelstellen angegeben werden. So weit also die Inhaltsübersicht. Legt man das Buch aus
der Hand, bleiben viele Fragen, die geweckt zu haben zu den Vorzügen eben dieses
Buches gehören; einige meiner Fragen will ich nennen:

I. Was heisst History of Judaism? Was Judentum? Beginnt mit der sog. Restauration
unter Esra und Nehemia wirklich die Geschichte des Judentums, was doch auch
impliziert, dass die Geschichte des Volkes Israel hier zuende ist? Die Zugehörigkeit zum
Judentum entscheidet sich nunmehr an der Thora; ist also eine theologische Frage;
gilt das nicht ebenso für Israel? Ist nicht auch «Israel» eine theologische Grösse, so
dass man sogar umgekehrt sagen könnte: es gibt wohl ein Volk Stamm) Juda und
ein Volk Stamm) Ephraim, aber eben kein «Volk Israel»?! Wenn es so sein sollte,
dann gehörte zu der Geschichte Israels auch die Geschichte des Judentums als der
Geschichte des auserwählten Volkes, zu dem man eben durch Erwählung gehört.

2. Offen bleibt das chronologische und theologische Verhältnis von Esra und Nehemia
zueinander; sollte der Erlass der Königs Arthahsastha in Esra 7,12ff nicht der Hi-
storia, sondern der Theologia zuzuschreiben sein, dann ist es historisch doch wohl
wahr, dass Nehemia vor Esra in Jerusalem gewesen ist, d.h., jenes «siebte Jahr» von
Esr 7,8 bezöge sich dann auf Artaxerxes II. und Esra wäre erst 398 ins Land gekommen;

ebenso ungelöst ist die Frage: welches Buch hat er als Thora mitgebracht: ist die
dät Gottes ebenso Gesetz wie die dät des Königs? (cf Esr 7,26), d.h. dass die Thora,
die Esra mitbringt auch «Ruhe und Ordnung» bringen muss, was wiederum messiani-
sche und territoriale Forderungen über die «Provinz Jehud» hinaus ausschlösse; dies

spitzt sich mir zur Frage zu: Hat Esra als Thora den Pentateuch oder das Deuterono-
mium «mitgebracht»?

238



3. Wäre es nicht besser auch innerhalb der alttestamentlichen Theologie vom «Persischen

Zeitalter» statt von der «nachexilischen Zeit» zu sprechen? Innerhalb der
Geschichtsschreibung geschieht dies doch schon (cf dazu die Geschichten von HJ. Donner

einerseits und S. Herrmann und M. Noth andererseits); könnte es nicht sein, dass
ein Terminus «nachexilisch» eine theologische Wertminderung unbewusst ausdrückt
und fördert, die dazu verführt, alles «nachexilische» weniger ernst zu nehmen?

Es könnte sein, dass die Persische Periode die theologische wichtigste Zeit Israels

gewesen ist...
Gerhard Begrich

Julius H., Schoeps/Arno Herzig/Hans Otto Horch (Hrsg.), MENORA. Jahrbuch für
deutsch-jüdische Geschichte 1991, München 1991 (Piper, 419 S., 19,80 DM).

Menora heisst ein neues Jahrbuch für deutsch-jüdische Geschichte, das vom
Duisburger Salomon Ludwig Steinheim-Institut 1991 zum zweiten Mal herausgegeben worden

ist.
Es präsentiert ein weitgespanntes Spektrum der deutsch-jüdischen Beziehungsgeschichte,

wie allein schon die ausgewählten Themenschwerpunkte zeigen: Emanzipation
und Assimilation, deutsches Judentum in Palästina, deutsch-jüdische Kultur und jüdische

Lokal- und Regionalgeschichte in Westfalen.
Dem Institut ging es bei der Herausgabe des Jahrbuchs nicht nur darum, die komplizierten

und widersprüchlichen Beziehungen zwischen jüdischen und nicht-jüdischen
Deutschen zu dokumentieren, die als Vorgeschichte des Holocaust zu verstehen sind.
Aufgezeigt werden sollten auch die Phasen des fruchtbaren Miteinanders und die Vielzahl

produktiver Leistungen der Juden in Deutschland in Literatur, Kunst und Philosophie,

in den Natur- und Gesellschaftswissenschaften, in Wirtschaft und Politik. Insofern
wurde auch ein Schwerpunkt auf eine deutsch-jüdisch-liberale Weggemeinschaft gelegt,
die in der so notwendigen Debatte um die Ereignisse, die mit dem Trauma Auschwitz
verbunden sind, doch etwas weniger Aufmerksamkeit gefunden hat.

In der zweiten Ausgabe von Menora finden sich Beiträge eines international
zusammengesetzten Autorenteams von dreizehn Wissenschaftlern, die einen repräsentativen

Eindruck vom Forschungsstand der deutsch-jüdischen Geschichte vermitteln.
Inhaltlich geht es um die Legende des ewig wandernden Juden (A. A. Bäleanü), die
christlich-jüdische Ehe im 19. Jahrhundert (H. Lange), den Intellektuellen Gabriel Riesser
(G. Arnsberg), den Briefwechsel zwischen Karl Barth und Hans-Joachim Schoeps (G.
Lease), Theodor Herzl und die «Araberfrage» (B. Schäfer), die Ansiedlung deutscher
Juden in Palästina (J. Reinharz), Namensänderungen deutschsprachiger Einwanderer in
Palästina (G. + J. Toury), Beethoven und die hebräische Liturgie (P. Gradenwitz),
Ludwig Geiger (H. D. Holzhausen), Ruth Rewald (D. Krüger), jüdische Leser und
jüdisches Lesepublikum im 18. Jahrhundert (G. Och), die antijüdischen Ausschreitungen in
Geseke und Störmede im Jahre 1844 (M. Naarmann) und die Reintegration der
jüdischen Bevölkerung des Kreises Herford nach 1945 (N. Sahrkage).

Dem Jahrbuch fehlt ein Literaturteil oder eine kommentierte Bibliographie zur
Darstellung des aktuellen Forschungsstandes. Ansonsten kann Menora als ein längst
überfälliges und vielversprechendes Projekt angesehen werden - den nächsten Ausgaben
sieht man mit Spannung entgegen.

Armin Pfahl-Traughber

239



Corbach, Dieter: DIE JAWNE ZU KÖLN. Zur Geschichte des ersten jüdischen
Gymnasiums in Rheinland und zum Gedächtnis an Erich Klibansky, 1900-1942. Gedenkbuch

zur Ausstellung im Historischen Rathaus der Stadt Köln. ISBN 3-921232-42-2,
Scriba Verlag Köln 1991, 304 Seiten, ca. 80 Abbildungen, DM 18.-.

«Jawne» nennen die Gründungsmitglieder 1919 das erste jüdische Gymnasium im
Rheinland. Mit diesem Namen ihres Schulwerkes wollen sie an jenes Jawne im Land
Israel erinnern, das nach der Zerstörung Jerusalems als erstes geistiges Zentrum das
Judentum vor dem Untergang bewahrte.

In Zeiten fortschreitender Assimilation wird mit der Gründung der Jawne eine
hervorragende Bildungseinrichtung für Kinder orthodoxer jüdischer Familien geschaffen.
Ihr erster Schulleiter, Rabbiner Dr. Emanuel Carlebach, hat mit schweren finanziellen
Problemen zu kämpfen, in denen sich vor allem innerjüdische Auseinandersetzungen
zwischen Orthodoxen und Liberalen spiegeln; letztere betrachteten zunächst den Aufbau

eines eigenen Bildungswerkes als höchst überflüssig.
1929 überträgt man die Schulleitung dem erst 29jährigen Dr. Erich Klibansky aus

Breslau, der die Einrichtung zum Vollgymnasium ausbauen kann und unter hohem
persönlichen Einsatz die Geschicke während der NS-Zeit lenkt, als die Schule mehr zur
Zufluchtsstättejüdischer Kinder und Jugendlicher wird. 1939 gelingt die Übersiedlung von
130 Schülern mit ihren Lehrern nach England. Mit den übrigen Schülern wird der
Unterrichtsbetrieb bis zum Herbst 1941 fortgesetzt, dann muss die Schule schliessen.

Am 20.7.1942 werden mit der Familie Klibansky fast die gesamte Kölner jüdische
Jugend und die noch in der Stadt gebliebenen Lehrkräfte mit ihren Familien nach
Minsk deportiert und ermordet.

Es ist D. Corbach gelungen, eine Fülle von Materialien aus aller Welt zusammenzutragen

und mit einfühlsamen Erläuterungen zu versehen; darüber hinaus sind alle
Abschnitte der Schulgeschichte mit Einführungstexten versehen, die die hohe Sachkompetenz

des Autors bezeugen.
Ein Teil der Ausstellungsmaterialien ist im Gedenkbuch abgebildet, sonst informieren

knappe Hinweise über deren Inhalt; der Gesamteindruck wird dadurch nicht
beeinträchtigt.

Dieses Buch ist mehr als ein üblicher Ausstellungsbegleiter; es soll - und dies ist es

auch - ein Gedenkbuch sein, ein «Denk-Mal» für all die, denen kein Denkmal gesetzt
wurde, denen selbst die Grabstätte verwehrt wurde, den vielen namenlosen Kindern und
ihren Lehrern, nicht zuletzt Erich Klibansky, der Hunderte rettete, aber sich selbst und
seine Familie nicht.

Siegrun Wipfler-Pohl

Schwarz-Gardos, Alice VON WIEN NACH TEL AVIV, LEBENSWEG EINER
JOURNALISTIN, ISBN 3-88350-717-2, Gerlingen 1991, 240 Seiten, 28,- DM.

Die gebürtige Wienerin Alice Schwarz-Gardos, derzeit leitende israelische Redakteurin

der einzigen deutschsprachigen Tageszeitung, den «Israel Nachrichten», schildert
in packender Weise ihren Weg aus Bratislava nach Palästina. Dabei gewährt sie dem
Leser Einblick in das gutbürgerliche Milieu der 30-er Jahre in der ehemaligen
Donaumonarchie. Entgegen vielen Zeitgenossen und selbst den nächsten Angehörigen, erkennt
sie relativ frühzeitig die tödlichen Gefahren, die von Hitler und den Nationalsozialisten
ausgehen. Sie bricht ihr Medizinstudium ab, um einen «praktischen Beruf» zu ergreifen;
allerdings soll sich die «Umschichtung» zur medizinischen Laborantin später als
unbrauchbar erweisen. Nach dem «Anschluss» Österreichs bedrängt sie die zögernden
Eltern, so rasch wie möglich nach Palästina auszuwandern, ehe die Falle zuschnappt, nach

240



einer abenteuerlichen Überfahrt erreicht die Familie schliesslich Palästina und muss
feststellen, dass es nicht das Land ist, in dem «Milch und Honig» fliessen, dennoch eine
«Heimstätte», in der man mit gleichermassen Betroffenen, fernab vom Naziterror,
überleben kann. Jahrelang dauerte der Existenzkampf, ehe Alice Schwarz-Gardos litera-
rischjournalistisch tätig werden kann. Ermutigt durch Arnold Zweig, unterstützt durch
Max Brod, beginnt sie, Romane, Kinderbücher und Anthologien in deutscher Sprache
zu veröffentlichen. Sie selbst versteht sich als Anwalt der «Jekken», jener deutschsprachigen

Einwanderer, die sich in keiner der beiden Landessprachen recht zu Hause fühlen.

Es ist eine aussterbende Generation, so sieht es auch Alice Schwarz-Gardos.
Siegrun Wipfler-Pohl

Herbert Frohnhofen (Hg.): CHRISTLICHER ANTIJUDAISMUS UND
JÜDISCHER ANTIPAGAN1SMUS. Ihre Motive und Hintergründe in den ersten drei
Jahrhunderten. Verl. Steinmann & Steinmann, Hamburg 1990 (206 Seiten, 62.- DM).

Der schmale Band enthält die 11, teilweise überarbeiteten und erweiterten Referate
eines interdisziplinären wissenschaftlichen Symposiums der Kath. Akademie Rabanus
Maurus in Wiesbaden-Naurod von 1988. Hinter dem spannenden Thema und der
Abstimmung der Vorträge stand wohl eine durchdachte Planung. Hier wurde Entscheidendes

auf den Punkt gebracht, und es bleibt zu wünschen, dass das Problem «christlichen
Judaisierens als Antipaganismus» nicht aus dem Auge verloren wird. Es scheint mir
weniger «die Unfähigkeit» des spätantiken Judentums gewesen zu sein», neue Geistesströmungen

zu integrieren», «die zur Entzweiung mit dem Christen» beigetragen hat (so
Thoma), sondern eher die tiefsitzende Erfahrung, dass eine zu weitgehende Öffnung
eine unkalkulierbare «Paganisierung» zur Folge hat. Das schmerzliche «Nein» des Jdt.
zur (heiden-) «christlichen Lösung» verlöre, gerade im Kontext von Rom 11,25ff, seine

positive, kritisch-korrigierende Warnfunktion. Diese kann bis zum «Ende» offenbar nur
in der durch eine besondere Erwählung bedingten «Absonderung» durchgehalten werden.

Von daher erscheint der letzte Satz im letzten Beitrag von Ernst Bammel «Die Zeugen

des Christentums» als ein geradezu geplanter Abschluss: Von Augustin ausgehend
wird Bismarck mit dem Satz zitiert: «Sollten die Juden aussterben, so bin ich überzeugt,
dass dies für den Fortbestand des Christentums eine ungünstige Prognose wäre.»

Einführend behandelt G. Stemberger «Die Juden im römischen Reich: Unterdrückung

und Privilegierung einer Minderheit», womit der Rahmen der Handlungsspielräume
erhellt wird. - C. Thoma befasst sich mit «Die Christen in rabbinischer Optik: Heiden,

Häretiker oder Fromme?» Zu beachten bleibt, «dass die Rabbinen das Christentum

vor der Konstantinischen Wende offenbar nur als Judenchristentum, d.h. als eine
missliebige jüdische Abfallbewegung sporadisch wahrnahmen». Das sich später «stark
antijüdisch exponierende Heidenchristentum betrachteten sie überwiegend als
Nachfolgesituation der heidnisch-römischen Okkupationsmacht» - mit der Folge des Verdachtes

auf «Häresie». Nach einer Darstellung des «Rabbinischen Ketzersegens» (auch be-
zgl. der «nosrim») wird festgestellt, dass «die mündliche Tora die eindeutigste
Trennungslinie zwischen Juden und Nichtjuden» ist. Die Vorstellung, man hätte damals
gemeinsam gegen die Gnosis «eine geistige Koalition» eingehen können, um das
Spannungsfeld zu entkrampfen, halte ich für wenig realistisch. Der leider viel zu früh verstorbene

J. Blank hatte der Frage nach dem Antijudaismus im NT nachzugehen: «Anfang
der Nazoräersekte bis zum Ende des zweiten Tempels». Wie recht hat er doch: «Der
jüdisch-christliche Dialog krankt m.E. häufig daran, dass man dem NT Probleme
unterschiebt, die dort entweder noch gar nicht vorkamen oder anders vorkommen als in spä-

241



teren Zeiten». - «Man projiziert die eigenen Vorurteile auf das NT zurück.» Interessant
einmal zu sehen, was alles schon «vor Paulus» gegeben war, und dass für die Zeit vor
dem Ende des Zweiten Tempels weder von einem «Antisemitismus der Christen» noch
von einer generellen Christenfeindschaft der Juden gesprochen werden könne. Die Wende

zu den Heiden (P. «gesetzesfreies Evangelium») habe nur zusätzliche Probleme
gebracht.

Am bewegendsten für mich war der Beitrag von P. Fiedler: «Das Israel Gottes im
NT - die Kirche oder das jüdische Volk?» Hier wird sozusagen theologisch «Tacheles»
geredet: Vom «Angriff der Paulus auf das jüdische Selbstverständnis» und davon, dass

es das «Grundanliegen der exegetischen Arbeit ist, P. als Menschen einer bestimmten
Zeit und kirchengeschichtlichen Situation ernst zu nehmen», sowie dass dies aus-
schliesst, «dass wir uns so auf ihn berufen, als spräche er direkt zu uns heute». P. bietet
keine Systematik und deshalb auch keine «Rechtfertigungs-Lehre». Die Widersprüche

bei P. dürften auch nicht als «Dialektik» verklärt werden. «Die entscheidende Wende
des P.» kommt mit Rom 9-11 (unter Hinweis auf 15,14-33!), was F. in allen Widersprüchen

zu anderen P.-Aussagen herausarbeitet. Er hält P. zugute, «dass er mit einer viele
Jahrhunderte fortexistierenden Kirche nicht rechnete» und dass seine Aussagen lediglich

dazu dienen, «das für ihn bestehende Dilemma zu verdecken»: sowohl an dem
Glauben an die Erwählung des jüd. Volkes durch Gott als auch an seiner
Rechtfertigungsbotschaft festzuhalten. «In der christologischen Ausdeutung der Hl. Schrift (hat
er) Grenzen zu respektieren!» Abschliessend werden unter kritischer Auseinandersetzung

mit einzelnen Theologen «Folgerungen für das Verhältnis Kirche-Israel» gezogen
und erklärt, dass nicht der Gal sondern der Rom «der hermeneutische Schlüssel für sein

theologisches Denken» sei. «Ekklesiologisch wird P. durch "eine Absolutsetzung der
Kirche" einseitig ausgelegt und somit verfehlt.» In dem «Nebeneinander von Kirche
und Israel» geht es um «Partizipation» der Heidenkirche an der Erwählungsgeschichte
Israels.

«Gemeinsamkeiten in der Antijüdischen und antichristlichen Polemik in der Antike»

werden von H. R. Seeliger vorgestellt.

H. Gützow befasst sich mit den «Sozialen Gegebenheiten der Trennung von Kirche
und Synagoge und die Anfänge des christlichen Antijudaismus», ein lange Zeit vernachlässigtes,

aber wichtiges Kapitel.

Eine wesentliche Abrundung bringt R. Kampling: «Neutestamentliche Texte als
Bausteine der späteren Adversus-Judaeos-Literatur», die in erster Linie zur Identitätsbildung

an die christliche Gemeinde gerichtet war.

W. Bienert erinnert an «Markion,» dem die Kirche nicht mit einer Gegenthese
geantwortet hat «sondern in einer Rückkehr zum ursprünglichen Text des Paulus in
Verbindung mit einer breiteren apostolischen Uberlieferung und der Einbeziehung des
AT».

Zwei sich ergänzende Beiträge machen an Origines beispielhaft deutlich, dass - bei
allen Vorbehalten - primitiver Antijudaismus unter Christen nicht sein musste: Caroline
P. Bammel beleuchtet dies vom Römerbrief-Kommentar her und H.-J. Vogt vom
Matthäus-Kommentar und der Schrift Contra Celsum.

Wir wären auch heute gut beraten, würden wir -mit Origines - die Kritik, die P.

gegen die Juden anbringt, gleichermassen an die kirchliche Adresse richten.

Ein umfassendes Personen- und Sachregister erschliesst das sehr empfehlenswerte
Buch vorbildlich.

Hans L. Reichrath

242



Siegfried Hermle: EVANGELISCHE KIRCHE UND JUDENTUM - STATIONEN
NACH 1945. Verl. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1990 (422 Seiten, 98.- DM).

Diesem dringend notwendig gewesenen umfassenden Buch liegt die Diss, des Verf.
von 1988 (Uni Heidelberg) zugrunde. Nicht nur, dass dieses bis zum Jahre 1950 (Erklärung

der EKD-Synode in Berlin-Weissensee) reichende Werk erstmals für diesen
Zeitraum auf vollständige Wiedergabe der massgeblichen Ereignisse und Erklärungen im
Bereich der EKD abzielt und mit grosser innerer Beteiligung spannend geschrieben ist.
Dem Verf. gelang es auch, aus der heutigen fortgeschrittenen theologischen Position,
die er unmissverständlich zu seinem Ausgangsstandpunkt macht, die Personen und
Ereignisse von damals in ihrer jeweiligen Eingebundenheit und Belastetheit fair, aber auch
kritisch darzustellen, sodass auch der heutige, eine Lösung suchende Leser grossen
Gewinn daraus ziehen kann. Es ist eine überaus gründliche Arbeit, auch was die Auswertung

der Quellen und Literatur anbelangt, doch man hat nie den Eindruck, mit
wissenschaftlich (womöglich noch im üblichen Diss.-Stil) aufbereiteten «Belegen» traktiert zu
werden. Es ist in einer Rez. unmöglich und würde der Arbeit auch kaum gerecht werden,

alle die «Stationen» aufzuzählen, die abgehandelt werden. Dieses Buch sollte man
von der ersten bis zur letzten Seite auf sich wirken lassen.

Schwerpunkte der Darstellung sind: Die Lage der Rasseverfolgten im «Dritten
Reich»; die politische Entwicklung, die Ernährungslage und die Hilfe der Israelitischen
Kultusgemeinden für ihre Glieder nach 1945; die diakonische Hilfe für ehemalige
rasseverfolgten Christen; Ansätze eine Aufarbeitung des christl.-jüd. Verhältnisses und die
«Judenfrage» in kirchlichen Erklärungen nach 1945.

Das Bild, das die Evang. Kirche in Deutschland vor, nach und trotz der Stuttgarter
«Schulderklärung» in den ersten fünf Nachkriegsjahren abgibt, ist einerseits typisch und
nicht anders zu erwarten gewesen. Andererseits ist im Rückblick aber auch wieder
erschütternd zu sehen, wie lange die EKD-Kanzlei das Problem einer klaren Aussage über
die Schuld der Christen gerade an den Juden (Auch den Judenchristen) taktierend vor
sich hergeschoben hat, u.a. mit Hilfe des «Deutschen Evangelischen Ausschusses für
Dienst an Israel», der sich - Gott sei Dank - bald eigenständig und aktiv entfaltet hat
und vor allem nicht dem Drängen weiter Kreise und massgeblicher Persönlichkeiten
nachgab, die organisierte Judenmission zur Schlüsselfrage und zum Hauptanliegen werden

zu lassen. Es war dieser Ausschuss, der 1948 die erste Begegnung mit jüdischer
Beteiligung (Leo Baeck!) zustandebrachte. Doch auch dieser Ausschuss hat «nie in aller
Offenheit sein Verhältnis zur Judenmission» geklärt. Der Autor in diesem Zusammenhang

zu der Erklärung des «Evangelisch-Lutherischen Zentralvereins für Mission unter
Israel» von 1945: «In der Kirche wurde eine falsche Theologie, eine der Bibel nicht ge-
mässe Sicht Israels vertreten».

Wie zuvor so auch danach waren es nur ganz wenige, die alsbald einen anderen
Kurs steuern wollten und, wenn auch sehr langsam, begriffen, dass das Verhältnis von
Juden und Christen anders gesehen werden muss, nicht nur wegen der fürchterlichen
Verbrechen an den Juden und der unglaubwürdig gewordenen und immer noch unbuss-
fertigen Kirche, nicht nur auch wegen der schoflen Ausgrenzung der Judenchristen,
sondern aus theologischen Gründen. Es sollen hier weiter keine Namen genannt werden -
der Verf. hat sie genannt!

Schauderhaft, wenn der damalige Leiter des Hilfswerkes der EKD, ein ehemaliger
«Widerständler», erklärt, die «Christen aus Israel müssten sich ihr Christentum etwas
kosten lassen», oder wie die «First Hebrew Christian Synagogue» in Los Angeles ihre
Unterstützung fast erpresserisch davon abhängig machte, dass die Judenchristen eigene
Gemeinden bilden müssen und sich nicht der Kirche anschliessen dürfen, oder wie die
«Arbeitsgemeinschaft für Lutherische Judenmission», die eng mit dem «Zentralverein»
zusammenarbeitete, in Lagern für Displaced Persons ihre Fürsorgetätigkeit taktisch mit

243



der Judenmission koppelte: «Nur hier wurden die Liebesgaben nicht um ihrer selbst willen

gegeben» und «die Fürsorge... gewissermassen als "Sprungbrett" zu Juden und
Judenchristen übernommen; als die Kontakte hergestellt waren, wurden sie wieder an die
Innere Mission zurückgegeben.»

Das ganze Buch ist durchzogen von der blamablen Erkenntnis, dass lange Zeit
vermutlich noch weniger oder gar nichts gelaufen wäre, hätten nicht ökumenische Kreise
Druck ausgeübt! Das gilt auch für die sog. Stuttgarter Schulderklärung, die kein Wort
zur JudenVernichtung enthielt und der man sich um diverser kirchlicher Vorteile wegen
nicht verschliessen konnte. Es war auch der bald nach Kriegsende wieder ausbrechende
Antisemitismus, von dem auch viele Kirchenleute nicht frei waren, der die Diskussion
weitertrieb.

Sehr aufschlussreich ist das Kapitel über das Zustandekommen des «Wortes zur
Judenfrage» des Bruderrates der EKD im April 1948 in Darmstadt (S. 315 ff.). Dieser
Ablauf und das Verhalten der beteiligten Personen ist - positiv und negativ - exemplarisch

für damals! - Wenn der Autor in seinem «Ausblick» einen Namen besonders
hervorhebt, so mit vollem Recht: Adolf Freudenberg, «ohne den wohl vieles eine ganz
andere Entwicklung genommen hätte; ja es ist kaum übertrieben zu sagen, dass ohne ihn
die "Judenfrage" in der Deutschen Evangelischen Kirche nicht einmal in dem Masse
zum Thema geworden wäre, wie es tatsächlich geschah» (F. war u.a. Generalsekretär
der Ökumen. Flüchtlingskommission; von Hause aus Jurist, hat er den Theologen den
Weg gewiesen, der gegangen werden musste).

Aus Sicht der «Judaica» erfreulich zu sehen, dass der «Verein der Freunde Israels»
bzw. die «Schweizer Evangelische Judenmission» Basel in puncto Judenmission damals
schon vieles anders gesehen hat und nicht alles mitgemacht hat (abgesehen vielleicht
von den aus heutiger Sicht merkwürdigen Missionsaktivitäten des in Württemberg
tätigen Pfr. Burgstahler in DP-Lagern von Ostjuden, wo man u.a. die Juden auf messiani-
sche Stellen des AT. hinzuweisen und ihnen die Erfüllung dieser Weissagungen in Jesus
Christus deutlich zu machen suchte), vielmehr energisch für die Judenchristen Partei
ergriffen hat und mit Paul Vogt, dem Präsidenten des Schweizer Hilfswerkes für die Bek.
Kirche in Deutschland, der Auffassung war, «dass die "Judenfrage" die Bewährungsfrage

und die Gerichtsfrage für das Christentum» ist. (Nach der Lektüre des Buches
lässt sich jedenfalls sagen, dass die heutige «Stiftung für Kirche und Judentum» den

richtigen Weg eingeschlagen hat.)
Ausser einem ausführlichen Quellen- und Literaturverzeichnis enthält der Band ein

nützliches Personenregister mit biographischen Angaben.
Hans L. Reichrath

Wolfgang Stegemann (Hg.): KIRCHE UND NATIONALSOZIALISMUS. Verlag W.
Kohlhammer, Stuttgart u.a. 1990 (176 Seiten, 36.- DM).

Der 50. Jahrestag der «Reichspogromnacht» 1938 war mit einem besonderen
Schub zur Auseinandersetzung auch mit der Rolle bzw. dem Versagen der Kirchen
verbunden, so auch an der Kirchlichen Augustana-Hochschule Neuendettelsau, die im
Wint. Sem. 1988/89 eine Vortragsreihe veranstaltete, die in vorliegendem Sammelband
dokumentiert ist.

Der Erlanger Kirchenhistoriker Berndt Hamm befasst sich klärend und unter
zahlreichen Stichworten mit «Schuld und Verstrickung der Kirche», und zwar als «Vorüberlegungen

zu einer Darstellung der Erlanger Theologie» in der NS-Zeit.
Altbischof Kurt Scharf wurde die schwierige Aufgabe zuteil, als ein «Ehemaliger»

über «Die Bekennende Kirche, ihr Erbe, die Verpflichtung aus ihrer Geschichte» zu re-

244



den. Ob er allerdings mit seiner Korrektur der weit verbreiteten Ansicht, die Kirche von
damals «sei deutsch-national gewesen, sie sei im Grunde aber auch antisemitisch gewesen»,

recht hat, ist mir sehr die Frage. Auch seine Erklärung, warum in der Barmer
Theologischen Erklärung «die Frage der Verfolgung der Juden und der Judengesetzgebung

nicht vorkommt», überzeugt mich nicht, zumal der von ihm geschilderte und letztlich

gescheiterte Versuch D. Bonhoeffers und Heinrich Vogels, im März 1935 auf der
Zweiten Bekenntnissynode der Altpreussischen Union in Dahlem klare Aussagen dazu
zu machen, dass das Heil über den Juden Jesus Christus von den Juden kommt, eher
das Gegenteil belegt. Interessant auch die dokumentierte anschliessende Diskussion
über dieses Referat.

Der Leipziger Kirchenhistoriker Kurt Maier spricht sehr kritisch und eingehend
«Zum Gegenwartsstand der historiographischen Diskussion» der «Endlösung der
Judenfrage» und ihrer Verbindung zur Evang. Kirche, unter Einschluss theologischer
Aspekte des Holocaust, auch innerhalb des Judentums.

Johannes Dantine, Systematiker aus Wien, stellt «Ekklesiologische Überlegungen
im Bedenken von Geschichte» in Österreich von 1938-1988 an: «Busse der Kirche?» Es

ist zwar richtig, «dass jede theologische Rede von Sünde, Schuld und Busse bestimmt ist
von der Gewissheit der Vergebung auf Grund des stellvertretenden Leidens und Sterbens

Christi», ob dies aber angesichts des schier ungebrochenen kirchlichen Triumphalismus

gegenüber den Juden und des theologischen Grundbeitrages der Kirche zu einer
«Endlösung der Judenfrage» nicht zur «billigen Gnade» werden könnte, sei zumindest
angedeutet.

Der Historiker Jochen-Christoph Kaiser, Spezialist für die Geschichte der Inneren
Mission im Dritten Reich, schildert in Grundzügen die Entwicklung von «Diakonie und
Eugenik im Dritten Reich». Die auch heute noch gegebene Präsenz jener Epoche
begründet er so: «Das Übermass an Inhumanität und kriegerisch-mörderischer Dynamik
dieser 12 Jahre sind der Grund dafür.» Er warnt davor, «die Vergangenheit endlich
ruhen zu lassen» und jetzt schon zu «historisieren»!

Für den Fortgang des christlich-jüdischen Dialogs besonders wichtig und ertragreich

ist das abschliessende Referat des Neutestamentiers Wolfgang Stegemann, Neuen-
dettelsau: «Christliche Judenfeindschaft und Neues Testament.» Er fragt rückhaltlos
auch nach der gegenwärtigen Rolle der christlichen Religion für die Genese des
Antisemitismus, der kirchlichen Verkündigung, der wissenschaftlichen Ausbildung der Pfarrer
und Religionslehrer sowie der Theologieprofessoren, indem er phasenweise die kirchliche

Reaktion auf den Holocaust beschreibt, die bahnbrechende Wirkung des Buches

von R. Ruether «Nächstenliebe und Brudermord» darstellt und «die Begründung aus
der Schrift» problematisiert. Auf das Beispiel «Das christliche Urteil von der jüdischen
Werkgerechtigkeit» geht er näher ein und nimmt Stellung zu den Positionen R.
Bultmanns und U. Wilckens. Seine Auseinandersetzung mit der paulinischen Gegenüberstellung

von «Glauben» und «Werke des Gesetzes» enthält die wichtige Feststellung, dass
diese «vor allem im Kontext des Themas der eschatologischen Rechtfertigung» steht.
Paulus geht es auch «nicht wie Luther um die Frage, wie ich einen gnädigen Gott
bekomme». Mit K. Stendahl: «(Die) Lehre von der Rechtfertigung aus Glauben (hat)
ihren theologischen Kontext in seinen Gedanken über die Beziehung zwischen Juden
und Heiden», und d.h.: Die «Heiden, die an den Herrn Jesus Christus glauben, brauchen

nicht erst Juden zu werden...» Völlig richtig betont er auch - gegen die wohl am
meisten verbreitete Meinung -, dass Paulus das Gesetz gar nicht als Heilsweg versteht.
Hinzufügen möchte man: Wie auch das Judentum im grossen und ganzen seinen
Toragehorsam nicht als «Heilsweg» i.S. einer Heilsgarantie verstanden hat und versteht,
sondern als notwendigen Bestandteil seiner Erwählung und des Bundes. Die antijüdische

Polemik des NT. entstammt dem «Prozess der Ablösung von der Mutter, dem Ju-

245



dentum, im Interesse der eigenen Identität der Tochter, dem jungen Christentum» -
doch in der ewigen Negation der Mutter zeigt sich eine gewisse «Unreife und Ich-Schwäche»

der Tochter. Die Lektüre dieses Sammelbandes kann nur empfohlen werden!
Hans L. Reichrath

SALOMON SULZER-KANTOR, KOMPONIST, REFORMER. Katalog zur
Ausstellung des Landes Vorarlberg, Leitung Bernhard Purin, Bregenz 1991. (Land Vorarlberg,

143 S. III.).
Von verschiedenen Aspekten her werden Leben und Umwelt Salomon Sulzers

(1804-1890), eines Begründers der modernen jüdischen Liturgie, beleuchtet. B. Purin
erforschte die Vorfahren der Familie, K. H. Burmeister die jüd. Gemeinde Flohenems
(Vorarlberg) zu Lebzeiten Sulzers, K. Lohrmann behandelt den Status der Juden in
Österreich zwischen 1848 und 1867, W. Pass stellt ihn als Komponisten, Th. Dom-
browski als Kantor dar. Die Ausstellung bot zugleich dem Land Vorarlberg Gelegenheit

zur Selbstrepräsentation; sie wurde in Wien, London und New York gezeigt.
Die Besonderheit der Biographie Sulzers ist, dass er als Neuerer vom Lande stammte.

Sonst gilt ja die ländliche - auch die jüdische - Gesellschaft als ausgesprochen
konservativ. Seine Heimatgemeinde Hohenems (unweit des Bodensees) befand sich damals
in ihrer Blüte. Wir erfahren von einer 1813 ins Leben gerufenen Lesegesellschaft, die
sich aus Pädagogen und jüngeren Handelsangestellten zusammensetzte. Vielleicht mag
dieser Hintergrund den Sinn Sulzers für das Mögliche im Bereich der Neuerungen der
kantoralen Vortragsweise erklären. Auf alle Fälle bildete er mit Isaak Noa Mannheimer,

dem «Prediger», in Wien ein talentiertes und einflussreiches Paar. Sulzers Stil soll
sogar auf die jüdischen Gemeinden osteuropäischer Grossstädte wie Warschau und
Odessa gewirkt haben, was anderen Modernisatoren des deutschsprachigen Raums
verwehrt blieb.

Es ist das Verdienst der Ausstellung und dieser Publikation, auf die fast vergessene
Persönlichkeit Sulzers und insbesondere auf seine Herkunft aus dem österreichischen
Vorarlberg hingewiesen zu haben. Dabei fallt es nicht ins Gewicht, dass ein Autor den
Singular des hebräischen Wortes «Meschorerim» nicht kannte (S. 87), ein Blick in den
Band IV/1 Sp. 128 des jüd. Lexikons hätte ihn eines besseren belehren können.

Uri R. Kaufmann

Kramer, ThomasISiegrist, Dominik: TERRA. EIN SCHWEIZER FILM KONZERN
IM DRITTEN REICH, Zürich 1991 (Chronos Verlag. 128 S.).

Ein Mosaikstein in der noch wenig erforschten Geschichte wirtschaftlicher
Verflechtungen von Schweizer Firmen mit dem Dritten Reich bildet diese reich illustrierte
Arbeit. Man mag sich erklären, weshalb die «geistige Landesverteidigung» im Tonfall
und Stil nicht unbeeinflusst von der «Blut und Boden» - Ideologie nationalsozialistischer

Provenienz war. Hier liegen nun aber erstmals Belege vor, dass eine private
Schweizer Firma beide gleichzeitig betrieb.

Die in der Zürcher Baubranche tätige Familie Scotoni kaufte 1930 den deutschen
Filmkonzern TERRA auf. Auf diese Weise wurden NSDAP-Propagandafilme zu einem
Geschäftszweig dieser Schweizer Unternehmerfamilie. Als Beispiel mag man «Blutendes
Deutschland» von Johannes Häusler anführen. Wilhelm Teil wurde in einem anderen
Film als «der grosse Führer» dargestellt. Der Starflieger des NS-Regimes, Ernst Udet,
erschien in «Wunder des Fliegens» als strahlender Held auf Schweizer Gletschern, während

auf dem Flügel seiner Maschine das Hakenkreuz prangte. Im Film «Reiter von
Deutsch-Ostafrika» verherrlichte man die ehemalige Kolonialbewegung. Joseph Goebbels

liess der Firma für diesen «staatspolitisch wertvollen» Film dreihunderttausend

246



deutsche Reichsmark anweisen. Der Ausstieg der Familie aus diesem Geschäft erfolgte
nur aus wirtschaftlichen Gründen und erst im Verlauf des Jahres 1935. Die Autoren
werfen die Frage auf, ob durch die Dreharbeiten in der Schweiz Geld zur Unterstützung
von Sympathisanten des NS-Regimes in die Schweiz floss.

Auch wenn nicht jedes Produkt der TERRA von der veröffentlichten Meinung
geschätzt wurde - die Neue Zürcher Zeitung lehnte die Verfilmung des «Fähnleins der 7

Aufrechten» als grossdeutsch ab - wurde doch auf einen publikumswirksamen Bereich
der schweizerisch-deutschen Wirtschaftsbeziehungen zur Zeit des Nationalsozialismus
Licht geworfen.

Uri R. Kaufmann

Kamis-Müller, Aaron: ANTISEMITISMUS IN DER SCHWEIZ 1900 - 1930. Zürich
1990, (Chronos-Verlag) Diss.phil.I. Zürich 547 + 22 S.

Nach der Arbeit von Friedrich Külling («Bei uns wie überall?», Zürich 1977) über
den Zeitraum von 1866 bis 1900 und vielen Schriften über die NS-Zeit blieb die Spanne
zwischen 1900 und 1933 ausgeklammert. Von der Berichterstattung des Israelitischen
Wochenblattes für die Schweiz ausgehend, stellt A. Kamis antisemitische Äusserungen
aus vielen Bereichen der Schweizer Gesellschaft dar: Armee, Behörden, judenfeindliche
politische Organisationen, Vereine, Bücher und ausgewählte Presseorgane sowie die
Umgangssprache werden berührt. Besonders wertvoll ist die Berücksichtigung von
Einbürgerungsakten: eine Quelle, die bis jetzt erst Marc Perrenoud für Neuchätel ausgewertet

hat. Erschreckend ist dabei festzustellen, dass die eidgenössischen Behörden schon
1910 Anträge von Juden auf das Bürgerrecht mit einem «J», später mit einem roten
Davidsstern-Stempel kennzeichneten: Die infame Kennzeichnung der Pässe deutscher
Juden hatte einen Vorläufer!

Rahmenbedingungen der jüdischen Existenz in diesem Zeitraum werden hier
erstmals behandelt. Während betreffend des Stereotyps gegen Ostjuden viel neues Material
bearbeitet wird, räumt der Autor der Haltung der Kirchen (239-241) und ihrer Publizistik

(271) nur wenig Platz ein. Der Anhang enthält Material, das einer Geschichte der
Juden in der Schweiz zu dieser Zeitepoche nützlich sein wird. Wertung und Analyse
greifen allerdings etwas kurz.

Uri R. Kaufmann

Werner Bergmann!Rainer Erb (Hrsg.): ANTISEMITISMUS IN DER POLITISCHEN
KULTUR NACH 1945, Opladen 1990 (Westdeutscher Verlag, 348 S„ 54 DM).

Der Holocaust bedeutete für den Antisemitismus eine Zäsur. Seine Diskreditierung
als politische Ideologie, sein Weiterleben als privates Vorurteil, seine Verknüpfung mit
der NS-Geschichte, die Gründung des Staates Israel u.a. führten zu einem Wandel in
seiner Form und seiner Dynamik. Neben dem Weiterleben traditioneller Gruppenvorurteile,

deren öffentliche Äusserung moralisch geächtet werden, die aber als latenter
Antisemitismus feststellbar weiterbestehen, muss von einem «sekundären» Antisemitismus
gesprochen werden, der aus dem Wunsch nach «Vergangenheitsbewältigung» entsteht.

Von diesen Annahmen ausgehend organisierten Werner Bergmann und Rainer Erb
für das Berliner Zentrum für Antisemitismusforschung in Zusammenarbeit mit der
Werner-Reimers-Stiftung im März 1988 eine mehrtägige Konferenz. In historisch-systematischer,

soziologisch-analytischer und empirischdemoskopischer Weise gingen dabei
die aus den verschiedensten Wissenschaftsdisziplinen stammenden Referenten auf Fragen

nach dem Antisemitismus in der politischen Kultur der Nachfolgestaaten des «Dritten

Reiches» ein. Die Beiträge zu der Konferenz liegen nun in Buchform vor und zeigen

247



Perspektiven einer an neueren theoretischen und methodischen Einsichten der
Sozialwissenschaften orientierten interdisziplinären Antisemitismusforschung auf.

Die insgesamt 16 Beiträge wurden von den Herausgebern in vier Teile eingegliedert.

Zunächst geht es um die Frage nach der Kontinuität und Diskontinuität des
Antisemitismus. Danach werden Analysen von Meinungsumfragen in der Bundesrepublik
und im internationalen Vergleich vorgestellt. Den Schwerpunkt des Bandes bilden die
Beiträge zur kollektiven Verarbeitung des Antisemitismus, die für bestimmte Zeiträume,
Bevölkerungsteile, Institutionen und Ereignisse näher untersucht werden. Abschliessend
geht es um die gesellschaftliche Rolle der Juden im Nachkriegsdeutschland.

Damit wird ein ausgezeichneter Überblick zu methodischen und inhaltlichen Fragen

der modernen Antisemitismusforschung geliefert. Kritisch angemerkt werden kann
nur, dass sich manch einer der Autoren in soziologischen Theoriegebäuden etwas
verzettelt.

Armin Pfahl-Traughber

Stefan RoltrbacherlMichael Schmidt, JUDENBILDER. Kulturgeschichte antijüdischer
mythen und antisemitischer Vorurteile, reinbek bei Hamburg 1991 (Rowohlt-Verlag,
441 S„ 26,80 DM)

Judenfeindschaft und Antisemitismus sind Phänomene von langer Dauer, auch
heute noch dienen sie als kultureller Code im öffentlichen Diskurs. Ausgehend von dieser

Erkenntnis haben sich der Judaist und Historiker Stefan Rohrbacher und der
Literaturwissenschaftler Michael Schmidt mit der Traditions- und Wirkungsgeschichte
antijüdischer Mythen und antisemitischer Vorurteile beschäftigt.

In ihrem «Judenbilder» betitelten umfangreichen Werk behandeln sie im einzelnen
die Stereotypen: «Schacher» und «Wucher», «Antichrist» und «Brunnenvergifter», die
«Weisen von Zion» und den «ewigen Juden», «Ritualmord» und «Hostienfrevel» und
die Renaissance all dieser Vorstellungen, die «Barbarei längst verflossener Jahrhunderte»,

Ende des 19. Jahrhunderts/Anfang des 20. Jahrhunderts sowie das Einmünden dieser

Mythen und Vorurteile in den «wissenschaftlichen Antisemitismus» als politischer
Kitsch.

Bei dem Buch handelt es sich allerdings um keine auf Vollständigkeit bedachte
Gesamtdarstellung antisemitischer Vorurteile, vielmehr arbeiten die Autoren mit
ausgewählten Fallbeispielen, stellen diese ausführlich dar, interpretieren und bewerten sie.

Dadurch gelingt es Rohrbacher und Schmidt, die Rezeption judenfeindlicher Mythen
anschaulich darzustellen. Allerdings ergeben sich aus dem gewählten methodischen
Verfahren auch Probleme: Unklar bleibt, wie repräsentativ entsprechende Fälle für die
allgemeine gesellschaftliche Stimmung oder für die Ausrichtung in einem bestimmten
ideologischen Lager waren. Leider fehlt auch eine allgemeine Theorie zur Kulturgeschichte
antisemitischer Vorurteile. Trotz dieser Defizite beeindruckt das Werk durch die aus
Archivfunden heraus dargestellten Fallstudien.

Armin Pfahl-Traughber

Wallerstein, Susanne, ALLE MEINE JAHRE - Erinnerungen 1910-1988, ISBN 3-924
532-08-7, Dagmar Dreves Verlag, Rosengarten (Tötensee) 1989, 26,50 DM.

Susanne Wallerstein, 1910 bei Dresden geboren, durchlebt als «Halbjüdin» die NS-
Zeit in Deutschland. Ihr jüdischer Vater, ein bekannter Bankmann und Hypothekenmakler,

kann der Familie einen gutbürgerlichen Lebensrahmen bieten. Die Mutter
erzieht ihre beiden Töchter Susanne und Marianne christlich, lässt sie taufen und konfir-

248



mieren. In der wirtschaftlich gesicherten und musisch orientierten Atmosphäre des

christlich-jüdischen Elternhauses kann Susanne Wallerstein ihre musikalischen Begabungen
entfalten; eine begonnene Ausbildung kann sie jedoch nicht abschliessen. 1933 heiratet sie trotz
aller Widerstände den «arischen» Apotheker Arthur Pietzke. Durch die Ehe mit einem
«Arier» bleibt sie zwar vor Haft und KZ verschont, dennoch verbringen beide die Jahre bis

zum Kriegsende 1945 unter steter Bedrohung in verzehrender Angst. Allen Belastungen
zum Trotz bleibt A. Pietzke treu an der Seite seiner «nichtarischen» Frau. Susanne Wallerstein

versucht in diesem Buch «Alle meine Jahre», ihrem Mann einen späten Dank
abzustatten. Die Autorin ist nicht an grossen politischen Zusammenhängen interessiert, wichtig
sind ihr die Alltagserlebnisse, die sie in schlichter Weise darstellt.

Siegrun Wipßer-Pohl

249


	Rezensionen

