
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Traumatisierte Überlebende in einem unbeteiligten Staat : zu Jurek
Beckers Romanen Der Boxer und Bronsteins Kinder

Autor: Müller, Heidy M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Traumatisierte Überlebende
in einem unbeteiligten Staat

Zu Jurek Beckers Romanen Der Boxer und Bronsteins Kinder

von Heidy M. Müller

JAKOB PETUCHO WSKI ZUM GEDENKEN,
ELIZABETH PETUCHOWSKI

IN FREUNDSCHAFT ZUGEEIGNET

Da die Wirkung der Gewalt, der die meisten Konzentrationslagerinsassen in
extremer Weise ausgesetzt waren, das Dasein der überlebenden Opfer noch viele
Jahre nach dem Krieg in nachhaltiger Weise prägte, wurde durch die öffentliche
Diskussion über die Modalitäten von «Wiedergutmachungs»-Zahlungen diese
Problematik schon in den fünfziger Jahren einer breiteren Öffentlichkeit
bekannt.1 Nur selten kommt das Thema jedoch in der neueren deutschen Erzählprosa

zur Sprache, sei es wegen der Unkenntnis - beziehungsweise des Mangels
an Informationsbedürfnis - seitens vieler nichtjüdischer Autoren, sei es wegen der
Scheu Betroffenener vor der Selbstpreisgabe und vor der Auseinandersetzung mit
kaum erträglichen Erinnerungen. Umso mehr Beachtung verdienen die Romane
Der Boxer (1976) und Bronsteins Kinder (1986) von Jurek Becker. Becker, der
infolge seiner eigenen biographischen Ausgangslage2 mit der existentiellen Not
überlebender Konzentrationslagerhäftlinge vertraut ist, hat in diesen Werken
Personen der Kriegs- wie auch der Nachkriegsgeneration beschrieben, die an Symptomen

leiden, für die sich in der sozialpsychologischen und medizinischen Literatur

der Ausdruck «Überlebendensyndrom» (bzw. Survival-Synd rom eingebürgert

hat. Im folgenden sollen die Protagonisten der beiden Werke unter dem
Gesichtspunkt kommentiert werden, inwiefern die haftbedingte psychische Schädigung

- das S'Mrv/vßZ-Syndrom - ihre Aktivitäten wie auch das Verhalten ihrer Kinder

in der Nachkriegszeit beeinflusst. Hierbei ist die besondere Situation der
Juden in der DDR zu berücksichtigen.3 Da die Leidenssymptome generationsspezifisch

sind, werden die Vertreter der älteren und der jüngern Generation separat
betrachtet.

Heidy Margrit Müller ist Research Associate beim Belgischen Nationalfonds zur
Förderung Wissenschaftlicher Forschung, N.F.W.O., Brüssel, und Privatdozentin an der
Universität Basel.
Adresse: Universiteit Gent, Vakgroep Duits, Blandijnberg 2, 9000 Gent, Belgien.

226



Erwachsene Verfolgungsopfer

Die beiden Väter, Arno (alias Aron) Blank in Der Boxer und Arno Bron-
stein in Bronsteins Kinder, tragen nicht nur ähnliche Namen, sondern haben auch
sonst viel miteinander gemeinsam. Beide haben als Juden eine längere
Konzentrationslagerhaft erlitten und überlebt, während viele ihrer Verwandten ermordet
wurden. Beide sind nach dem Krieg «den Deutschen» gegenüber sehr miss-
trauisch und tendieren zur Selbstisolation.

Beide Männer leben in der DDR, in einem Staat, der Leute, denen
Kompromittierung während der Zeit des Nationalsozialismus nachgewiesen werden konnte,

hart bestrafte, der jedoch jegliche Mitverantwortung für die Vergangenheit
ablehnte und die eigenen Ahnen nicht etwa (unter anderem auch) in den deutschen
Nationalsozialisten, sondern in den Nichtjuden unter den Widerstandskämpfern
gegen diese sah. Jurek Becker analysiert indessen nicht etwa die offizielle
Selbstinterpretation der DDR, sondern beschränkt sich darauf, wiederholt das
unüberwindliche Misstrauen der beiden erwachsenen Protagonisten gerade auch gegen
die Deutschen in ihrer unmittelbaren Umgebung und gegen die offizielle
Rechtssprechung anzudeuten. Keiner der beiden denkt daran, sich aktiv am Aufbau der
DDR-Gesellschaft zu beteiligen.

Beide leiden unter Identitätsproblemen wegen ihrer jüdischen Abstammung.
Bei Arno Blank ist dies besonders deutlich: Er verändert nach dem Kriegsende
seinen jüdischen Vornamen in einen deutschen, mit dem er in seiner Umgebung
weniger auffallt. Überdies verjüngt er sich um die sechs Lebensjahre, die er im
Lager verloren hat. Weder Arno Blank noch Arno Bronstein wollen als Juden
betrachtet werden4. Sie betrachten die Zugehörigkeit zum Judentum als Folge
einer Willensentscheidung, wie sie beispielsweise einer freiwilligen Konversion zum
Katholizismus zugrundeliegt. Hierbei opponieren sie nicht nur gegen eine rassistische,

sondern gegen jegliche biologische oder doktrinäre Definition des Judeseins.
Für massgeblich erachten sie einzig den Willen des einzelnen; es handelt sich um
ein aufklärerisch-humanistisches Konzept. Aron Blank rechnet es sich als
didaktisches Verdienst an, aus seinem Sohn keinen Juden gemacht zu haben.
Nichtkonfessionelle Komponenten des Jude-Seins werden von den erwachsenen
«jüdischen» - beziehungsweise erklärtermassen «nichtjüdischen» - Protagonisten in
Abrede gestellt. Deren Selbstverständnis zeugt von grossem Autonomiebedürfnis
und von der Hochschätzung der Entscheidungskraft des Individuums. Es bringt
sie aber unweigerlich in Konflikt mit den Denk- und Verwaltungskategorien ihrer
Umgebung, die kollektive Einteilungskriterien verwendet. Jeder der beiden
beantwortet öffentliche Anspielungen auf sein Judentum auf seine Weise: Aron Blank
wird wütend oder ängstlich. Arno Bronstein lehnt das Ansinnen eines Leidensgenossen,

sich durch die Selbstdeklaration als «Opfer des Faschismus» im Sinne
einer «Wiedergutmachung» materielle Vorteile zu verschaffen, empört ab5. Für die
skrupulöseren unter den erwachsenen «jüdischen» Romangestalten ergibt sich ein
chronischer Identitätskonflikt aus der Tatsache, dass sie in der Vergangenheit als
«Juden» verfolgt waren und jahrelang mit der Ermordung rechnen mussten und
dass sie dafür in der Gegenwart - in einem Staat, der die Mitverantwortung für
die Judenverfolgung durch die Nationalsozialisten ablehnt, auch wenn nicht alle

227



ehemaligen Aufseher und SS-Leute «im Westen» leben - zwar kaum eine moralische

oder ideelle Genugtuung erhalten, wohl aber materielle Vorteile beantragen
können, sofern sie sich selbst einer Kategorisierung unterwerfen, welche die
traumatisierende Vergangenheit mit der Gebärde eines Gnadenerlasses in die
Gegenwart hinein verlängert6.

Arno Blank und Arno Bronstein sind starken Stimmungsschwankungen
unterworfen und greifen zum Alkohol, wenn sie ihrer Probleme nicht mehr Herr
werden. Ihr Verhalten kann dabei stets als Nachwirkung eines traumatischen
Schocks infolge der Pervertierung der vertrauten sozialen Ordnung während der
Inhaftierung und Misshandlung im Konzentrationslager gedeutet werden, auch
wenn nicht ganz auszuschliessen ist, dass ihre psychische Labilität noch andere
Ursachen haben könnte. Was Arno Blank über die Nachwirkungen der Lagerhaft

in der Nachkriegszeit mitteilt, gilt in der Romanwelt für alle Betroffenen:
Du musst nicht denken, so ein Lager ist von einem Tag auf den andern zu Ende.
Schön war das. Wirst befreit, gehst raus, und alles ist vorbei. So ist es leider nicht,
ihr stellt euch das viel zu einfach vor, das Lager läuft dir hinterher. Die Baracke

verfolgt dich, der Gestank verfolgt dich, der Hunger verfolgt dich, die Schläge verfolgen
dich, die Angst verfolgt dich. Die Würdelosigkeit verfolgt dich und die Kränkung.
[...] Von draussen sieht es aus wie normales Leben, in Wirklichkeit sitzt du noch im
Lager, das in deinem Kopf weiterexistiert.1

Noch Jahre nach der Befreiung der Lagerinsassen sind Beckers Protagonisten

Gefangene der zur Zeit der Lagerhaft gültigen mörderischen Gesetze der
damaligen Verfolger.

Die Spätfolgen des Lageraufenthaltes Verfolgter sind schwer und nachhaltig,
wenn auch für die Umwelt nicht unbedingt leicht erkennbar. Bei seinen
Kommentaren zur sozialpsychologischen Spezialliteratur über das ShmraASyndrom
hebt S. Tyrangiel die folgenden Problemkomplexe als Hauptschwierigkeiten im
Nachkriegsdasein überlebender ehemaliger Lagerhäftlinge hervor8:

- die Gefahr, sich nicht mehr selbständig zurechtfinden zu können, sondern
beispielsweise jahrelang in Auffanglagern steckenzubleiben;

- ein Angstsyndrom, das sich «in Form von chronischer Überbesorgtheit [...] und
Katastrophenerwartung»9 äussern könne;

-das Andauern eines «pathologischen» Trauerprozesses; einen Zustand chronischer

Depression, wobei psychosomatische Beschwerden vorkommen können;

- «Berührungsangst»; Schweigen über die traumatisierende Vergangenheit nicht
nur seitens der Opfer, sondern auch seitens früherer Täter, Mitläufer und
sonstiger Überlebender in der Umgebung der früheren Konzentrationslagerhäftlinge.

Festgestellt wurde bei einigen früher Verfolgten ausserdem eine lähmende
Fixierung auf die Beschäftigung mit der eigenen Vergangenheit;

- das Verlangen, die bisherige Identität abzulegen oder sie - beispielsweise durch
eine Namensänderung - zu vertuschen;

- die Erkenntnis, dass die Hoffnung auf ein Wiedersehen mit der Familie und der
vertrauten Umgebung trügerisch war und unerfüllbar bleiben wird;

- Schuldgefühle wegen des eigenen Überlebens.

Abgesehen von den hier an letzter Stelle erwähnten beiden Komponenten
des von Tyrangiel beschriebenen Überlebenden-Syndroms, von denen in der Ro-

228



manwelt höchstens transformierte Spuren10 auszumachen sind, weisen die beiden
erwachsenen jüdischen Protagonisten Varianten aller erwähnten Kennzeichen
auf:

- Zwar ist weder Arno Blank noch Arno Bronstein je aus haftbedingter
Entscheidungsscheu in einem Auffanglager steckengeblieben, doch neigen beide Männer
dazu, die Initiative anderen zu überlassen. Für Arno Blank gilt dies in besonders

hohem Masse. Er lässt sich beispielsweise bei der Anstellung von Marks
Pflegerin als Haushälterin von vagen, oft widersprüchlichen Impulsen treiben
und beklagt sich dann, wenn sein Handeln oder Zögern Folgen zeitigt, gerne als

Opfer der Strategien anderer11.

- Das Angstsyndrom ist bei beiden Verfolgungsopfern stark ausgeprägt und wird
offensichtlich schon durch geringfügige Anlässe reaktiviert: Blank befürchtet
bei jeder sich abzeichnenden Bedrohung gleich den Ausbruch eines weiteren
Pogroms: wenn er unerwarteterweise von jemandem berührt wird, wenn der
Sohn von einem Schulkameraden verprügelt wird, und sogar, wenn in Ost-Berlin

Arbeiter demonstrieren.12 Seine Angst bewirkt eine krasse Verzerrung der
Wahrnehmung, groteske Missverständnisse und Urteile von gedankenloser
Grausamkeit: So begrüsst er beispielsweise die Niederschlagung des Juni-Auf-
standes durch Panzer wie zuvor schon die Abwerfung einer Atombombe auf
Hiroshima als erfreulicherweise erfolgreichen Versuch, (potentiell antisemitische)

Ausschreitungen zu unterdrücken und die wünschenswerte «Ruhe»
wiederherzustellen13. - Bronstein, der aus der Sicht seines mit ihm zeitweilig
verfeindeten Sohnes beschrieben wird, scheint zwar tatkräftiger und weniger
weltfremd zu sein als Arno Blank, doch lassen sein Suchtverhalten wie auch die
Umstände seines Todes14 auf krampfartige Angstanfalle schliessen.

- Beide Protagonisten leiden an Depressionen. Bei Arno Blank steigert sich die
chronifizierte Verstimmung zu einer lebensgefährlichen organischen Erkrankung,

bei Arno Bronstein intensiviert sie sich bis zu dem plötzlich eintretenden
Tod.

- Schon gleich nach seiner Entlassung aus dem Lager wird Arno Blank mit der
«Berührungsangst» der Mitmenschen konfrontiert: Man verstummt in seiner
Nähe und muss offensichtlich erst lernen, den Anblick eines ausgemergelten,
vor kurzem noch diskriminierten Lagerinsassen zu ertragen und die befohlene
«Umwertung» der bis vor kurzem gültigen Wertmasstäbe vorzunehmen. Über
ihre schrecklichen Erlebnisse im Konzentrationslager sprechen Blank und
Bronstein auch auf Befragung hin kaum; nur unter anderen ehemaligen
Häftlingen wird - womöglich auf jiddisch, in der Sprache vieler jüdischer Opfer -
über die Kriegsvergangenheit geklagt. Scham, Stolz, Schmerz und Angst vor
neuerlicher Verletzung durch Unverstand oder Böswilligkeit der allfalligen
Zuhörer motivieren das Misstrauen der früher Verfolgten und Misshandelten
mehrfach. Fatalerweise trägt es allerdings dazu bei, da sich die ohnehin grosse
Kluft zwischen Betroffenen und (angeblich oder tatsächlich) «Unwissenden»
noch vergrössert.

Im Verhältnis der beiden Väter zum Sohn bewirkt das Schweigen über die
persönliche Kriegsvergangenheit wie auch über die eigenen Konflikte mit dem
Leben in der DDR eine dauerhafte Entfremdung. Wenn Arno Blank sich im Ge-

229



spräch mit seinem Sohn aus didaktischen Gründen zu einem «Boxer» umdichtet,
der sich gegen Angriffe zur Wehr setzen konnte, projiziert er - bei völligem
Desinteresse an dem Staatswesen, in dem er sich aufhält - ein ähnliches Wunschbild auf
seine Jugend wie die DDR, die sich als Gründung und Aufenthaltsort kämpferischer

Gegner des Nationalsozialismus betrachtete, auf ihre Vorgeschichte. Er ist
sich aber der Umdichtung seiner Vergangenheit bewusst. Seinen Sohn versucht er
zur Wehrhaftigkeit im Falle eines Angriffs zu erziehen, indem er ihn einen Boxkurs

besuchen lässt; auf den Sohn wird der kompensatorische Wunsch projiziert,
im Notfall zurückschlagen zu können und sich als der Stärkere zu erweisen.
Paradoxerweise hat die Wehrbereitschaft allerdings tödliche Folgen für denjenigen,
dessen Schutz sie galt - und zwar in beiden Werken: Der zum «Boxer» erzogene
Sohn Arno Blanks verliert als junger Mann im israelisch-arabischen Sechstagekrieg

das Feben; Arno Bronstein stirbt plötzlich, während er vergeblich versucht,
dem von ihm und zwei Feidensgenossen gefangengenommenen Aufseher mit
Gewalt ein Schuldgeständnis abzunötigen. So hat der Traum von der Wehrhaftigkeit

fatale Folgen, so wie er realisiert wird.
Anhand seiner Protagonisten exemplifiziert Becker nicht nur die Situation

von Überlebenden der Judenverfolgung in der DDR, sondern zugleich auch die
missliche Fage von «Dissidenten» in einem Staat, der Auflehnung gegen die
offizielle Doktrin mit vernichtenden Massnahmen ahndet. Die Wehrhaften vermögen

nichts an der misslichen Situation zu ändern; ihr Widerstand führt höchstens

zur Selbstzerstörung oder zur Schädigung ihrer Angehörigen. In beiden Romanen

«siegt» eine tief pessimistische Haltung über die aufklärerisch-emanzipatori-
schen Wunschvorstellungen der Figuren15. Das tragische Ende der Romanhandlung

versinnbildlicht auf drastische Weise die paradoxe Feidenssymptomatik von
Verfolgten, die die Katastrophe überlebt haben, sie aber infolge schwerer
Traumatisierung bis zum eigenen Tod weiterinszenieren müssen.

Die jüngere Generation

Im Feben Arno Blanks wie auch Arno Bronsteins ist eine der wichtigsten
Bezugspersonen das Kind, das einige seiner ersten Febensjahre fern von den
Eltern in einer lebensbedrohenden Situation verbringen musste. Mark Berger16
(*1939), der einen mehrjährigen Aufenthalt im Konzentrationslager überlebt, und
Elle Bronstein (*1935), die unter unbekannten, aber allem Anschein nach
traumatisierenden Umständen zur Kriegszeit gegen Entgelt bei einem Bauern
Unterschlupf gefunden hat, haben offenkundig schwer Schaden genommen.
Während bei Mark in den Jahren nach der Befreiung zunächst vor allem ein
(reversibler) Zustand extremer Unterernährung sowie eine (kompensierbare)
Verzögerung der Entwicklung konstatiert wird, leidet Elle noch zu Beginn der siebziger
Jahre an Bewusstseinstrübungen und Verhaltensstörungen, deren Genese höchstens

erahnt, nicht aber rekonstruiert werden kann, zumal die Zeugen ihrer
Kriegsvergangenheit schweigen oder nur fragmentarisch Bericht erstatten17. Elle
ist seit vielen Jahren in einer Irrenanstalt interniert, weil sie immer wieder unbe-

230



kannte Leute anfällt und verletzt. Bei der Darstellung ihrer Situation dominieren
antipsychiatrische Tendenzen; durch die Darstellungsweise und die Aura, welche
die trotz zeitweiliger Aggressivität angelische Frauengestalt in den Augen der
anderen Hauptpersonen des Romans besitzt, entsteht der Eindruck, es handle sich

um ein besonders intelligentes, ausserordentlich sensibles Geschöpf, das sich nicht
zu Kompromissen mit der Vergangenheit und der Gegenwart habe verleiten
lassen, sondern im «Wirrenhaus»18 vor der - nach wie vor - destruktiven Welt der
«Gesunden» Zuflucht gesucht habe.

Für ihren Vater ist Elle eine geradezu charismatische Gestalt, der er sich
zutiefst verbunden fühlt und bei der er öfters Trost sucht. Elle scheint dem Vater
allerdings andere Personen vorzuziehen. Auch Arno Blank (in Der Boxer) wird in
seiner symbiotischen Anhänglichkeit an seinen erwachsenen Sohn schwer
enttäuscht. Beide Väter sehen sich als Opfer der Liebesverweigerung durch den
Menschen, an den sie sich am stärksten gebunden fühlen. (Marks Weggang aus
der DDR trifft Arno Blank nicht etwa wegen Marks Republikflucht oder seines

Engagements für den Staat Israel schwer, sondern weil er sich seines [früheren]
Lebenszwecks beraubt fühlt.)

In die Gefühlswelt der ihre Väter enttäuschenden «Kinder» Mark und Elle
wird in den beiden Romanen nur sehr beschränkt Einblick geboten. Gleichwohl
wird deutlich, dass beide unter den verfolgungsbedingten Komplexen ihrer Väter
zu leiden haben. Mark Blank und Elle Bronstein werden von ihren Vätern - die
Mütter sind früh ums Leben gekommen - in analoge Rollen manövriert: Sie sind

Kultobjekte, deren Wohl dem Vater zu einem der wichtigsten Anliegen wird; sie

haben Stellvertreter von dessen besserem Ich zu sein oder zu werden. Beide «Kinder»

lösen sich aber vom Lebensbereich ihres Vaters: Während Elle die Aufnahme

in eine Anstalt für Geisteskranke zulässt oder herbeiführt, setzt sich Mark ins
Ausland ab, um schliesslich als Zionist nach Israel zu ziehen. Dabei verwirklichen
die beiden jungen Menschen allerdings nicht nur eine Trennung vom Vater,
sondern paradoxerweise zugleich transformierte Wunschvorstellungen ihres Vaters:
Mark stirbt im Sechstagekrieg, in militanter Defensive, einer Haltung, zu der ihn
der Vater in seiner Angst vor neuerlichen Pogromen anleiten wollte; Elle entzieht
sich dem Zwang zur strikten Anpassung an die Normen ihres gesellschaftlichen
Umfelds (in der DDR), indem sie in eine Krankheit flüchtet, bei der - wenn auch
in strenger Isolation - etwas Narrenfreiheit behauptet werden kann. Als Anstaltsinsassin

kann sie es sich sogar erlauben, ihren Aggressionen gegen potentielle
frühere Judenverfolger von Zeit zu Zeit freien Lauf zu lassen, indem sie irgendeinen
erwachsenen Passanten anfallt und ihm das Gesicht zerkratzt. Der Preis dieser
«Freiheit» ist allerdings die Dauerinternierung.

In der Romanwelt handeln die (erwachsenen) Kinder gleichsam als Stellvertreter

nach Impulsen, die von ihren Vätern sowohl erteilt als auch gehemmt worden

sind. Sie nehmen die «Überlebensschuld», die bei der Elterngeneration nicht
offenkundig manifest wird19, auf sich; dabei agieren sie nach Impulsen, die von
ihren Vätern sowohl erteilt als auch gehemmt worden sind. Womöglich noch
deutlicher als bei Elle Bronstein und Mark Blank ist dies bei Hans Bronstein, Elles

jüngerem Bruder, der mehrere Jahre nach dem Kriegsende geboren wurde.

231



Das Verhältnis zwischen Hans Bronstein und seinem Vater ist distanziert bis
feindselig und wird öfters von Krisen erschüttert, während die Beziehung des
Adoleszenten zu ausserfamiliären Autoritätspersonen und zum Staat von
widerstandsloser Anpassung gekennzeichnet ist. Vater und Sohn halten ihre wichtigsten

Probleme voreinander geheim. Beider Gefühle füreinander sind sehr ambivalent.

Unbewusst folgt der Sohn indessen Verhaltensschemata, die auf traumatische

Erlebnisse seines Vaters zurückzuführen sind. Sowie in seinem Bekanntenkreis

etwas über Juden oder das Judentum ausgesagt wird, verwickelt sich der
junge Bronstein - der sich nicht als Juden betrachtet - unweigerlich in Widersprüche.

Seine Identifikationsschwierigkeiten werden manifest, sowie ein Mitschüler
ihn unter Berufung auf die im Duschraum des Schwimmbades geltenden
Vorschriften dazu veranlassen will, sich ganz zu entblössen. In diesem Augenblick
wird die vom Vater vermittelte traumatisierte psychische Grunddisposition
aktiviert: Hans glaubt einem potentiellen «Aufseher» gegenüberzustehen und tut das,
was sein Vater im Konzentrationslager im Interesse seines Überlebens hat unterlassen

müssen: Er schlägt zu. Dank den in den siebziger Jahren in der DDR
geltenden Auffassungen, wonach Juden (sofern es sich nicht um Zionisten oder
sonstige «Staatsfeinde» der DDR handelte) vor Antisemitismus zu schützen seien,
wird er nicht bestraft. Als unfreiwilliger Stellvertreter seines Vaters handelt der
Junge ausserdem auch in der Schlusszene des Romans, wo er, um den
gefangengehaltenen Aufseher zu befreien, da die von ihm selbst beschafften Werkzeuge
nicht genügen, resignierend den Schlüssel zu den Handschellen des Häftlings aus
der Hosentasche des toten Vaters herausholt.20

Hans Bronsteins Verhalten entspricht in mehrfacher Hinsicht dem Profil,
das S. Tyrangiel von Kindern Überlebender umrissen hat: Der Junge neigt -
beispielsweise bei dem erwähnten Konflikt mit einem Mitschüler im Schwimmbad21
- zur «Verzerrung der Realität in Form mangelnder Differenzierung zwischen
Phantasie und Wirklichkeit»22. Er hat nicht nur Identitätskonflikte, sondern
auch «Probleme mit Schuldgefühlen, Aggressionen und bei der Überich-Entwicklung,

insbesondere im Zusammenhang mit der Äusserung von Feindseligkeit und
Trennungswünschen gegenüber den Eltern»23. Zur Erschwerung seiner Situation
tragen widersprüchliche Signale seines Vaters bei, der Hans nicht an seinem
Innenleben teilhaben lassen will, sondern ihn einerseits provokativ als einen Kindskopf

behandelt, andererseits von ihm erwartet, dass er sich wie ein Erwachsener
um die gemeinsame Haushaltung kümmere. Auch die «psychotisch anmutende
Konkretisierung der Verfolgten-Vergangenheit»24 in Hans' Realitätswahrnehmung

ist kennzeichnend für die Leidenssymptomatik von Kindern Überlebender.
Sowie er - beispielsweise bei der Verfilmung fiktiver Verfolgungsszenen aus der
Kriegszeit25 oder in der erwähnten Schwimmbad-Episode - mit Imaginationen
von Nichtjuden über Juden konfrontiert wird, lässt er sich dazu provozieren, als
betroffenes Opfer zu reagieren, obwohl er sich gegen jede externe Festlegung auf
das Judesein verwahrt, indem er postuliert, dass die Zugehörigkeit zum Judentum
einzig vom Willensakt des betroffenen Individuums abhänge. Doch kann er
selbst als «Nichtjude» nicht vermeiden, dass er die Welt als Kind eines früher
verfolgten «Juden» wahrnimmt und, stellvertretend für den Vater, defensiv oder
aggressiv auf vermeintliche und tatsächliche Bedrohungen reagiert.

232



Im Laufe weniger Tage verliert Hans beide Vatergestalten, die sein Leben

zuvor bestimmt haben; ausser seinem Vater stirbt auch Walter Ulbricht, dessen

Bild während seiner Jugendjahre in allen Schulzimmern präsent gewesen war.
Während des darauf folgenden Trauerjahres versinkt der Jugendliche in Passivität

und Demotivation. Ähnlich wie Arno Blank (in Der Boxer) lebt er als ein
Gefangener seiner Innenwelt in einem Staat, dessen Grenzen nicht nur seinen

geographischen, sondern auch seinen geistigen Spielraum erheblich einschränken.
Dass seine in Romanform dargebotenen Erinnerungen gleichwohl Dimensionen
eröffnen, die über die Schranken seines Bewusstseins hinausweisen, ist dem
Potential des dichterischen Erzählens, nicht zuletzt den dichterischen Manifestationen

Elles, zu verdanken. Die Schlagkraft und Reichweite des Wortes erweist sich
als grösser denn diejenige der «Boxer». Hoffnung auf eine grundlegende Wandlung

der beschriebenen misslichen Verhältnisse wird allerdings weder in Der Boxer

noch in Bronsteins Kinder geweckt. Doch wird der dichterischen Sprache ein

grosses Wirkungspotential zugeschrieben, das sich nicht einmal dann ganz
unterdrücken lässt, wenn Dichter so interniert werden wie Elle Bronstein. Im poetischen

Wort können sogar in einer hoffnungslos totalitären Welt wie der geschilderten

potentielle Veränderungsimpulse aufleben.

In beiden Romanen geht Jurek Becker ausführlich auf die paradoxe
Lebenssituation und die widersprüchlichen Probleme geretteter Opfer der nazistischen
Judenverfolgung wie auch der Kinder von Überlebenden ein. Nicht nur die
Gegenwart und Zukunft der ehemaligen Lagerinsassen ist von Konflikten
überschattet, für die es kaum eine Lösung gibt, sondern auch das Leben der
Nachkommen - selbst derjenigen Kinder, die nach dem postulierten «Neuanfang», der
Staatsgründung der DDR, geboren wurden - steht im Schatten der traumatisie-
renden Leiden, die den Eltern während der Kriegszeit zugefügt wurden. Die
Situation der Protagonisten wird zusätzlich dadurch kompliziert, da sie in der
DDR leben - in einem Staat, der ein schizophrenes Verhältnis zum Judentum
bekundete, wenn er die Mitverantwortung für die Folgen der nationalsozialistischen
Judenverfolgung abstritt, obwohl er geographisch einem Teil des früheren «Dritten

Reiches» entsprach, aus dem keineswegs alle früheren Nazis emigriert waren.

Auch wenn Jurek Becker keinen Zweifel darüber lässt, dass Kinder früherer
Verfolgungsopfer ebenso wie diese selbst von der Kriegsvergangenheit für ihr
ganzes Leben stigmatisiert seien26, verfallt er bei der Darstellung von Opfern und
mutmasslichen Tätern niemals einer vereinfachenden, bipolaren Bewertungsweise.

Vielmehr akzentuiert er mit nahezu omnipräsenter, aber nicht egalisierender
Ironie die Polyvalenz, Variabilität und Kompromittierbarkeit der Gefühls- und
Gedankenwelt all seiner Figuren, auch der früheren Verfolgungsopfer und deren
Kinder, ohne dabei geplante oder verwirklichte Untaten welcher Urheberschaft
auch immer verschleiern oder entschuldigen zu wollen. In Der Boxer und in
Bronsteins Kinder ist es ein Hauptanliegen Jurek Beckers, die Angst und den

Trauerprozess Überlebender zu beschreiben. Dass Trauer mehr sei als «die Summe

verschiedener Posten, die man alle nachprüfen kann»27, stellt der fingierte
Erzähler, Hans Bronstein, kurz vor dem Abschluss seines Berichts über Anfang
und Ende seines Trauerjahres fest. Im Vertrauen auf das Wirkungspotential der
dichterischen Sprache ist es Jurek Becker gelungen, eine äusserst heikle, komplexe

233



Thematik auf eine weit differenziertere - da individuelle und poetisch verdichtete -
Weise erfahrbar zu machen, als dies auch sehr detaillierten psychosozialen und
medizinischen Erhebungen über das Survival-Syndrom möglich wäre28.

ANMERKUNGEN

1. Das am 10.9.1952 von der Bundesrepublik Deutschland und Israel geschlossene
Wiedergutmachungsabkommen trat am 27.3.1953 in Kraft. In der DDR gab es keine
individuellen «Wiedergutmachungs»-Leistungen, doch erhielten überlebende «Opfer
des Faschismus» Renten sowie Vergünstigungen bei der Zuteilung von Wohnraum
und bei anderen Sozialleistungen. Hierbei waren Juden allerdings kommunistischen
Widerstandskämpfern gegenüber im Nachteil.

2. 1937 als Sohn jüdischer Eltern in Lodz geboren, musste Jurek Becker die Kindheit
im Ghetto und in Konzentrationslagern verbringen. (Vgl. Beckers Kommentare zu
seiner Jugend in: Mein Judentum, hg.v. Hans Jürgen Schultz, Stuttgart 1978, S.

lOff.)
3. Als Informationsbasis dienen folgende Werke: Siegfried Theodor Arndt, Helmut

Eschwege, Peter Honigmann, Lothar Mertens: Juden in der DDR. Geschichte -
Probleme - Perspektiven. Duisburg 1988. - Robin Ostow: Jüdisches Leben in der DDR.
Frankfurt a.M. 1988. - Micha Brumlik, Doron Kiesel, Cilly Kugelmann, Julius H.
Schoeps (Hg.): Jüdisches Leben in Deutschland seit 1945. Frankfurt a.M. 1988. - Die
DDR nahm Israel gegenüber eine ablehnende Haltung ein. Jüdische DDR-Bürger
(wie auch andere Gruppen der Bevölkerung) wurden nur so lange tolerant behandelt,

wie sie sich der offiziellen Doktrin zumindest äusserlich anpassten.
4. Sie nehmen in dieser Hinsicht eine ähnliche Haltung ein wie Jurek Becker selbst.

(Vgl. dazu den Artikel von und über Jurek Becker in: Mein Judentum, a.a.O., S. 8-

18, und Chaim Shoham: «Jurek Becker ringt mit seinem Judentum. 'Der Boxer' und
Assimilation nach Auschwitz», in: Akten des VII. Internationalen Germanisten-
Kongresses, Göttingen 1985, hg.v. Albrecht Schöne, Bd. 5, S. 225-236.)

5. Gordon Kwart hingegen, ein jüdischer Bekannter der Bronsteins, betont bei jeder
Vorteile versprechenden Gelegenheit, dass er ein «Opfer des Faschismus» sei. Arno
Bronsteins Sohn Hans beansprucht bei der Bewerbung um einen Studienplatz die
vom Vater abgelehnte Bezeichnung, da ihm die dabei zu erzielende Begünstigung
mehr wert ist als der Stolz, nicht als «Opfer» klassifiziert zu werden.

6. Für überlebende deutsche Juden, die nach der Befreiung freiwillig im deutschsprachigen

Gebiet blieben, konnte sich der latente Konflikt mit dem eigenen Überleben
durch die hohe Wahrscheinlichkeit der Konfrontation mit ehemaligen Judenverfolgern

und -mördern noch zusätzlich komplizieren. Die nach 1945 von kaum jemandem

erwartete Entscheidung zum Ausharren in Deutschland konnte aus einer
paradoxen inneren Disposition erwachsen, die das in der Kriegszeit Geschehene und
Erlebte nicht als vollzogen und abgeschlossen akzeptieren wollte und konnte, sondern
sich in der ständigen Konfrontation mit Deutschen eine «Garantie des Nicht-Vergessens»

zu schaffen suchte, dabei indessen gleichzeitig einen Neubeginn - eine

234



«Stunde Null» - markierte. Vgl. Cilly Kugelmann: «Zur Identität osteuropäischer
Juden in der Bundesrepublik», in: Micha Brumlik, Doron Kiesel, Cilly Kugelmann,
Julius H. Schoeps (Hg.): «Jüdisches Leben in Deutschland seit 1945», a.a.O., S. 180.
Ebd.: «Möglicherweise dient diese Spannung als notwendige psychische Ingredienz
im Kampf gegen und gleichzeitig zur Aufrechterhaltung der 'Überlebensschuld'.»

7. Jurek Becker: Der Boxer. Roman. Frankfurt a.M. 1976. S. 103.

8. H.S. Herzka, A. von Schumacher, S. Tyrangiel: Die Kinder der Verfolgten. Die
Nachkomme/t der Naziopfer und Flüchtlingskinder heute, Göttingen 1989, S. 33-44.

9. Ebd., S. 43.

10. Arno Blank (in Der Boxer) hat nicht sämtliche Angehörige verloren. Nach der Be¬

freiung erstrebt er die Restitution familiärer Verhältnisse: er lässt von einer
Hilfsorganisation sein drittes Kind suchen und entschliesst sich, den Jungen, der ihm von
der Organisation angeboten wird, trotz seines anderen Familiennamens als den
seinen anzunehmen. Über dies gelingt es ihm, eine mütterliche Gefährtin für den Sohn
wie auch für sich zu engagieren. Auch Arno Bronstein (in Bronsteins Kinder) sieht
sich nicht aller Verwandten beraubt: Seine Frau und seine Tochter haben die
Kriegszeit überlebt. So besteht für beide Protagonisten zunächst kein so starker An-
lass für die Entwicklung von Verlassenheitssymptomen wie bei vielen der von
Tyrangiel erwähnten Opfer. - Für Schuldgefühle wegen des eigenen Überlebens gibt es

in Jurek Beckers Romanen bei den erwachsenen Protagonisten kaum eindeutige
Indizien, was allerdings nicht heisst, dass es unmöglich wäre, die eine oder andere
Regung Arno Blanks oder Arno Bronsteins als Umsetzung oder Verdrängung solcher
Schuldgefühle zu interpretieren.

11. So betrachtet sich Arno Blank beispielsweise vorübergehend als Spielball von Irmas
Wunsch, als Gefährtin eines wohlhabenden Mannes ein angenehmes häusliches
Dasein zu führen. Die Freundschaft mit Ostwald, einem ehemaligen Widerstandskämpfer,

der die Lagerhaft überlebt hat und den vereinsamten Protagonisten durch seine
Persönlichkeit und seine Lebensgeschichte fasziniert, wird durch den Verdacht
vergällt, der Gesprächspartner wolle vor allem von der von Arno gebotenen Gelegenheit

profitieren, qualitativ hochwertige alkoholische Getränke zu konsumieren.
12. J. Becker: Der Boxer, a.a.O, S. 254f. - Aus der Beschreibung geht hervor, dass es

sich um den Arbeiteraufstand in Ost-Berlin (und einigen anderen Städten der DDR)
handelt, der am 17. Juni 1953 mit Panzergewalt unterdrückt wurde. Bei Susan M.
Johnsons Annahme, der Protagonist werde durch den Mauerbau in Berlin irritiert,
handelt es sich um einen Irrtum (S.M. Johnson: The Works ofJurek Becker. A
Thematic Analysis. New York 1988. S. 28).

13. Dass die Furcht vor antisemitischen Exzessen im Jahr 1953 in der DDR durchaus
begründet war, geht aus mehreren Studien über die Geschichte der Juden in der
DDR hervor (vgl. Anm. 3): «Der Slansky-Prozess in Prag und die sogenannte
'Ärzte-Verschwörung' in Moskau lösten 1952/53 in der DDR eine Welle der Verfolgung

von 'Kosmopoliten' und ehemaligen 'Westemigranten' aus, die der Spionage
oder des Zionismus bezichtigt wurden.» Im Januar 1953 flüchteten der Präsident der
jüdischen Gemeinden in der DDR «und zusammen mit ihm fünf der acht Gemein-
devorsitzenden in den Westen» (Monika Richarz: Juden in der Bundesrepublik
Deutschland und in der Deutschen Demokratischen Republik seit 1945. In: Micha
Brumlik, Doron Kiesel, Cilly Kugelmann, Julius H. Schoeps [Hg.]: Jüdisches Leben
in Deutschland seit 1945, a.a.O., S.20).

14. Arno Bronstein erliegt allem Anschein nach einem Herzinfarkt, während er seinen
«Gefangenen», einen ehemaligen Aufseher im Konzentrationslager Neuengamme,
verhört und misshandelt.

235



15. Immerhin führt der Misserfolg nicht zu einer Anpassung an die verachtete Umgebung.

Über vermeintliche wie auch tatsächliche Konformisten machen sich beide
voller Bitterkeit lustig.

16. In Der Boxer.
17. Dass es für die Beteiligten wie auch für die Nachgeborenen nicht die Vergangenheit,

sondern «nur» Erzählungen über die Vergangenheit gibt, ist eine Überzeugung, die
in Jurek Beckers Oeuvre von grundlegender Bedeutung ist. In den diversen Mythen
lassen sich Erfindungen und Projektionen kaum von verifizierbaren Fakten unter
scheiden.

18. J. Becker: Bronsteins Kinder, Frankfurt am Main 1986, S. 123.

19. Vgl. Anm. 10.

20. Schlüssel fungieren in Bronsteins Kinder weniger als Phallus- denn als Machtsymbole.
Der Kampf um den Schlüssel und den Zugang zum Waldhaus verschärft den

anfangs latenten Zwist zwischen Vater und Sohn.
21. J. Becker: Bronsteins Kinder, a.a.O., S. 42-47.
22. H.S. Herzka, A. von Schumacher, S. Tyrangiel: Die Kinder der Verfolgten. Die

Nachkommen der Naziopfer und Flüchtlingskinder heute, a.a.O., S. 67.
23. Ebd.
24. Ebd., S. 69.
25. J. Becker: Bronsteins Kinder, a.a.O., S. 108-113, 196-203 und 210-213.
26. Dass auch die «Kinder» verfolgter Opfer in anderen Staaten als der DDR - etwa in

Israel - unter der Last des Überlebendensyndroms handelten, ist eine Schlussfolgerung,

die unausgesprochen zwischen den Zeilen lauert. Ihr explizit Raum zu bieten,
wofür angesichts der aktuellen israelisch-palästinensischen Konfliktlage, die sich
schon zur Zeit der Niederschrift der beiden Romane zuzuspitzen begann, Gelegenheit

bestände, vermeidet Jurek Becker, wohl um nicht ein neues perfides Kollektivurteil

über Juden zu suggerieren.
27. J. Becker: Bronsteins Kinder, a.a.O., S. 300.
28. Einen eindrücklichen Kompromiss zwischen journalistisch-statistischer Erhebung

und autobiographischem Bericht hat Helen Epstein in ihrem Werk Children of Holocaust,

New York 1979, vollzogen. (Dt. Übers.: Die Kinder des Holocaust. Gespräche
mit Söhnen und Töchtern von Uberlebenden. München 1987.)

CORRIGENDA / ADDENDA ZU HEFT 3 (1992)

S. 133 oben: "Ulrich schreibt den Namen der Ortschaft Frieay, heute
auf den Karten Frankreichs Briey".

S. 153, Anm 44: Siegele-Wenschkewitz, L., Josel von Rosheim:
Juden und Christen im Zeitalter der Reformation, in:
Kirche und Israel 1 (1991) S. 15

S. 144 Mitte: "Sie ist so auch mit der alttestamentlichen
Heilsgeschichte identisch..."

236


	Traumatisierte Überlebende in einem unbeteiligten Staat : zu Jurek Beckers Romanen Der Boxer und Bronsteins Kinder

