
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Die Befreiung der Theologie vom Antijudaismus als wissenschaftliche
Aufgabe

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Befreiung der Theologie
vom Antijudaismus

als wissenschaftliche Aufgabe1

Ekkehard W. Stegemann

I

Es gibt in der Geschichte keine «Stunde Null». Alles fängt an in der Zeit und mit
dem, was es in ihr vorfindet. Der Zufall der Geburt teilt uns zudem je verschiedenen

Schicksalsgemeinschaften zu und legt uns damit auch sehr unterschiedliche
Hypotheken und Verantwortlichkeiten auf. Unsere Erlebnisse machen wir in
bestimmten intersubjektiven Zusammenhängen und interpretieren sie mit vorgefundenen

Deutungsmustern. Das gilt auch und nicht zuletzt für unser Selbstverständnis,

also für die Art und Weise, wie wir uns selbst interpretieren und andere
wahrnehmen und darstellen. Dabei helfen uns religiöse Überlieferungen. Denn
auch wenn deren fnterpretationsmacht durch die Säkularisierung gebrochen ist,
sind sie doch nicht bedeutungslos geworden und bringen sich zudem nicht selten
in säkularisierter Gestalt wieder zur Geltung. Dies macht zugleich darauf
aufmerksam, dass es nicht nur Bestand, sondern auch Wandel, Brüche, Diskontinuitäten,

Metamorphosen gibt. Und es erinnert uns auch daran, dass Traditionen
nicht nur Schicksal und Schicksal nicht Fatum ist. Ebensowenig wie es eine
definitive Selbstinterpretation, eine gleichsam ewige und überhistorische Identität
individuell gibt, gibt es einen Zwang zur ewigen Tradierung intersubjektiver
Deutungsmuster. Die Auskunft, das Christentum sei essentiell antijüdisch und müsse
dies auch bleiben, wenn es seine christliche Identität bewahren wolle, wie sie den
Kritikern der antijüdischen Tradition im Christentum entgegengehalten wurde,
ist für mich nach wie vor nur die apologetische Verlegenheit einer sich ertappt
wissenden Theologie. Ja, ich stimme mit denen überein, die sagen, dass es geradezu

das Kennzeichen einer antisemitischen Selbstdarstellung ist, so zu tun, «als

gäbe es eine endgültige "Selbstfindung"»2. Und dies ist auch, wie ich meine, auf
intersubjektive, überindividuelle religiöse Selbstinterpretationen anzuwenden.

Von Gershorn Scholeni stammt der Satz, dass «echte Tradition verborgen
bleibt»3. Allein er wird gerade im Blick darauf gesagt, dass Traditionen zerfallen
können und zerfallen sind. Und es ist nun einmal das Kennzeichen der Moderne
der Traditionszerfall, weil sie jeglicher irrationalen Affirmation der Überlieferung
programmatisch den Kampf angesagt und jede Tradition vor das Forum
wissenschaftlicher Aufklärung geladen hat. Der humane Anspruch, der damit verbunden

ist, lastet auch auf unseren Universitäten. Er ist sogar ihre Würde. Denn
nicht zuletzt die Hochschulen, die verschiedenen Fakultäten und Institute in
ihnen, sind es, denen wir aufgetragen haben, stellvertretend Rechenschaft abzulegen

über unsere Kultur.

214



II

Sich selbst Rechenschaft abzulegen über die Kultur, in der wir leben, heisst

nun aber auch und sogar zuerst, von der Barbarei zu handeln, die sie zugleich
bedeutet. Denn es ist jedenfalls die christlich-abendländische Zivilisation, deren
Erben wir sind, nicht nur voll von Zeugnissen der Kultur, sondern auch von denen
der Barbarei, das heisst der brutalen Entrechtung, Verfemung, Verfolgung und
Vernichtung von Selbstinterpretationen, die nicht mit der jeweils herrschenden
identisch waren. Sigmund Freud hat in seiner Schrift «Das Unbehagen in der
Kultur»4 (1929/30) diese Ambivalenz in der abendländischen Zivilisation herausgestellt

und einer äusserst pessimistisch endenden Analyse unterzogen. Es war am
Vorabend des deutschen Überfalls auf die Menschheit und die Menschlichkeit,
als die Barbarei ihre schauerlichste Gestalt angenommen hatte und die Aggressivität

und Destruktivität in der Kultur geradezu explodierte.
Der ausgrenzenden und vernichtenden Gewalt waren im Abendland spätestens

seit den Kreuzzügen vor allem und immer wieder die Juden unterworfen
worden und gleich nach und neben ihnen die sogenannten Ketzer, aber auch
Fremde und andere Aussenseiter und nicht zuletzt auch in einer besonders auffälligen

perversen Inversion der Gewalt-Frauen. Die Opfer dieser barbarischen
Unterseite unserer Zivilisation sind nicht abschliessend aufzählbar; auch die Selbst-
ruinierung, die sie impliziert, ist abgründig. Wir müssen uns ihrer jedoch erinnern
und uns dieser Einsicht in die Wirklichkeit gewordene «Möglichkeit unserer
Zivilisation zur Selbst- und Fremdvernichtung»5 radikal stellen, um die Kontinuitäten

aufzudecken, die bis in die Gegenwart reichen. Denn obschon die
Versuchung, sie apologetisch zu verharmlosen oder gar zu verleugnen, gross ist, liegt
doch nur in ihrer Benennung die Chance nach humanen Alternativen.

m

Wann die christliche Welt- und Selbstauslegung den Antijudaismus als
konstitutives Moment in sich aufgenommen hat, ist schwer zu sagen und in jedem
Fall umstritten. Im Laufe des mittlerweile schon Vierteljahrhunderts, in dem ich
die Debatte über diese Frage verfolge und manchmal auch selbst an ihr teilnehme,

hat es sehr unterschiedliche Antworten gegeben. Insbesondere hat dabei
diejenige immer wieder zu erregten Diskussionen geführt, die den Ursprung christlicher

Judenfeindschaft im Neuen Testament selbst fand, mithin gleichsam zum
Geburtsfehler des Christentums erklärte.6 Richtig an dieser Einschätzung ist
ohne Zweifel, dass bereits in der ältesten Schrift des Neuen Testaments, dem
ersten Brief des Paulus an die Gemeinde in Thessalonike, nicht nur Motive prophetischer

Selbstkritik, sondern auch paganer antijüdischer Polemik aufgenommen
und mit dem speziellen Vorwurf der Tötung des Herrn Jesus verbunden werden.
Und es ist m. E. ebensowenig zu verkennen, dass es schon im Neuen Testament
ein Gefalle von gelegentlicher Polemik zu einem tendenziell antijüdischen Mythos
gibt. Auf dem Weg dahin jedenfalls ist nach der Meinung von vielen schon das

Johannesevangelium, dessen Verfasser man den «Vater des Antisemitismus der

215



Christen»7 genannt hat. In der Tat ist die antijüdische Polemik im Johannesevan-
gelium masslos und die Distanzierung vom Judentum eindeutig. Allein wenn wir
das Kennzeichen konstitutiv antijüdischer Selbstdefinition darin sehen, dass die
eigene christliche Identität nur über die Negation des substantiellen Zusammenhangs

mit dem Judentum hergestellt werden kann, so ist doch das Neue Testament

von einer solchen Distanzierung noch weit entfernt. Gewiss, es fehlt nicht
völlig das Bewusstsein einer eigenständigen, vom Judentum wie vom Heidentum
unterschiedenen «christlichen» Identität. Doch gibt es keineswegs eine Äquidi-
stanz zu beiden; zumindest die Herkunft aus dem Judentum wird anerkannt -

auch im Johannesevangelium. Ja, bei Paulus wird Israels Erwählung ausdrücklich
als unverbrüchlich erklärt. Strittig ist allerdings, ob Gott mit Jesus seine Verheis-

sung an Israel in definitiver Weise aufgerichtet hat. Doch haben wir es hier mit
einem Streit auf gleichem Traditionsboden und einem Ensemble weithin gemeinsamer

Deutungsmuster und Wertvorstellungen zu tun, selbst wenn die Streitenden
durch die Klammer sozialer Gemeinsamkeit nicht immer mehr, ja, alsbald immer
weniger zusammengehalten werden. Kurz, aber hoffentlich nicht verkürzt gesagt:
Die sich im Neuen Testament artikulierenden Gemeinden messianischen
Glaubens haben oft andere Erlebnisse als der mainstream des Judentums im
Lande Israel und in der Diaspora; ja, diese Erlebnisse unterscheiden sich auch
noch einmal von denen vergleichbarer apokalyptischer Randgruppen des Judentums.

Allein sie werden mit Hilfe derselben Überlieferungen, nämlich den heiligen
Schriften der Juden, seit Paulus zumal in ihrer griechischen Version, und im Kontext

ihrer frühjüdischen Auslegungsgeschichte interpretiert. Die Erwählung Israels

gilt weiterhin; das Judentum wird hier nicht theologisch herabgesetzt,
geschweige denn dessen Heilige Schrift. Auch die Tora wird hier noch nicht theologisch

grundsätzlich in Frage gestellt. Allerdings gibt es das Bewusstsein in diesen
messianischen Gemeinden, einer eschatologischen Erwählung und Erkenntnis
gewürdigt zu sein, an der einerseits Israel in der Mehrheit nicht, andererseits jedoch
eine Gruppe erwählter Heiden schon partizipiert. Erklärt wird dies etwa damit,
dass Israel aufgrund des fremden göttlichen Handelns, der Verstockung, eine

heilsgeschichtliche Rolle für das Hinzukommen von Heiden zu spielen hat - so
etwa bei Paulus. Aber es gibt auch die Vorstellung, dass Gott über den Umweg
zu den Völkern die messianische Erlösung durchsetzt und dass dabei jedenfalls
eine bestimmte Generation auch schuldhaft diesen messianischen Glauben
verweigert hat und dafür mit der Zerstörung des Tempels und der Vertreibung
bestraft worden ist - so etwa in den ersten drei Evangelien. Die Vorstellung jedoch
einer Verwerfung des jüdischen Volkes, einer endgültigen und ewigen gar, findet
sich nicht; sie wurde in das Neue Testament ebenso aus einer späteren Perspektive

hineingelesen wie die, dass das Judentum und insbesondere seine Heilige
Schrift oder speziell die Tora eine fremde, ja, inferiore Weise religiöser Selbst-
und Weltinterpretation seien, die durch das Christentum endgültig abgetan und
überwunden wurden. Doch ist diese essentiell antijüdische Theologie bekanntlich
schon in der Mitte des zweiten Jahrhunderts im Marcionitismus vorhanden. Und
sie blieb seitdem in mannigfachen Variationen die grosse Versuchung, der im
Christentum bis heute nicht wenige erlegen sind.

216



IV

Wir können hier unmöglich den Prozess zunehmender Antijudaisierung
christlicher Theologie darstellen. Dazu ist er zu vielschichtig und in sich auch zu
widersprüchlich, da das Judentum im Laufe der Geschichte nahezu für alles als

Gegentyp herhalten musste.8 Doch ist wenigstens festzustellen, dass zumal in der
Auseinandersetzung mit der Aufklärung und bei der Ausbildung der historischen
Bibelkritik eine Selbstinterpretation des Christlichen in Abgrenzung vom Judentum

stattgefunden hat, die in der Tendenz auf die Leugnung der substantiellen
Gemeinsamkeiten mit dem Judentum hinauslief, die von der Alten Kirche bis zur
Reformation noch etwa im heilsgeschichtlich orientierten Denken oder der her-
meneutica sacra der Bibel immer irgendwie wahrgenommen wurde. Das Judentum

hatte demgegenüber für die Aufklärungstheologie die Rolle des Stellvertreters,

des Sündenbocks zu spielen. Alles, was sie am herrschenden christlichen
Staat und der herrschenden Kirche auszusetzen hatte oder umgekehrt am
Christentum kritisiert fand, kritisierte sie am Alten Testament und am Judentum. So

hat schon Immanuel Kant Jesus als den «"Menschenfreund" gefeiert, dessen

Liebenswürdigkeit darin bestehe, jener Religion Raum zu schaffen, die "schon in uns
liegt"»9. Und entsprechend trumpft die Aufklärungstheologie mit dem Argument
auf, dass Jesus, der weise Stifter des Christentums selbst mit seiner Kritik am
jüdischen religiösen und politischen Establishment nicht zurückgehalten habe.
Schon er habe die vernünftige, die Naturreligion gewollt, die nun endlich verwirklicht

werden sollte. Gewiss, Jesu Gegensatz zum Judentum sei in den Evangelien
nicht immer deutlich. Das liege aber einerseits daran, dass hier schwächlichere
Geister als er die Redaktion innegehabt hätten, andererseits aber auch daran,
dass Jesu Adressaten ja selbst Juden gewesen seien, an deren Fassungsvermögen
er sich hätte anpassen müssen.10 So wird zwar nicht geleugnet, dass das Christentum

im Judentum seinen Ursprung hatte. Deshalb bedurfte es auch gewissermas-
sen eines zweiten Stifters, eben des Paulus. Er habe den Bruch mit dem Judentum
vollzogen und das Christentum zum Bewusstsein seiner selbst gebracht. Auf diese
Weise wird der Zusammenhang mit dem Judentum aber auf einen weithin bloss
historischen reduziert. Der Schweizer Aufklärungstheologe Corrodi hat dies 1781

so formuliert: «Indem andere bemüht waren, beide Religionen (sc. Judentum und
Christentum) zu vereinigen und unter sich auszusöhnen, gab er (sc. Paulus)
unaufhörlich und beständig seinen Widerwillen gegen diese elende Anhänglichkeit
an die alte Religion und seine Überzeugung von der Fruchtlosigkeit dieses
Unternehmens und von der Unmöglichkeit zu erkennen, das Judentum mit dem
Christentum zu verbinden, ohne den Geist des letzteren zu beleidigen»11.

Es ist diese neomarcionitische Linie der Distanzierung von einer Gemeinsamkeit

in den Grundüberzeugungen des Christentums mit dem Judentum und
nicht zuletzt der Herabsetzung der hebräischen Bibel, dem Alten Testament, welche

zumal im Luthertum theologisch auf den Begriff gebracht wird. Sie führt
etwa von Johann Salomo Semler zu Adolf von Harnack. Das Christentum ist
danach in seiner reinsten Form wesentlich antijüdisch; und dies kommt in der Kritik

des Gesetzes und überhaupt in der Stellung zum Alten Testament zum
Ausdruck12. Bemerkenswert ist dabei noch, dass diese Wendung zur Kritik des Ju-

217



dentums im Christentum Hand in Hand mit dem Verlust der Plausibilität des

christologischen Dogmas geht. Die historische Jesusfrage trennte, wie Albert
Schweitzer formulierte, «die Bande, mit denen Jesus seit Jahrhunderten an den
Felsen der Kirchenlehre gefesselt war»13, und liess einen historischen Menschen
zurück, dessen Judesein nicht mehr zu leugnen war, mit dem man nun aber
theologisch wenig anzufangen wusste. Der Verlust der christologischen Plausibilität
wurde darum auf zweierlei Weise kompensiert: Einerseits stellte man Jesu

Menschlichkeit in Superlativen dar, machte ihn gewissermassen zum
Supermann14; andererseits erklärte man ihn zum Chefkritiker des Judentums. Die
historische Wahrheit, dass er Jude war und nichts anderes als ein Jude, haben
zuerst jüdische Wissenschaftler ohne Häme ausgesprochen.

V

Es gibt nun seit der Aufklärung in der Theologie auch gewisse Themen, in
denen sich die Denunzierung des Judentums als des Paradigmas der unterlegenen,

ja, inferioren Religion konzentriert15. Dies gilt insbesondere für das Thema
«Tora» oder, wie es christlich bezeichnenderweise zumeist heisst, «Gesetz».
Gewiss, es ist damit ein Stichwort genannt, das zur theologischen Disqualifikation
des Judentums zunächst vor allem in der protestantischen und hier wiederum der
lutherischen und deutschen Tradition gebraucht wurde. Doch zeigt ein Blick in
Charlotte Kleins Analyse theologischer Literatur der Gegenwart, dass sich inzwischen

die Schadensmeldungen in dieser Hinsicht ökumenisch vermehren lassen.
Das Spektrum reicht etwa von Bultmann bis Bénoit und könnte leicht durch
andere Namen ergänzt werden.16 Die Ökumene antijüdischer Theologie funktioniert

hier sogar derart gut, dass der einstmals auch zur antikatholischen Polemik
geschmiedete Vorwurf, das Judentum gebrauche das Gesetz zur Selbstrechtfertigung,

also der Gegensatz von Rechtfertigung durch Werke des Gesetzes oder
allein durch Glauben, von katholischen Theologen bedenkenlos wiederholt wird.
Dasselbe Unisono finden wir im Blick auf die Vorwürfe an das Judentum, es fröne

der Gesetzlichkeit, des kalten, nur äusserlichen, formalistischen und
zeremoniellen Legalismus, des Sichabsonderns, der kasuistischen Verrechtlichung des

Lebens, der Buchstabenfrömmigkeit und Leistungsreligion usw. usw. Dabei wird
weiterhin nicht selten behauptet, es sei diese Kritik im Kern auch die Jesu selbst

gewesen, und zwar an den Pharisäern gleichsam als den Repräsentanten des

Judentums; dieser Konflikt sei schliesslich auch der Grund dafür, dass Jesus beseitigt

werden musste.
Zuletzt sind einige dieser Behauptungen von Hans Küng wiederholt

worden.17 Nach seiner Meinung findet sich bei Jesus im Unterschied zu den Pharisäern

«nichts vom Stolz auf eigene Leistungen, eigene Gerechtigkeit, nichts von
Verachtung des gesetzesunkundigen Volkes Keine Absonderung von den
Unreinen und Sündern, keine strenge Vergeltungslehre», dafür aber «Vertrauen
allein auf Gottes Gnade und Erbarmen» (S.401) und eine «erstaunliche Liberalität»
(S.402). Diese radikale «Kritik des Juden Jesus an der überkommenen Religiosi-

218



tät gerade vieler jüdischer Frommen», seine Kritik am Tempel und am Establishment,

insbesondere aber auch seine religiöse Provokation haben ihm nach Küng
schliesslich einen tödlich endenden Konflikt mit den herrschenden Kreisen
eingebracht, so dass «der grausame Tod Jesu also nichts anderes bedeuten konnte als
das: Das Gesetz hat triumphiert!» Ja, Küng drückt es sogar so aus, dass hier die
Halacha, die Jesus relativiert habe, zurückgeschlagen habe (S.411). Schuld am
Tode Jesu hat also gewissermassen das Gesetz. Ein eigentlich religiöses Verfahren
sei in ein politisches umgeformt worden.

Gewiss, Küng bemüht sich in seinem Buch in bemerkenswerter Weise um
eine sachgemässe Darstellung des Judentums; und er tut das auch in einer
selbstkritischen Auseinandersetzung mit dem Antijudaismus in der christlichen Theologie.

So ist denn auch all das, was ich gerade zitiert habe, für ihn eine historische
Einschätzung und zunächst einmal kein theologisches Urteil. Allein die geradezu
mythischen Formulierungen, dass «das Gesetz triumphierte» oder «die Halacha
zurückschlug», verraten doch, wie ich meine, zumindest den hohen emotionalen
Anteil, den Küng in seine Darstellung einbringt. Unglücklicherweise vertraut er
auch in seiner historischen Rekonstruktion des Prozesses Jesu einer, wie er sagt,
«neuesten Analyse des juristischen Textmaterials von A. Strobel (1980)» (S.409),
deren Hauptthese, dass Jesus als Volksverführer vom Sanhédrin mit der dafür
nach jüdischem Recht vorgesehenen Todesstrafe bedroht gewesen sei, allerdings
schon längst von Karlheinz Müller widerlegt und als «geradezu abwegig» bezeichnet

worden ist.18 Insofern fühle ich mich berechtigt, ohne mich jetzt auf die
Diskussion der Argumente im einzelnen einzulassen, die historische Plausibilität der
Küngschen Darstellung in Frage zu ziehen. Ja, es wird m.E. historisch gerade
umgekehrt zu urteilen sein: Ein politisches Verfahren wurde zu einem religiösen
in der Überlieferung umgeformt.

VI

Warum spielt die Kritik der Tora in der Theologie der Neuzeit eine derart
hervorstechende Rolle? Warum wird sie gleichsam zum Inbegriff der angeblichen
Inferiorität der jüdischen Religion? Eine Antwort, die nicht einfach mit der christlichen

Theologie und der neueren, durch sie beeinflussten Geistesgeschichte
operiert, sondern die tieferen Ursachen erhellen kann, finde ich in dem psychoanalytischen

Ansatz, nach dem das Gesetz in der theologischen Theorie das Realitätsprinzip

repräsentiert, das im Antisemitismus die Juden vertreten. Schon Freud
selbst hat in «Der Mann Moses und die monotheistische Religion» (1939)19 im
Judenhass der Christen einen Selbsthass diagnostiziert, der gleichsam das Schuldgefühl,

das mit der Botschaft von der Vergebung der Sünden erweckt wird, auf
das Volk projiziert, dessen Gesetz diese Schuld feststellt. Das Eu-angelion war für
Freud zugleich ein öv.v-angelion, da die gute Botschaft von der gnädigen Vergebung

der Sünden die schlechte Nachricht impliziert, dass der, der ihrer teilhaftig
werden will, sich als Sünder zu erkennen habe. Und das Medium dieser Erkenntnis

ist das Gesetz, wie schon Paulus im Römerbrief sagt: «Durch das Gesetz
kommt nämlich die Erkenntnis der Sünde» (Rom 3,20b). Anders ausgedrückt:

219



Das Gesetz trennt den Hörer des Evangeliums vom Genuss seiner süssen Verheis-

sung, indem es ihn auf die bittere Realität der Sünde aufmerksam macht, von der
es ihn zu befreien verspricht. Je weniger aber der sühnenden Kraft dieser
Botschaft geglaubt wird, je weniger also das christologische Dogma plausibel
erscheint, desto mehr muss das Schuldgefühl drücken, das der christliche Glaube
vermittelt. In der Abwehr dieses Schuldgefühls durch Verschiebung des Selbsthasses

auf die Juden ist darum nach Freud zugleich ein Stück weit die geheime
Anerkennung des Illusionären des Evangeliums enthalten, d.h. ein Stück
Unglaube. Hier treffen wir auf die religiösen Wurzeln des tief in das Unbewusste der
abendländischen Völker eingedrungenen «Unbehagen in der Kultur». Adorno
und Horkheimer haben das auf den Punkt gebracht, wenn sie formulieren: «Den
Juden, mit dieser ihrer Schuld beladen, als Herrscher verhöhnt, schlagen sie ans
Kreuz, endlos das Opfer wiederholend, an dessen Kraft sie nicht glauben
können.»20

VII

Es ist dieser geniale, äusserst fruchtbare Interpretationsansatz Freuds, den
die französische Analytikerin Janine Chasseguet-Smirgel in unserer Zeit mit ihrer
Theorie von der «archaischen Matrix des Ödipuskomplexes» aufgenommen
hat21. Diese Theorie besagt, dass es so etwas wie eine ursprüngliche Sehnsucht
nach Ganzheit, nach Verschmelzung von Welt, Mensch und Gott, d.h. analytisch
gesprochen mit der Mutter, nach Rückkehr in den Mutterleib gibt, die mit dem
Hass auf die Welt des Vaters, der Welt der Realität, der Grenzen des eigenen Ich
gepaart ist. Dieser romantischen, aber gleichwohl illusionären Sehnsucht nach
Einssein gegenüber vertritt das Gesetz das Realitätsprinzip oder die Vernunft,
analytisch gesprochen den Vater, der die Grenzen setzt und an die Endlichkeit
erinnert. Es trennt das Ich von der Illusion, sich in Anderem aufheben zu können.
Und ebendiese Funktion der Trennung von Illusionen, der Unterscheidung
überhaupt, sieht Janine Chasseguet-Smirgel von der Tora wahrgenommen. So wie der
Ewige am Anfang den Himmel von der Erde, das Licht von der Finsternis und
das Wasser vom Trockenen unterschied, so schützte er auch die Grenze zwischen
Mann und Frau und zwischen den Arten unter den Pflanzen und Tieren. Nicht
mystisches Einssein, sondern Vorsicht vor der Mischung selbst noch von
verschiedenen Geweben und von Milchigem und Fleischigem etwa lehrt das jüdische
Gesetz deshalb. Realität ist der Unterschied zwischen den Geschlechtern und den
Generationen, Genitalität und Generativität, damit aber die Aufforderung zur
Anerkennung der Partikularität oder Begrenztheit und der Endlichkeit des
Einzelnen. Traum, Illusion ist dagegen die Vorstellung von der Aufhebung der Differenz

der Geschlechtlichkeit, der Generativität und des Todes, was sich letztlich
gegen das Leben wenden muss.

Selbst in der jüdischen Mystik bleibt dieser realitätsbewahrende Charakter
der Tora anerkannt. So wird etwa dem Israel Baal-schem, dem Gründer des
Chassidismus in Polen und Russland, die Meinung zugeschrieben, «dass die heilige

Tora ursprünglich nur in einem unzusammenhängenden Durcheinander von
Buchstaben geschaffen wurde. Das heisst, dass alle Buchstaben der Tora von den

220



ersten Worten der Genesis bis zum Schluss des Deuteronomiums damals noch
nicht zu jenen Wortverbindungen kombiniert waren, wie wir sie jetzt dort lesen

...Erst wenn irgendein bestimmter Vorgang in der Welt sich ereignete, traten die
Buchstaben zu den Wortverbindungen zusammen, in denen dies Ereignis berichtet

wird.»22. Die Realität selbst also stellt nach dieser Vorstellung allererst die
sinnvolle Ordnung der Buchstaben her, die sich heute in der Tora findet. Und dabei

wird nicht nur das ursprüngliche Tohuwabohu, das selbst in der Tora war,
überwunden. Vielmehr wird nun so auch die Realität in ihrer geschichtlichen
Erscheinung vom Beginn der Schöpfung an festgehalten. Andere Ereignisse hätten
auch andere Buchstabenkombinationen zur Folge gehabt.23

In diesem Zusammenhang ist denn auch, meine ich, der Gedanke der
Erwählung, von dem her die Unterscheidung Israels von den Völkern zu begreifen
ist, als Teil dieser die Realität zu achtenden Intention der Tora zu interpretieren.
Die Einheit der Menschheit wird nicht durch Aufhebung ihrer partikularen
Unterschiede, sondern nur durch deren Anerkennung gewahrt, freilich bei Achtung
der gleichen Würde und des gleichen Rechtes aller Menschen. Erwählung bedeutet

daher Verpflichtung zu dieser Achtung. Auch das frühe Christentum verstand
seine Mission nicht als Auftrag zur Christianisierung der Welt, sondern als Berufung

aus den Völkern zu deren Erleuchtung. Wie teuer haben die Juden, wie
teuer haben so manche Völker dafür bezahlt, dass das christliche Abendland
nach der Jahrtausendwende meinte, es müsse das Universum seines Segens
teilhaftig werden lassen. Das Jahr 1492 macht dies in nicht zufälliger Koinzidenz
von Vertreibung und Eroberung deutlich.

vin

Nun ist das Problem der Herabsetzung des Judentums keineswegs auf die
Theologie beschränkt. Denn wie neuere Analysen, die insbesondere für die
Altertumswissenschaft, aber auch für die Sprachwissenschaft vorliegen, zeigen, hat die

Beurteilung des Judentums hier zunächst weithin parallel zur Entwicklung in der

Theologie und gewissermassen in Säkularisierung christlich-religiöser Vorurteile
stattgefunden. So hat etwa Christhard Hoffmann in seiner Untersuchung
deutscher Althistoriker des 19. und 20. Jahrhunderts dargetan, dass die Befreiung der
Geschichtswissenschaft aus der Dogmatik christlicher Geschichtstheologie keineswegs

eine sachgerechtere Beurteilung der Rolle des Judentums mit sich brachte.
Vielmehr benutzte man auch hier das Judentum als Stellvertreter für die eigene
antiklerikale und Christentums- bzw. religionskritische Polemik. Das Judentum
wird zum «Paradigma einer Fehlentwicklung, die in dem Primat des Religiösen
über das Staatlich-Politische ihre letzte Ursache hatte»24. Stichworte wie «Theo-
kratie», «Priesterherrschaft», «religiöser Zwang», «Gewissenszwang», aber auch
«Partikularismus» und «Separatismus» sowie die Erklärung der Diasporajuden
zu «vaterlandslosen Gesellen» machen deutlich, dass die Beschreibung des Judentums

der Antike nahezu denselben Klischees folgt, die wir von der Theologie her
kennen. Selbst ein Historiker wie Theodor Mommsen, der doch mutig gegen
Treitschkes Antisemitismus Stellung bezogen hat, kommt ohne antijüdische Ka-

221



tegorien nicht aus. Er sah etwa die «Tragik» des antiken Judentums «darin,
"hartnäckig" und "halsstarrig" an der Idee der religiösen Sonderexistenz, an
"nationaler Exklusivität und priesterlicher Geistesfesselung" festgehalten zu
haben»25.

Ähnliche und in vieler Hinsicht noch wesentlich folgenreichere Säkularisate
christlicher Antijudaismen finden sich in der Sprachwissenschaft. Dies haben die
Untersuchungen von Ruth Römer26 und Maurice Ölender27 aufgezeigt. Sie haben
diesen ganzen, schrecklichen Unfug von sogenannten Ariern und Semiten, den

man nicht mit der Feuerzange anfassen möchte, erhellt. Geradezu aufregend ist,
wie sich dabei die altchristliche Vorstellung von den drei heiligen Sprachen
Hebräisch, Griechisch und Latein, von denen etwa Augustin das Hebräische als

Sprache des Paradieses noch hervorhebt, in der Aufklärung radikal verändert
hat. Nun gibt es auf einmal anstelle der drei Sprachen ein Zwillingspaar «He-
bräisch»-«Indogermanisch», dem dann die angeblichen Rassen der «Semiten»
und der «Arier» mit entsprechenden Eigenschaften zugeteilt werden. Doch bleibt
es nicht bei dieser Gegenüberstellung. Denn die romantische Suche nach dem
einen Ursprung fordert einen einzigen Quell. So werden bald das Hebräische und
seine Sprecher geopfert. Und alles, was man vorher noch den Hebräern verdankte,

findet man nun auch noch bei den «Ariern» - selbst den Monotheismus. Denn
den hätten die «Arier» durch Uroffenbarung erhalten, aber eben dazu noch den

Polytheismus, und zwar zu ihrem Vorteil; denn nur der Polytheismus sei in der
Lage, das notwendige mythologische Denken einzubringen. Und wie die
Aufklärungstheologie Paulus die Brücke des Christentums zum Judentum endgültig
abbrechen liess, so werden hier vom «Christentum die semitischen Fesseln durch
die Assimilation des zum Mythos fähigen Geistes der bekehrten arischen Völker
gesprengt»28. Der Mythos, d.h. der antisemitische, ist damit perfekt. Übrigens
hätte Frau Chasseguet-Smirgel an Olenders Buch wohl besondere Freude. Denn
manches Kapitel stützt ihre analytische Position, nicht zuletzt das über die «nature

feminine» der Indogermanen, in dem davon berichtet wird, dass die Indoger-
manen ihre extrem virile Sexualität zu einer femininen Disponibilität hätten
ändern müssen, um ihre Hochzeit mit den Semiten zu feiern, die eine männliche
Rolle spielen müssten29.

IX

Es gab gegen die massiven Verzerrungen des Judentums, seiner Überlieferung

und seiner Geschichte, natürlich auch immer Einwände. So hat gegen die
Antijudaisierung Jesu in der Aufklärungstheologie schon Moses Mendelssohn sich

gewandt und im 19. Jahrhundert bemerkenswerterweise Zionisten wie Max Nord-
au30. Auch in der Althistorie haben so bedeutende Gelehrte wie Eugen Täub1er,

Isaak Heinemann und Elias Bickermann den wissenschaftlichen Diskurs durch
eine sachgerechtere Beurteilung des jüdischen Altertums bereichert31. Schliesslich
ist für die Kritik der Sprachwissenschaft der Name Ignaz Goldziher wenigstens zu
erwähnen32. Allein es ist dabei zugleich zu beachten, dass dieses alles jüdische

222



Stimmen waren, die nicht nur von vornherein der Parteilichkeit - als wenn die
anderen es nicht ebenso, ja mehr gewesen wären - verdächtigt wurden, sondern
auch innerhalb des etablierten Wissenschaftssystems kaum eine Rolle spielten.
Heinemann hat in Deutschland nie einen Lehrstuhl erhalten; er verdiente seinen
Lebensunterhalt bis zu seiner Emigration nach Israel am jüdisch-theologischen
Seminar in Breslau. Und auch Täubler lehrte lange Zeit erst an der Hochschule
für die Wissenschaft des Judentums in Berlin, bevor er 1922 Extraordinarius in
Zürich und 1925 Ordinarius in Heidelberg wurde, was er nicht gerade ausgiebig
gemessen konnte. Bickermann schliesslich brachte es bis zur Emigration auch nur
zur Privatdozentur in Berlin. Gewiss, es gab dann auch wissenschaftliche Institutionen

wie eben die erwähnten in Breslau und Berlin, an denen auf hohem
Niveau Wissenschaft des Judentums betrieben wurde. Allein man muss sich klar
machen, dass es in Europa eine Arroganz der etablierten staatlichen Universitätswissenschaft

gab und gibt, die eben solche privaten jüdischen Einrichtungen
missachtete. Wer nahm schon Leopold Zum, Ismar Elbogen, wer später Leo Baeck
wissenschaftlich wirklich wahr und erst noch ernst unter den Nichtjuden? Das
theologische und geisteswissenschaftliche Erklärungsmonopol lag ja bei nichtjüdischen

Wissenschaftlern; und diese hielten nicht nur den Anteil an Wissen über
das Judentum und seine unschätzbar hohe Bedeutung für die abendländische
Geschichte klein, sondern sie bestimmten ihn auch mit negativer Bewertung.

Ist das heute anders? Ja, sofern man etwa an die grosse Bedeutung der
Jüdischen Studien in Amerika und in Israel denkt. Und in Europa hat die Judaistik
etwa in Frankreich, aber auch in Deutschland und Österreich Fuss fassen können.

In der deutschsprachigen Schweiz hingegen spielt sie an den Universitäten
abgesehen von Luzern und abgesehen von Lehraufträgen in Bern und Basel, hier
getragen von einer engagierten Stiftung, leider noch nicht die ihr zukommende
Rolle. Ich hoffe, dass ich keinem Unrecht tue, wenn ich angesichts dieser Situation

sage, dass der Bann der Ignoranz offenbar noch nicht überall ausreichend
gebrochen ist. Aber ich hoffe auch, dass sich in der Zukunft in dieser Hinsicht
etwas Entscheidendes ändern wird. Denn es ist, wie ich schliesslich auch hoffe,
deutlich geworden, dass Jüdische Studien an unseren Hochschulen und Universitäten

gelehrt werden müssen, und zwar nicht zuletzt um unser selbst willen. Denn
das Judentum ist ein integraler Bestandteil unserer europäischen Kultur und
Geschichte, ein «wesentlicher Aspekt der westlichen Zivilisation»33.

Wem gegenüber diese Lehre sich verantworten muss, ist natürlich angesichts
des Ortes, an dem sie geschehen soll, der Universität also, klar: allein gegenüber
den Prinzipien der Wissenschaftlichkeit und der historischen Wahrheit. Doch
gerade dies schliesst ein, dass wir uns von tiefsitzenden Vorurteilen und Verzerrungen

befreien müssen, die durch christlich-theologische Lehre und deren säkulare
Derivate geprägt wurden. Jüdische Studien haben also allein die Wissenschaftlichkeit

als ihr Kriterium. Das bedeutet aber, dass die lang verachtete jüdische
Tradition wissenschaftlicher Auseinandersetzung mit der hebräischen Sprache,
der Auslegung der Bibel und der übrigen jüdischen Literatur, der Geschichte der
Juden und ihrer Kulturen in Europa und Amerika z.B., dass nicht zuletzt die
jüdische Philosophie intensiv studiert und gewürdigt werden muss. Dass dies für
heutige Universitätsjudaistik selbstverständlich ist, brauche ich nicht weiter zu be-

223



legen. Gleichwohl ist es angesichts der abendländischen Geschichte der Missachtung

und Verzerrung jüdischen Selbstverständnisses wohl nicht überflüssig zu
betonen, dass wir darauf achten sollten, dass das Judentum nicht nur Objekt ist,
sondern dass - auch - dessen authentische Interpreten, Juden und Jüdinnen,
selbst Subjekt dieser Lehre sind, sofern sie eben den universitären Bedingungen
der Wissenschaftlichkeit genügen.

ANMERKUNGEN

1. Der folgende Text wurde anlässlich des zwanzigjährigen Bestehens des Instituts für
Jüdisch-Christliche Forschung in Luzern-vorgetragen. Zum wissenschaftlichen
Fundament dieser Institution hat nicht zuletzt Jakob Petuchowski beigetragen. Ihm
seien darum diese Überlegungen in Dankbarkeit und Respekt für sein Werk gewidmet.

2. M. Löw-Beer, Der seelische Haushalt eines Antisemiten, in: Babylon. Beiträge zur
jüdischen Gegenwart Heft 2 (1987) 99-107:101.

3. G. Scholem. Zehn unhistorische Sätze über Kabbala, in: ders., Judaica 3. Studien
zur jüdischen Mystik, Frankfurt 1970, 264.

4. GW XIV,419-506.
5. D. Diner, Zwischen Aporie und Apologie. Über Grenzen der Historisierbarkeit der

Massenvernichtung, in: Babylon. Beiträge zur jüdischen Gegenwart, 2 (1987) 23-
33:33.

6. So schon J. Isaac, Jésus et Israel, Paris 1948 (dt. Jesus und Israel, Wien-Zürich
1968); vgl. R. Ruether, Nächstenliebe und Brudermord. Die theologischen Wurzeln
des Antisemitisms, München 1978; zum Problem des Antijudaismus im Neuen
Testament vgl. etwa G. Baumbach, Antijudaismus im Neuen Testament - Fragestellung

und Lösungsmöglichkeit, in: Kairos 25 (1983) 68-85.
7. Vgl. G. Baum, Die Juden und das Evangelium, Zürich 1963,14.145f.;vgl. auch E.

Stegemann, Die Tragödie der Nähe. Zu den judenfeindlichen Aussagen des
Johannesevangeliums, in: Kirche und Israel. Neukirchener Theologische Zeitschrift, 4

(1989) 114-122.
8. Vgl. dazu E. Stegemann, Die christlichen Wurzeln des Judenhasses, in: Wege zum

Menschen 42 (1990) 483-496.
9. Vgl. P. Eicher, Bürgerliche Religion. Eine theologische Kritik, München 1983, 134.

10. vgl. P. Eicher a.a.O. 129ff.
11. Vgl. bei K.Aner, Zum Paulusbild der deutschen Aufklärung, in: Harnack-Ehrung,

1921, 366-376:374.
12. Vgl. dazu R. Rendtorff, Die jüdische Bibel und ihre antijüdische Auslegung, sowie

E. Stegemann, Der Jude Paulus und seine antijüdische Auslegung, in: R. Rendtorff
u. E. Stegemann, Auschwitz - Krise der christlichen Theologie, München 1980,99-
116 u. 117-139.

13. A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 1966, 620.
14. Vgl. D. Schellong, Von der bürgerlichen Gefangenschaft des kirchlichen Bewusst-

seins, in: G. Kehrer (Hg.), Zur Religionsgeschichte der Bundesrepublik Deutschland,

München 1980, 132-166: 139ff.

224



15. Vgl. U. Kusche, Die unterlegene Religion. Das Judentum im Urteil deutscher Altte-
stamentler, Berlin 1991.

16. Ch. Klein, Theologie und Anti-Judaismus, München 1975.
17. H. Küng, Das Judentum, München 1991.
18. K. Müller, Möglichkeit und Vollzug jüdischer Kapitalgerichtsbarkeit im Prozess ge¬

gen Jesus von Nazaret, in: K. Kertelge (Hg.), Der Prozess gegen Jesus. Historische
Rückfrage und theologische Deutung, Freiburg 1988, 41-83:43 u.ö.

19. GW XVI,101-246; vgl. dazu zuletzt H. Beland, Religiöse Wurzeln des Antisemitis¬
mus, in: Psyche 5 (1991) 448-470.

20. Dialektik der Aufklärung,( 1944) 1986, 177.
21. J. Chasseguet-Smirgel, Zwei Bäume im Garten, München 1986; vgl. zuletzt dies.. Sa¬

domasochism in the Perversions: Some Thoughts on the Destruction of Reality, in:
Journal of the American Psychoanalytic Association 39 (1991) 399-416.

22. Zitiert nach G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Zürich 1960,103f.
23. Vgl. Scholem ebd.
24. Chr. Hoffmann, Juden und Judentum im Werk deutscher Althistoriker des 19. und

20. Jahrhunderts, Leiden 1988,281.
25. Vgl. Chr. Hoffmann a.a.O. 114.

26. Sprachwissenschaft und Rassenideologie in Deutschland, 2. Aufl. 1989.
27. Les Langues du Paradis, Paris 1989.
28. M. Treml, Die ungleichen Zwillinge der Vorsehung (Rez. von M. Ölender), in:

Babylon. Beiträge zur jüdischen Gegenwart, Heft 7 (1990) 143-146:145.
29. Vgl. Ölender a.a.O. 149.
30. Vgl. dazu E. L. Ehrlich, Art. Jesus IX. Judentum, TRE 17,68-71.
31. Vgl. Chr. Hoffmann, a.a.O. S. 200ff.
32. Vgl. M. Ölender, a.a. O. S.153ff.
33. Vgl. J. Dan, Some Remarks about Jewish Studies in German Universities, in: Babylon.

Beiträge zur jüdischen Gegenwart, 10/11 (1992) 183-191: 187.

225


	Die Befreiung der Theologie vom Antijudaismus als wissenschaftliche Aufgabe

