
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Jüdische Liturgiereform in der Neuzeit : Rücksichten und Ziele

Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdische Liturgiereform in der Neuzeit.
Rücksichten und Ziele*

von Jakob J. Petuchowski, s.A.

I

Wenn von der jüdischen Liturgiereform in der Neuzeit die Rede ist, dann
denkt man in erster Linie an die Unterschiede, die zwischen einem traditionellen,
sog. orthodoxen jüdischen Gottesdienst und einem liberalen oder reformierten
jüdischen Gottesdienst bestehen. Neben Orgelbegleitung, gemischtem Chor und -
in der angelsächsischen Welt - Aufhebung der getrennten Sitze für Männer und
Frauen, wie auch der Predigt in der Landessprache, die zwar heutzutage in orthodoxen

Synagogen erlaubt, in reformierten Synagogen aber de rigueur ist, handelt
es sich dabei um Folgendes:

(1) Kürzung des traditionellen Gottesdienstes. Dieses Merkmal findet sich in
allen reformierten Gottesdiensten. Die Kürzung wird hauptsächlich durch
Auslassung von Wiederholungen erreicht, die im orthodoxen Gottesdienst zahlreich
sind. So kann z.B. ein und derselbe Psalm in einem traditionellen Gottesdienst
mehrfach vorkommen, das Qaddischgebet sechs- oder siebenmal, das Hauptgebet,

die Tephillah, viermal. Reformierte Gottesdienste begnügen sich mit weniger.
Auch lassen sie vieles von der mittelalterlichen Poesie aus, die, wenn überhaupt,
nur noch von Spezialisten auf diesem Gebiet verstanden wird.

(2) Gebrauch der Landessprache. Das Recht dazu wird von allen reformierten

jüdischen Liturgien zugestanden, wenn auch in der Praxis unterschiedlich
davon Gebrauch gemacht wird. So war z.B. der liberale jüdische Gottesdienst in
Deutschland bis zum zweiten Weltkrieg etwa bis zu neunzig Prozent hebräisch,
während die Jüdische Reformgemeinde zu Berlin es bei fünf oder sechs hebräischen

Sätzen beliess und den Rest des Gottesdienstes in deutscher Sprache
abhielt. In den Vereinigten Staaten wurde in den letzten Jahrzehnten in den
reformierten Gottesdienst wieder mehr Hebräisch eingeführt. Dennoch wird der
reformierte Gottesdienst in Amerika immer noch hauptsächlich in englischer Sprache
abgehalten. Dagegen sind die reformierten Gottesdienste im Staate Israel alle auf
Hebräisch, was hier natürüch bedeutet, dass der ganze Gottesdienst in der
Landessprache stattfindet.

(3) Nichterwähnung der Engel. Konsequent wird das allerdings nur in Amerika

eingehalten, wo man im allgemeinen die traditionellen Gebetstexte - darunter

diejenigen, die die Engel erwähnen - viel prosaischer auffasst, als sie vielleicht
ursprünglich gemeint waren. In Europa ging das etwas weniger konsequent zu. In
vielen reformierten Gebetbüchern Europas versuchte man zwar, so weit wie mög-

* Gastvorlesung, Institut für Judaistik, Freie Universität Berlin, 19.6.90.

204



lieh die Engel aus dem hebräischen Text zu entfernen, weil man ja nicht an Engel
«glaubte». Wenn aber ein reformierter Rabbiner selbst seine deutschen Elymnen
und erbauungsvollen Gebete verfasste, dann konnte schon einmal auf der
deutschen Seite des Gebetbuchs der himmlische Chor jauchzend erschallen, wenn er
auch aus dem traditionell überkommenen hebräischen Urtext getilgt wurde.

(4) Dämpfimg des Partikularismus. Traditionelle Fassungen, in denen
Vergleiche zwischen Juden und Nichtjuden zuungunsten der letzteren auszufallen
scheinen, werden entweder ausgelassen oder positiver formuliert. Der Anfang des

cAlenu-Gebets in der traditionellen Liturgie lautet z.B.: «An uns ist es zu rühmen
den Elerrn des Alls, zu huldigen dem Weltenschöpfer, dass er uns nicht erschaffen
hat gleich den Heidenvölkern und uns nicht gleichgemacht hat den anderen
Familien der Erde, dass er unseren Anteil nicht gleichgemacht hat dem ihren und
unser Los gleich dem all ihrer Menge.» Dieser Passus erscheint nun im
«Einheitsgebetbuch» der liberalen Synagogen Deutschlands im Jahre 1929 als: «An uns ist
es zu rühmen den Herrn des Alls, zu huldigen dem Weltenschöpfer, dass er uns
gewürdigt hat, seine Einheit zu bekennen, und dass er uns zu seinem Dienst berufen

hat». Derselbe Gedanke ist darin erhalten, aber positiv und nicht negativ
formuliert. Oder wenn es in einer der Benediktionen des Achtzehngebets im
traditionellen Text heisst: «Gelobt seist du, Herr, der die Kranken seines Volkes Israel
heilt», dann wird im reformierten Gottesdienst dieser Gedanke universalistischer
ausgedrückt: «Gelobt seist du, Herr, der die Kranken heilt.»

(5) Weglassung von Gebeten für die Einsammlung der Verstreuten undfür die
Rückkehr nach Zion. Einige reformierte Gemeinden haben die Gebete für den
Wiederaufbau Jerusalems beibehalten oder doch in den letzten Jahren wieder
eingeführt. Aber mit Ausnahme der israelischen Reformgemeinden betet keine
reformierte jüdische Gemeinde für das Ende der jüdischen Existenz in der Diaspora
und für die Rückkehr aller Juden in das Land Israel.

(6) Weglassung von Gebeten für die Wiederherstellung der Opfer. Das
traditionelle Judentum sieht in der Synagoge nur ein miqdasch me'at, ein «kleines
Heiligtum» im Vergleich zu dem Tempel in Jerusalem, wo, in der messianischen Zeit,
der Opferkult, der durch die Zerstörung Jerusalems im Jahre 70 nur «unterbrochen»

wurde, wieder eingeführt werden soll. Das Reformjudentum sieht aber im
Opferkult eine überwundene Phase der religiösen Entwicklung, für die der syna-
gogale Wortgottesdienst einen völligen Ersatz bietet, - so dass eine Wiederherstellung

der Opfer gar nicht erwünscht ist und ein diesbezüglicher Wunsch auch im
Gebet vor Gott gar nicht ausgesprochen werden soll.

(7) Die Bitte um das Kommen eines «Erlösers» wird durch die Bitte um die

«Erlösung» ersetzt. Der persönliche Messias weicht im reformierten Judentum der

Hoffnung auf das messianische Zeitalter. Aber nur in der amerikanischen
Reformliturgie und in den liberalen Synagogen Englands wird das konsequent
durchgeführt, wenn es auch vereinzelt in europäischen Reformgebetbüchern -
aber nicht im deutschen «Einheitsgebetbuch» - so geschah.

(^Unsterblichkeit der Seele statt körperliche Auferstehung. Auch hier ist nur
die amerikanische Reformliturgie völlig konsequent. In Europa behielten viele
reformierte Liturgien die traditionelle hebräische Fassung bei, umschrieben aber in
der Übersetzung den Auferstehungsglauben im Sinne der Unsterblichkeit der

205



Seele. Während nun kein Zweifel darüber besteht, dass die ursprünglichen
Verfasser des diesbezüglichen Gebets, d.h. der zweiten Benediktion des Achtzehngebets,

an die körperliche Auferstehung der Toten glaubten, so können dennoch die
Worte mechajjeh methim, rein philologisch betrachtet, auch als «der die Toten am
Leben erhält» verstanden werden, - so dass man nicht unbedingt sich dabei die
Szene vom 37. Kapitel des Buches Ezechiel vorstellen muss.

(9) Möglichkeiten für Abwechslung. Psalmen und Gebete, die in der
traditionellen Liturgie bei ein- und derselben Gelegenheit sämtlich gebetet werden,
werden auf verschiedene Gelegenheiten verteilt. Im orthodoxen Gottesdienst werden

z.B. jeden Freitagabend die Psalmen 95 bis 99 ohne Auslassungen gebetet. In
reformierten Liturgien werden sie auf die vier bzw. fünf Sabbate des Monats
verteilt. Auch gibt es im Reformjudentum teilweise verschiedene Gottesdienste für
die verschiedenen Sabbate des Monats, wobei aber in allen die Kernstücke wie
das «Höre, Israel» und das Hauptgebet beibehalten werden. Das neue amerikanische

Reformgebetbuch von 1975 enthält zehn verschiedene Freitagabendgottesdienste,

die verschiedene Themen behandeln. Die Hoffnung der Gebetbuchherausgeber

ist hier, dass sich der Beter nicht langweile. Fraglich ist allerdings, ob
der Beter ein und denselben Gottesdienst nicht sehr lieb gewinnen kann, jedoch
durch den dauernden Wechsel eher verstört als angeregt wird.

(10) Zulassung von neuen Gebeten, die heutige Anliegen ausdrücken. Hier
unterscheiden sich die reformierten Liturgien, indem sie von dieser Zulassung in
verschiedenen Graden Gebrauch machen. Aber das Recht dazu wird von allen
behauptet.

II

Es war bis jetzt die Rede davon, wie sich der reformierte jüdische Gottesdienst

von dem heutigen orthodoxen jüdischen Gottesdienst unterscheidet. Es
sollte also zunächst das Novum des reformierten Gottesdienstes herausgearbeitet
werden. Historisch gesehen, tritt dieses Novum zuerst im Jahre 1810 auf die Bühne,

als Israel Jacobson einen reformierten jüdischen Gottesdienst in der von ihm
gegründeten Knabenschule in Seesen im Harz einführte, - ohne dass hier etwa
behauptet werden soll, dass alle zehn erwähnten Unterschiede zwischen orthodoxem

und liberalem Gottesdienst bereits 1810 schon existierten.
Wir werden auf Israel Jacobson noch zurückkommen und uns die Anfänge

der jüdischen Liturgiereform in der Neuzeit etwas näher ansehen. Zuerst aber soll
darauf hingewiesen werden, dass wir zwar das traditionelle, sog. orthodoxe
Gebetbuch als Massstab für die Abweichungen der modernen Liturgiereform im
Judentum benutzt haben, dass es aber das traditionelle, orthodoxe jüdische Gebetbuch

gar nicht gibt.
Unter den heutigen orthodoxen Juden sind verschiedene «traditionelle»

Gebetbücher im Gebrauch. Da gibt es den aschkenasischen Ritus bei den Juden
deutscher und polnischer Abstammung, der selbst in verschiedenen, lokal bedingten

Fassungen zu haben ist. Es gibt den in Südwestdeutschland gebräuchlichen
aschkenasischen Ritus und den in Nord- und Ostdeutschland gebräuchlichen
aschkenasischen Ritus, der Minhag Polin genannt wird. Andere Arten desselben

206



Ritus gelten für Böhmen und Mähren; wieder andere für Russland, für Ungarn
usw.

Dann gibt es den sog. sepharadischen Ritus, d.h. den Ritus der aus Spanien
und Portugal stammenden Juden, den italienischen Ritus, den jemenitischen
Ritus, den Ritus der Juden aus Bagdad, den Ritus der Juden aus dem syrischen
Aleppo, den balkanesischen Ritus, Minhag Romania genannt, und den sog. chas-
sidischen Nossach Sepliarad, ein hauptsächlich aschkenasischer Ritus mit Elementen

des spanischen und portugiesischen Ritus durchsetzt, der im achtzehnten
Jahrhundert in Polen entstanden ist.

Die Gründer des osteuropäischen Chassidismus betrachteten sich nämlich
als Nachfolger der Mystiker, die im sechzehnten Jahrhundert im palästinensischen

Safed wirkten. Diese Mystiker waren zum grossen Teil spanischer und
portugiesischer Abstammung und benutzten daher ihren herkömmlichen Ritus. Die
polnischen Chassidim meinten nun, dass der Ritus, der sich für ihre vermeintlichen

Vorgänger eignete, auch für sie der richtige war. Aber sie steckten zu tief in
der aschkenasischen Tradition, um mehr als einzelne Bruchstücke der sepharadischen

Gebetstradition in ihren aschkenasischen Ritus einzuverleiben. So entstand
der chassidische Nossach Sepharad, der noch heute bei allen chassidischen Juden
der Welt gebräuchlich ist.

Das sind alles - nota bene! - orthodoxe Gebetbücher, die für je eine Gruppe
traditioneller Juden religionsgesetzliche Gültigkeit besitzen. Und dabei handelt es

sich nur um Gebetstraditionen, die im Druck festgehalten worden sind. Vor der
Erfindung der Buchdruckerkunst in Europa und dem Vorhandensein von
gedruckten jüdischen Gebetbüchern gab es noch mehrere andere jüdische
Gebetstraditionen, die in verschiedenen Gemeinden üblich waren und zum Teil in
Manuskripten erhalten geblieben sind.

Die klassische rabbinische Literatur beschränkt sich nämlich hauptsächlich
auf liturgische Anweisungen, ohne die eigentlichen Gebetstexte völlig wiederzugeben.

Ja, es galt sogar im klassischen Rabbinismus als verpönt, Gebetstexte
aufzuschreiben. «Diejenigen, die Gebetstexte aufschreiben», so heisst es im Talmud,
«sind als ob sie die Torah verbrennen.»1 Das Ideal im klassischen Rabbinismus
war nämlich, dass man sich - besonders im Hauptgebet, der Tephillah - jedesmal,
wenn man betete, neu ausdrückte, so dass das Gebet nicht zur Routine wurde.2
Daher sind zwar in der rabbinischen Literatur die liturgischen Rubriken und die
in ihnen auszudrückenden Gedanken, wie auch die Schlusseulogien (chathimoth)
festgelegt, der Wortlaut der einzelnen Gebete aber dem einzelnen, oder jedenfalls
dem Vorbeter der Gemeinde überlassen.

Es blieb nicht dabei. Im Laufe der Zeit kristallisierten sich die Wortlaute für
die verschiedenen Rubriken heraus, - allerdings verschieden für einzelne Gegenden,

so dass wir z.B. bereits in der Spätantike einen palästinensischen und einen
babylonischen Ritus des jüdischen Gottesdienstes vorfinden. Obwohl die Juden
schon lange vorher beteten, entstand das erste geschriebene jüdische Gebetbuch
nicht vor dem neunten Jahrhundert. Eine jüdische Gemeinde im spanischen
Barcelona schrieb an den Leiter der talmudischen Akademie in Bagdad mit der Bitte,
ihnen doch mitzuteilen, wie ein jüdischer Gottesdienst auszusehen habe. Die
Antwort aus Bagdad war das Gebetbuch des Raw Amram Gaon.

207



Andere Gebetbücher folgten in späteren Jahrhunderten, kein einziges identisch

mit dem anderen. Erst der Buchdruck brachte eine gewisse Uniformität in
den jüdischen Gottesdienst; und selbst der Buchdruck kam zu spät, um völlige
Einheit in das jüdische Gebetsleben zu bringen. Was der Buchdruck bewirkte,
war der Stillstand - bis zum neunzehnten Jahrhundert - einer dem rabbinischen
Judentum wohlbekannten Dialektik, nämlich der Dialektik zwischen kawwanah,
dem freien, spontanen Gebet, dessen Wortlaut nicht festgelegt war, und qevaP,
der Routine und dem «traditionell» gewordenen Wortlaut der Gebete.

Das war eine Dialektik, die Jahrhunderte lang im Gange war. Das Ideal war
das kawwanah-Gebet. Die Praxis und die Wirklichkeit erheischten aber stets das

qevac-GebeU ohne das es ja keine betende Gemeinde geben kann. Diese Dialektik
führte zu einem ständigen Anwachsen des Gebetstoffes. Eine jede neue Generation

wollte den çevnc-Bestand durch ihre eigene kawwanah bereichern. Aber was
einmal als kawwanah, als spontaner Herzenserguss, in die Liturgie Eingang fand,
wurde recht bald zur qevac, zum unabänderlichen Bestandteil der Gebetsordnung
einer späteren Generation.

In diesem Zusammenhang sollte auch erwähnt werden, dass der auf liturgischem

Gebiet Konservative und der auf dem liturgischen Gebiet tätige Reformator

im Judentum keine Neuerscheinungen des neunzehnten oder zwanzigsten
Jahrhunderts sind. Es gab sie schon immer. Die Vorstellung, dass der liturgische
Reformator immer nur etwas von der Tradition Geheiligtes abschaffen will, ist
eine falsche Vorstellung. Ein Reformator ist auch derjenige, der etwas der Tradition

Unbekanntes hinzufügen möchte.
Der Konservative sagt nämlich: «Die Liturgie meines Grossvaters genügt

völlig meinen Ansprüchen.» Der Reformator sagt: «Das Gebetbuch meines
Grossvaters genügte den Ansprüchen meines Grossvaters vollkommen. Aber
unverändert kann ich das Gebetbuch meines Grossvaters nicht benutzen. Nur mit
Veränderungen, die auch meinen Gefühlen Ausdruck verleihen, kommt das
Gebetbuch meines Grossvaters für mich in Frage.»

Diese Veränderungen, seien sie nun Weglassungen oder Hinzufügungen,
beschwören notwendigerweise die Opposition des Konservativen herauf. Und bis

zur Entstehung des Reformjudentums im neunzehnten Jahrhundert, das sich
auch an Weglassungen heranwagte, bestanden die Veränderungen immer nur aus
Hinzufügungen, - die aber in der Vergangenheit nicht weniger bekämpft wurden
als, im neunzehnten Jahrhundert, die Weglassungen.

Zwei Beispiele dafür:
Zwischen dem dritten und dem sechsten Jahrhundert entstand in Palästina

der Pijjut, d.h. eine Form der synagogalen Poesie, die in kunsthafter Form Gebet
und Dialektik, Aggada und Halakhah verband. Teilweise wurde der Pijjut in die
Stammgebete eingeschaltet. Teilweise diente er aber auch zunächst als Ersatz für
die Stammgebete, die ja selbst zu dem genannten Zeitpunkt noch fliessend waren.

Als der Pijjut aber nach Babylonien vordrang, wo es eine grössere jüdische
Gemeinde als in Palästina gab, und wo die rabbinischen Autoritäten darauf aus
waren, ihre Unabhängigkeit gegenüber den palästinensischen Behörden zu
bewahren, entwickelte sich eine heftige Opposition gegen den aus Palästina
gebrachten Pijjut. Es hiess, dass der Pijjut die Gedankenfolge der im Gebet ausge-

208



sprochenen Ideen unterbreche, dass er Material in den Gottesdienst bringe,
welches nicht hineingehöre, und überhaupt dass der Pijjut eine Art des Gottesdienstes

darstelle, an die man nicht gewöhnt war.3

Dennoch setzte sich der Pijjut schliesslich durch, d.h., es wurde erlaubt, nicht
verlangt, den Pijjut in den Gottesdienst einzuschalten, so lange ein Gedicht auch
das Hauptthema des Gebets verarbeitet, in das es eingeschaltet wird, und somit
zur traditionellen Schlusseulogie passt.

Trotzdem hat es durch die Jahrhunderte hindurch nicht an grossen rabbini-
schen Autoritäten gefehlt, die dem Pijjut den Kampf ansagten, weil er doch nicht
so richtig in die religionsgesetzlichen Verordnungen über die Liturgie hineinpass-
te4. Aber vergebens. Das Volk wollte den Pijjut. (Ob es ihn je richtig verstand, ist
eine andere Frage.) Und das Volk durfte seinen Pijjut behalten.

Als dann im neunzehnten Jahrhundert der Pijjut den ersten modernen
Reformbestrebungen zum Opfer fiel, da setzten sich gerade die traditionellen rabbi-
nischen Autoritäten für die Beibehaltung des Pijjut ein. Die Abschaffung des Pijjut

wäre nämlich eine absolut verbotene Neuerung!
Ähnlich erging es dem Kol Nidre. Das ist eine legalistische Formel in aramäischer

Sprache, die die Auflösung von Gelübden, die man Gott gegenüber
gemacht hat, erklärt. Eine derartige Auflösung von Gelübden, deren Konsequenzen
man sich zur Zeit des Gelübdes nicht bewusst war, ist allerdings im biblischen
und rabbinischen Gesetz vorgesehen, ist aber nicht an eine bestimmte Jahreszeit
gebunden.

Nun entwickelte sich etwa im siebten oder achten Jahrhundert der Brauch,
den Gottesdienst am Vorabend des Versöhnungstages mit der Kol Nidre- Formel
anzufangen, - als ob man an diesem heiligsten Tag des jüdischen Jahres ohne
unbezahlte oder unvergebene Schulden Gott gegenüber erscheinen wollte. (Die
berühmte und eindrucksvolle Melodie, in der Kol Nidre heute gesungen wird, gab es

damals noch nicht. Sie stammt etwa aus dem fünfzehnten Jahrhundert.5

Die Schulhäupter der rabbinischen Akademien in Babylonien reagierten
verschieden auf diesen neuen Brauch. Verlangt hat ihn keiner, obwohl manche
berichten, dass er sich in ihren Akademien eingebürgert hat. Andere wissen, dass

ein derartiger Brauch existiert, wollen ihn aber in ihren Akademien nicht einführen.

Noch andere sind ausgesprochen gegen diesen neuen Brauch und erklären
ihn als einen minhag schetuth, d.h. einen «blödsinnigen Brauch».6 Es kann also

von einem obligatorischen Charakter des Kol Nidre am Vorabend des

Versöhnungstages kaum die Rede sein.

Als aber im neunzehnten Jahrhundert die jüdischen Reformatoren die Kol
Nidre- Formel am Vorabend des Versöhnungstages abschaffen wollten, um sie

durch einen erbaulicheren Text, der zur selben Melodie gesungen werden konnte,
zu ersetzen, da wurde die Beibehaltung des Kol Nidre eifrig von den traditionellen
rabbinischen Autoritäten vertreten.

In beiden Fällen also, bei dem Pijjut wie auch beim Kol Nidre, wurden die
ursprünglichen Einführer als Reformatoren angesehen, und die Opposition berief
sich auf die Tradition. Als aber im neunzehnten Jahrhundert die Abschaffung des

Pijjut und des Kol Nidre auf der Tagesordnung stand, da wurden auf einmal die

209



amtlichen Nachfolger derjenigen, die sich einst gegen die Einführung des Pijjut
oder des Kol Nidre wandten, deren treue Verteidiger, während es jetzt die
Reformatoren waren, die die Stellung der ursprünglich traditionellen Opposition
einnahmen.

So liefert denn die Entwicklungsgeschichte der jüdischen Liturgie nicht nur
den Satz, dass die Spontaneität der einen Generation zur Tradition einer anderen
wird, sondern auch den weiteren Satz, dass die Reformatoren der einen Generation

zu den Säulen der Orthodoxie einer anderen Generation werden, - was auch
ausserhalb des Bereichs der jüdischen Liturgie gilt.

Hier aber haben wir uns schon wieder dem neunzehnten Jahrhundert
zugewandt, während wir an sich nur aufzeigen wollten, dass die Dialektik von
Spontaneität und Tradition überhaupt in der Entwicklungsgeschichte der jüdischen
Liturgie liegt, und dass es schon immer auf jüdisch-liturgischem Gebiet die Konservativen

und die Reformatoren gegeben hat.
Nachdem diese Dialektik durch die Verbreitung des gedruckten Gebetbuches

zu einem gewissen, aber doch nicht totalen Stillstand gebracht wurde - denn
sowohl die Safeder Mystiker des sechszehnten wie auch die polnischen Chassidim
des achtzehnten Jahrhunderts brachten Neuerungen in die sog. «traditionelle»
Liturgie -, da wurde im neunzehnten Jahrhundert die Dialektik durch das
Reformjudentum wieder in Gang gebracht. Es ging jetzt erneut um das Problem: kawwa-
nah und qevac.

Von dieser Perspektive aus gesehen, ist also die jüdische Liturgiereform der
Neuzeit einfach nur ein weiteres Kapitel in der Entwicklungsgeschichte der
jüdischen Liturgie und die Fortsetzung einer uralten Dialektik.

III

Aber diese Perspektive genügt nicht ganz. Wie wir bereits gesehen haben,
bestanden die Reformen in der Vergangenheit fast ausschliesslich aus Hinzufügungen,

während die Reform der Neuzeit sich auch Weglassungen erlaubte.
Und hier kommen wir auf Israel Jacobson zurück, der den ersten modernen

reformierten jüdischen Gottesdienst in der Synagoge seiner Privatschule in Seesen

einführte. Jacobson (1768-1828) war der Finanzberater von König Jérôme, dem
Bruder Napoleons, im französischen Königreich Westfalen und auch Leiter des

nach französischem Muster gebildeten Konsistoriums der Israeliten in Westfalen.
Das weist natürlich auf den Einfluss der französischen Revolution hin und

auf die damit verbundene bürgerliche Gleichberechtigung der Juden. Und das
bedeutet wiederum die Morgenröte eines neuen Zeitalters für die Juden des

Westens. Die Ghettomauern waren durchbrochen, und der Weg stand offen zur
jüdischen Anteilnahme am allgemeinen bürgerlichen und kulturellen Leben.

Zwar führte keine gerade Linie von der französischen Revolution zur vollen
Emanzipation der Juden in Deutschland. Es gab auch hier und da Rückschläge.
Selbst das französische Königreich Westfalen kam zu einem Ende, und Jacobson
siedelte nach Berlin über, wo er in seinem eigenen Haus und in dem Haus des

210



Bankiers Jacob Herz Beer, dem Vater des Komponisten Meyerbeer, die in Seesen

begonnenen reformierten Gottesdienste fortführte. Unter Jacobsons Einfluss
entstand dann auch im Jahre 1818 der Hamburger Tempel, die erste jüdische
Gemeinde in der Welt, die auf einer reformierten Basis gegründet wurde.

Ungeachtet der verschiedenen Rückschläge war es dennoch den Reformatoren

klar, dass sich das Judentum nur dann in der sich jetzt den Juden öffnenden
neuen Welt erhalten könne, wenn sich das Judentum den neuen Umständen an-
passte, - wie sich ja auch in der Vergangenheit das Judentum immer an die sich
verändernden Umstände angepasst hat. Und hier ging es den ersten Reformatoren

in erster Linie darum, dass öffentliche Zentrum des jüdischen Lebens, die
Synagoge, zu reformieren.

Unter den Umständen des Ghettolebens hatte nämlich die Ästhetik des
jüdischen Gottesdienstes stark gelitten. «Wie in einer Judenschule» wurde in
Deutschland die sprichwörtliche Bezeichnung für Unordnung und Lärm; und unter

der jüngeren jüdischen Generation gab es bereits viele, die sich von der
Synagoge abwandten. Dem sollte Einhalt geboten werden.

Gewiss haben Jacobson und andere jüdische Reformatoren in ihren
Umgestaltungen des Gottesdienstes einige Anleihen bei der christlichen Kirche
gemacht, und das eher bei der evangelischen als bei der katholischen Kirche. Es war
eben die Kirche, die das Modell für einen «geregelten» und «erbaulichen» Gottesdienst

lieferte7. Es gab kein anderes.

Mit der bürgerlichen Gleichberechtigung der Juden änderte sich ebenfalls
das jüdische Erziehungswesen. Da jetzt auch «weltliche» Schulfacher obligatorisch

wurden, musste die Zeit für jüdische Fächer gekürzt werden. Kenntnis der
hebräischen Sprache nahm unter den emanzipierten Juden ab, und grosse Teile
des traditionellen Gottesdienstes, der völlig auf hebräisch abgehalten wurde, waren

jetzt vielen Betern unverständlich. Dem sollte durch Gebete in der Landessprache

und durch die Predigt abgeholfen werden. Immerhin, wie bereits
bemerkt, mit Ausnahme der Jüdischen Reformgemeinde zu Berlin, behielten die
liberalen Synagogen Deutschlands - und das bedeutet die Mehrzahl der grossstädtischen

Synagogen, in denen schliesslich ein reformierter Gottesdienst eingeführt
wurde, - die hebräische Sprache für die meisten Gebete bei. (Anders verhielt es

sich in Amerika, wo es keine jüdischen Gemeinden gab, die, wie in Deutschland,
auf eine Geschichte von hunderten von Jahren stolz zurückblicken konnten und
daher, selbst bei ihrer Reformation, an der Lokaltradition hingen.) Jedoch muss-
ten sich wohl viele Beter, die dem hebräischen Vortrag des Vorbeters zuhörten,
auf die deutsche Ubersetzung in ihren Gebetbüchern, die jetzt üblich wurde,
verlassen.

Und damit beginnt ein zweites Stadium der Liturgiereform im modernen
Judentum. Die ersten Reformatoren fühlten sich nicht dazu berufen, die jüdische
Religion als solche zu reformieren. Ihnen ging es ausschliesslich um die ästhetische

Reformation des öffentlichen Gottesdienstes8. Werden nun aber einige
Gebete in der Landessprache gesprochen, und liegt eine landessprachliche Übersetzung

der hebräischen Gebete vor, dann stellt sich natürlich früher oder später die
Frage, ob man denn das, was gebetet wird, auch tatsächlich glaubt.

211



Das Reformjudentum war ja nicht nur ein Kind der bürgerlichen
Gleichberechtigung der Juden, sondern auch ein Enkel der Aufklärung und des Rationalismus,

die zu dieser Gleichberechtigung geführt haben.
Diese Eltern- und Grosselternschaft erklärt dann auch die dogmatischen

Änderungen, die sich, im Laufe der Zeit, zu den ästhetischen Verbesserungen im
reformierten jüdischen Gottesdienst gesellten, - Änderungen, die wir am Anfang
dieser Vorlesung bereits angeführt haben.

IV

Das Bild, das sich aus der reformierten jüdischen Liturgie des neunzehnten
und des frühen zwanzigsten Jahrhunderts ergibt, - die historischen Geschehnisse
des späteren zwanzigsten Jahrhunderts haben teilweise zu radikalen Änderungen
und Rückgriffen auf die Tradition geführt - ist das von Juden, die sich als eine
Glaubensgemeinschaft, aber nicht als eine Nation betrachten, die sich in ihrer
deutschen, englischen, französischen, schwedischen oder amerikanischen Eleimat
völlig zu Hause fühlen und nicht von Gott verlangen, dass er sie in das Land
ihrer weit entfernten Vorfahren zurückführt oder gar den alten Opferkult wieder
einsetzt. Diese Juden glauben an den Gott der Väter und an die göttliche
Offenbarung, die in der Torah ihren Niederschlag gefunden hat, - ohne dass das die
menschliche Mitarbeit am Zustandekommen der biblischen Literatur ausschliesst.
Sie halten die rabbinische Tradition in Ehren, fühlen sich aber berechtigt, in
Kollisionsfallen die traditionellen Lorderungen den Umständen des modernen
Lebens anzupassen, da ja die göttliche Offenbarung eine «fortschreitende Offenbarung»

ist. Sie glauben an die Unsterblichkeit der Seele und an eine messianische

Erlösung der ganzen Menschheit am Ende der Zeiten, - eine Erlösung aber, an
der der Mensch mitarbeiten muss. Der Mystik sind sie im Grossen und Ganzen
abhold, der Wissenschaft dagegen völlig aufgeschlossen. Und sittliche Pflicht
steht über dem Zeremonialgesetz.

Die Zerstörung des europäischen Judentums durch den deutschen
Nationalsozialismus und das damit verbundene Wiederaufleben eines jüdischen Nationalismus

haben in den Augen vieler heutiger Juden die Überzeugungen und Erwartungen

der jüdischen Reformatoren Lügen gestraft. Man hat daher in den
reformierten jüdischen Gebetbüchern der Nachkriegszeit - in England und in Amerika

- vielfach dementsprechende Revisionen vorgenommen. Denn, so heisst es, es

liegt ja in der Natur des Reformjudentums, sich den veränderten Umständen
anzupassen.

Aber es ist am Ende doch der Zukunft überlassen, das entscheidende Urteil
über die Bestrebungen des klassischen Reformjudentums zu fallen. Denn auch
der in Mode gekommene jüdische Nationalismus könnte ja ein vorübergehendes
Stadium der jüdischen Entwicklung sein, das einmal - ausserhalb des Staates
Israel - einer Neubesinnung auf den positiven Wert eines bewussten Diasporajudentums

weichen könnte. Sollte das geschehen, dann könnte die ursprüngliche
Reformideologie, wie sie in der Liturgiereform zum Ausdruck kam, wieder
aktuell werden.

212



ANMERKUNGEN

1. B. Schabbath 115b.
2. B. Berakhoth 29b; und vgl. Jakob J. Petuchowski, Beten im Judentum. Stuttgart,

1976, S. 11-28.
3. Vgl. Jakob J. Petuchowski, Theology and Poetry. London, 1978, S. 11-19.
4. Vgl. A.A. Wolff, Die Stimmen der ältesten glaubwürdigsten Rabbinen über die Piju-

tim. Leipzig, 1875.
5. Vgl. Abraham Z. Idelsohn, «The Kol Nidre Tune», in: Eric Werner (Hrsg.),

Contributions to a Historical Study of Jewish Music. New York, 1976, S. 149-165.
6. Vgl. B.M. Lewin (Hrsg.) Ozar Ha-Geonim, Band XI. Jerusalem, 1942, S. 21-24.
7. Vgl. Michael A. Meyer, «Christian Influence on Early German Reform Judaism»,

in: Charles Berlin (Hrsg.), Studies in Bibliography, History, and Literature in Honor
of I. Edward Kiev. New York, 1971, S. 289-303. Siehe auch Alexander Altmann,
«Zur Frühgeschichte der jüdischen Predigt in Deutschland», in: Yearbook of the Leo
Baeck Institute, Bd. VI, London, 1961, S. 3-59.

8. Vgl. Caesar Seligmann, «Zur Entstehungsgeschichte des Hamburger Tempels», in:
Liberales Judentum, September / Oktober 1918, S. 72.

213


	Jüdische Liturgiereform in der Neuzeit : Rücksichten und Ziele

