Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Judische Liturgiereform in der Neuzeit : Ruicksichten und Ziele
Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Judische Liturgiereform in der Neuzeit.
Rucksichten und Ziele®

von Jakob J. Petuchowski, s. A.

I

Wenn von der judischen Liturgiereform in der Neuzeit die Rede ist, dann
denkt man in erster Linie an die Unterschiede, die zwischen einem traditionellen,
sog. orthodoxen judischen Gottesdienst und einem liberalen oder reformierten jii-
dischen Gottesdienst bestehen. Neben Orgelbegleitung, gemischtem Chor und —
in der angelsidchsischen Welt — Aufhebung der getrennten Sitze fiir Médnner und
Frauen, wie auch der Predigt in der Landessprache, die zwar heutzutage in ortho-
doxen Synagogen erlaubt, in reformierten Synagogen aber de rigueur ist, handelt
es sich dabei um Folgendes:

(1) Kiirzung des traditionellen Gottesdienstes. Dieses Merkmal findet sich in
allen reformierten Gottesdiensten. Die Kiirzung wird hauptsiachlich durch Aus-
lassung von Wiederholungen erreicht, die im orthodoxen Gottesdienst zahlreich
sind. So kann z.B. ein und derselbe Psalm in einem traditionellen Gottesdienst
mehrfach vorkommen, das Qaddischgebet sechs- oder siebenmal, das Hauptge-
bet, die Tephillah, viermal. Reformierte Gottesdienste begniigen sich mit weniger.
Auch lassen sie vieles von der mittelalterlichen Poesie aus, die, wenn tliberhaupt,
nur noch von Spezialisten auf diesem Gebiet verstanden wird.

(2) Gebrauch der Landessprache. Das Recht dazu wird von allen reformier-
ten jiidischen Liturgien zugestanden, wenn auch in der Praxis unterschiedlich da-
von Gebrauch gemacht wird. So war z.B. der liberale jiidische Gottesdienst in
Deutschland bis zum zweiten Weltkrieg etwa bis zu neunzig Prozent hebriisch,
wahrend die Judische Reformgemeinde zu Berlin es bei fiinf oder sechs hebrii-
schen Satzen beliess und den Rest des Gottesdienstes in deutscher Sprache ab-
hielt. In den Vereinigten Staaten wurde in den letzten Jahrzehnten in den refor-
mierten Gottesdienst wieder mehr Hebrdisch eingefiihrt. Dennoch wird der refor-
mierte Gottesdienst in Amerika immer noch hauptsichlich in englischer Sprache
abgehalten. Dagegen sind die reformierten Gottesdienste im Staate Israel alle auf
Hebriisch, was hier naturlich bedeutet, dass der ganze Gottesdienst in der Lan-
dessprache stattfindet.

(3) Nichterwihnung der Engel. Konsequent wird das allerdings nur in Ame-
rika eingehalten, wo man im allgemeinen die traditionellen Gebetstexte — darun-
ter diejenigen, die die Engel erwidhnen — viel prosaischer auffasst, als sie vielleicht
urspringlich gemeint waren. In Europa ging das etwas weniger konsequent zu. In
vielen reformierten Gebetbiichern Europas versuchte man zwar, so weit wie mog-

* Gastvorlesung, Institut fiir Judaistik, Freie Universitat Berlin, 19.6.90.

204



lich die Engel aus dem hebrédischen Text zu entfernen, weil man ja nicht an Engel
«glaubte». Wenn aber ein reformierter Rabbiner selbst seine deutschen Hymnen
und erbauungsvollen Gebete verfasste, dann konnte schon einmal auf der deut-
schen Seite des Gebetbuchs der himmlische Chor jauchzend erschallen, wenn er
auch aus dem traditionell iiberkommenen hebraischen Urtext getilgt wurde.

(4) Ddmpfung des Partikularismus. Traditionelle Fassungen, in denen Ver-
gleiche zwischen Juden und Nichtjuden zuungunsten der letzteren auszufallen
scheinen, werden entweder ausgelassen oder positiver formuliert. Der Anfang des
¢ Alenu-Gebets in der traditionellen Liturgie lautet z.B.: «An uns ist es zu rithmen
den Herrn des Alls, zu huldigen dem Weltenschopfer, dass er uns nicht erschaffen
hat gleich den Heidenvolkern und uns nicht gleichgemacht hat den anderen Fa-
milien der Erde, dass er unseren Anteil nicht gleichgemacht hat dem ihren und
unser Los gleich dem all ihrer Menge.» Dieser Passus erscheint nun im «Einheits-
gebetbuch» der liberalen Synagogen Deutschlands im Jahre 1929 als: «An uns ist
es zu rihmen den Herrn des Alls, zu huldigen dem Weltenschopfer, dass er uns
gewurdigt hat, seine Einheit zu bekennen, und dass er uns zu seinem Dienst beru-
fen hat». Derselbe Gedanke ist darin erhalten, aber positiv und nicht negativ
formuliert. Oder wenn es in einer der Benediktionen des Achtzehngebets im tradi-
tionellen Text heisst: «Gelobt seist du, Herr, der die Kranken seines Volkes Israel
heilt», dann wird im reformierten Gottesdienst dieser Gedanke universalistischer
ausgedrickt: «Gelobt seist du, Herr, der die Kranken heilt.»

(5) Weglassung von Gebeten fiir die Einsammlung der Verstreuten und fiir die
Riickkehr nach Zion. Einige reformierte Gemeinden haben die Gebete fiir den
Wiederaufbau Jerusalems beibehalten oder doch in den letzten Jahren wieder ein-
gefiihrt. Aber mit Ausnahme der israelischen Reformgemeinden betet keine refor-
mierte jidische Gemeinde fiir das Ende der jiidischen Existenz in der Diaspora
und fiir die Ruckkehr aller Juden in das Land Israel.

(6) Weglassung von Gebeten fiir die Wiederherstellung der Opfer. Das tradi-
tionelle Judentum sieht in der Synagoge nur ein migdasch me’at, ein «kleines Hei-
ligtum» im Vergleich zu dem Tempel in Jerusalem, wo, in der messianischen Zeit,
der Opferkult, der durch die Zerstorung Jerusalems im Jahre 70 nur «unterbro-
chen» wurde, wieder eingefiihrt werden soll. Das Reformjudentum sieht aber im
Opferkult eine iiberwundene Phase der religiosen Entwicklung, fiir die der syna-
gogale Wortgottesdienst einen volligen Ersatz bietet, — so dass eine Wiederherstel-
lung der Opfer gar nicht erwiinscht ist und ein diesbeziiglicher Wunsch auch im
Gebet vor Gott gar nicht ausgesprochen werden soll.

(7) Die Bitte um das Kommen eines «Erlosersy wird durch die Bitte um die
«Erlosung» ersetzt. Der personliche Messias weicht im reformierten Judentum der
Hoffnung auf das messianische Zeitalter. Aber nur in der amerikanischen Re-
formliturgie und in den liberalen Synagogen Englands wird das konsequent
durchgefiihrt, wenn es auch vereinzelt in europdischen Reformgebetbiichern —
aber nicht im deutschen «Einheitsgebetbuch» — so geschah.

(8)Unsterblichkeit der Seele statt korperliche Auferstehung. Auch hier ist nur
die amerikanische Reformliturgie vollig konsequent. In Europa behielten viele re-
formierte Liturgien die traditionelle hebraische Fassung bei, umschrieben aber in
der Ubersetzung den Auferstehungsglauben im Sinne der Unsterblichkeit der

205



Seele. Wahrend nun kein Zweifel dariiber besteht, dass die urspriinglichen Ver-
fasser des diesbeziiglichen Gebets, d.h. der zweiten Benediktion des Achtzehnge-
bets, an die korperliche Auferstehung der Toten glaubten, so kénnen dennoch die
Worte mechajjeh methim, rein philologisch betrachtet, auch als «der die Toten am
Leben erhilt» verstanden werden, — so dass man nicht unbedingt sich dabei die
Szene vom 37. Kapitel des Buches Ezechiel vorstellen muss.

(9) Moglichkeiten fiir Abwechslung. Psalmen und Gebete, die in der tradi-
tionellen Liturgie bei ein- und derselben Gelegenheit simtlich gebetet werden,
werden auf verschiedene Gelegenheiten verteilt. Im orthodoxen Gottesdienst wer-
den z.B. jeden Freitagabend die Psalmen 95 bis 99 ohne Auslassungen gebetet. In
reformierten Liturgien werden sie auf die vier bzw. fiinf Sabbate des Monats ver-
teilt. Auch gibt es im Reformjudentum teilweise verschiedene Gottesdienste fur
die verschiedenen Sabbate des Monats, wobei aber in allen die Kernstiicke wie
das «Hore, Israel» und das Hauptgebet beibehalten werden. Das neue amerikani-
sche Reformgebetbuch von 1975 enthélt zehn verschiedene Freitagabendgottes-
dienste, die verschiedene Themen behandeln. Die Hoffnung der Gebetbuchher-
ausgeber ist hier, dass sich der Beter nicht langweile. Fraglich ist allerdings, ob
der Beter ein und denselben Gottesdienst nicht sehr lieb gewinnen kann, jedoch
durch den dauernden Wechsel eher verstort als angeregt wird.

(10) Zulassung von neuen Gebeten, die heutige Anliegen ausdriicken. Hier un-
terscheiden sich die reformierten Liturgien, indem sie von dieser Zulassung in ver-
schiedenen Graden Gebrauch machen. Aber das Recht dazu wird von allen be-
hauptet.

11

Es war bis jetzt die Rede davon, wie sich der reformierte jidische Gottes-
dienst von dem heutigen orthodoxen jiudischen Gottesdienst unterscheidet. Es
sollte also zundchst das Novum des reformierten Gottesdienstes herausgearbeitet
werden. Historisch gesehen, tritt dieses Novum zuerst im Jahre 1810 auf die Biih-
ne, als Israel Jacobson einen reformierten jiidischen Gottesdienst in der von thm
gegriindeten Knabenschule in Seesen im Harz einfiihrte, — ohne dass hier etwa
behauptet werden soll, dass alle zehn erwidhnten Unterschiede zwischen orthodo-
xem und liberalem Gottesdienst bereits 1810 schon existierten.

Wir werden auf Israel Jacobson noch zuriickkommen und uns die Anfinge
der judischen Liturgiereform in der Neuzeit etwas naher ansehen. Zuerst aber soll
darauf hingewiesen werden, dass wir zwar das traditionelle, sog. orthodoxe Ge-
betbuch als Massstab fiir die Abweichungen der modernen Liturgiereform im Ju-
dentum benutzt haben, dass es aber das traditionelle, orthodoxe jlidische Gebet-
buch gar nicht gibt.

Unter den heutigen orthodoxen Juden sind verschiedene «traditionelle» Ge-
betbiicher im Gebrauch. Da gibt es den aschkenasischen Ritus bei den Juden
deutscher und polnischer Abstammung, der selbst in verschiedenen, lokal beding-
ten Fassungen zu haben ist. Es gibt den in Stidwestdeutschland gebrauchlichen
aschkenasischen Ritus und den in Nord- und Ostdeutschland gebrauchlichen
aschkenasischen Ritus, der Minhag Polin genannt wird. Andere Arten desselben

206



Ritus gelten fiir Bohmen und Mahren; wieder andere fiir Russland, fiir Ungarn
usw.

Dann gibt es den sog. sepharadischen Ritus, d.h. den Ritus der aus Spanien
und Portugal stammenden Juden, den italienischen Ritus, den jemenitischen Ri-
tus, den Ritus der Juden aus Bagdad, den Ritus der Juden aus dem syrischen
Aleppo, den balkanesischen Ritus, Minhag Romania genannt, und den sog. chas-
sidischen Nossach Sepharad, ein hauptsiachlich aschkenasischer Ritus mit Elemen-
ten des spanischen und portugiesischen Ritus durchsetzt, der im achtzehnten
Jahrhundert in Polen entstanden ist.

Die Griinder des osteuropiischen Chassidismus betrachteten sich nimlich
als Nachfolger der Mystiker, die im sechzehnten Jahrhundert im palastinensi-
schen Safed wirkten. Diese Mystiker waren zum grossen Teil spanischer und por-
tugiesischer Abstammung und benutzten daher ihren herkémmlichen Ritus. Die
polnischen Chassidim meinten nun, dass der Ritus, der sich fiir ihre vermeintli-
chen Vorginger eignete, auch fiir sie der richtige war. Aber sie steckten zu tief in
der aschkenasischen Tradition, um mehr als einzelne Bruchstlicke der sepharadi-
schen Gebetstradition in ihren aschkenasischen Ritus einzuverleiben. So entstand
der chassidische Nossach Sepharad, der noch heute bei allen chassidischen Juden
der Welt gebriauchlich ist.

Das sind alles — nota bene! — orthodoxe Gebetbiicher, die fiir je eine Gruppe
traditioneller Juden religionsgesetzliche Giiltigkeit besitzen. Und dabei handelt es
sich nur um Gebetstraditionen, die im Druck festgehalten worden sind. Vor der
Erfindung der Buchdruckerkunst in Europa und dem Vorhandensein von ge-
druckten judischen Gebetbiichern gab es noch mehrere andere judische Gebet-
straditionen, die in verschiedenen Gemeinden tiblich waren und zum Teil in Ma-
nuskripten erhalten geblieben sind.

Die klassische rabbinische Literatur beschrinkt sich ndmlich hauptsichlich
auf liturgische Anweisungen, ohne die eigentlichen Gebetstexte vollig wiederzuge-
ben. Ja, es galt sogar im klassischen Rabbinismus als verpont, Gebetstexte aufzu-
schreiben. «Diejenigen, die Gebetstexte aufschreiben», so heisst es im Talmud,
«sind als ob sie die Torah verbrennen.»! Das Ideal im klassischen Rabbinismus
war namlich, dass man sich — besonders im Hauptgebet, der Tephillah — jedesmal,
wenn man betete, neu ausdriickte, so dass das Gebet nicht zur Routine wurde.?
Dabher sind zwar in der rabbinischen Literatur die liturgischen Rubriken und die
in ihnen auszudrickenden Gedanken, wie auch die Schlusseulogien (chathimoth)
festgelegt, der Wortlaut der einzelnen Gebete aber dem einzelnen, oder jedenfalls
dem Vorbeter der Gemeinde tiberlassen.

Es blieb nicht dabei. Im Laufe der Zeit kristallisierten sich die Wortlaute fiir
die verschiedenen Rubriken heraus, — allerdings verschieden fiir einzelne Gegen-
den, so dass wir z.B. bereits in der Spitantike einen palédstinensischen und einen
babylonischen Ritus des jiidischen Gottesdienstes vorfinden. Obwohl die Juden
schon lange vorher beteten, entstand das erste geschriebene jidische Gebetbuch
nicht vor dem neunten Jahrhundert. Eine jidische Gemeinde im spanischen Bar-
celona schrieb an den Leiter der talmudischen Akademie in Bagdad mit der Bitte,
ihnen doch mitzuteilen, wie ein jlidischer Gottesdienst auszusehen habe. Die Ant-
wort aus Bagdad war das Gebetbuch des Raw Amram Gaon.

207



Andere Gebetbiicher folgten in spateren Jahrhunderten, kein einziges iden-
tisch mit dem anderen. Erst der Buchdruck brachte eine gewisse Uniformitit in
den jiidischen Gottesdienst; und selbst der Buchdruck kam zu spit, um vollige
Einheit in das jliidische Gebetsleben zu bringen. Was der Buchdruck bewirkte,
war der Stillstand — bis zum neunzehnten Jahrhundert — einer dem rabbinischen
Judentum wohlbekannten Dialektik, ndmlich der Dialektik zwischen kawwanah,
dem freien, spontanen Gebet, dessen Wortlaut nicht festgelegt war, und geva®,
der Routine und dem «traditionell» gewordenen Wortlaut der Gebete.

Das war eine Dialektik, die Jahrhunderte lang im Gange war. Das Ideal war
das kawwanah-Gebet. Die Praxis und die Wirklichkeit erheischten aber stets das
geva®-Gebet, ohne das es ja keine betende Gemeinde geben kann. Diese Dialektik
fiihrte zu einem stidndigen Anwachsen des Gebetstoffes. Eine jede neue Genera-
tion wollte den geva®-Bestand durch ihre eigene kawwanah bereichern. Aber was
einmal als kawwanah, als spontaner Herzenserguss, in die Liturgie Eingang fand,
wurde recht bald zur geva®, zum unabénderlichen Bestandteil der Gebetsordnung
einer spiteren Generation.

In diesem Zusammenhang sollte auch erwihnt werden, dass der auf liturgi-
schem Gebiet Konservative und der auf dem liturgischen Gebiet titige Reforma-
tor im Judentum keine Neuerscheinungen des neunzehnten oder zwanzigsten
Jahrhunderts sind. Es gab sie schon immer. Die Vorstellung, dass der liturgische
Reformator immer nur etwas von der Tradition Geheiligtes abschaffen will, ist
eine falsche Vorstellung. Ein Reformator ist auch derjenige, der etwas der Tradi-
tion Unbekanntes hinzufiigen mochte.

Der Konservative sagt namlich: «Die Liturgie meines Grossvaters geniigt
vollig meinen Anspriichen.» Der Reformator sagt: «Das Gebetbuch meines
Grossvaters geniigte den Anspriichen meines Grossvaters vollkommen. Aber un-
verdndert kann ich das Gebetbuch meines Grossvaters nicht benutzen. Nur mit
Veranderungen, die auch meinen Gefiihlen Ausdruck verleihen, kommt das Ge-
betbuch meines Grossvaters fiir mich in Frage.»

Diese Verdnderungen, seien sie nun Weglassungen oder Hinzufiigungen, be-
schworen notwendigerweise die Opposition des Konservativen herauf. Und bis
zur Entstehung des Reformjudentums im neunzehnten Jahrhundert, das sich
auch an Weglassungen heranwagte, bestanden die Veridnderungen immer nur aus
Hinzufiigungen, — die aber in der Vergangenheit nicht weniger bekdmpft wurden
als, im neunzehnten Jahrhundert, die Weglassungen.

Zwei Beispiele dafiir:

Zwischen dem dritten und dem sechsten Jahrhundert entstand in Paléstina
der Pijjut, d.h. eine Form der synagogalen Poesie, die in kunsthafter Form Gebet
und Dialektik, Aggada und Halakhah verband. Teilweise wurde der Pijjut in die
Stammgebete eingeschaltet. Teilweise diente er aber auch zunichst als Ersatz fiir
die Stammgebete, die ja selbst zu dem genannten Zeitpunkt noch fliessend waren.

Als der Pijjut aber nach Babylonien vordrang, wo es eine grossere judische
Gemeinde als in Palidstina gab, und wo die rabbinischen Autorititen darauf aus
waren, ihre Unabhéngigkeit gegeniiber den paléstinensischen Behorden zu be-
wahren, entwickelte sich eine heftige Opposition gegen den aus Paldstina ge-
brachten Pijjut. Es hiess, dass der Pijjut die Gedankenfolge der im Gebet ausge-

208



sprochenen Ideen unterbreche, dass er Material in den Gottesdienst bringe, wel-
ches nicht hineingehore, und tiberhaupt dass der Pijjut eine Art des Gottesdien-
stes darstelle, an die man nicht gewohnt war.?

Dennoch setzte sich der Pijjut schliesslich durch, d.h., es wurde erlaubt, nicht
verlangt, den Pijjut in den Gottesdienst einzuschalten, so lange ein Gedicht auch
das Hauptthema des Gebets verarbeitet, in das es eingeschaltet wird, und somit
zur traditionellen Schlusseulogie passt.

Trotzdem hat es durch die Jahrhunderte hindurch nicht an grossen rabbini-
schen Autoritdten gefehlt, die dem Pijjur den Kampf ansagten, weil er doch nicht
so richtig in die religionsgesetzlichen Verordnungen tiber die Liturgie hineinpass-
te*. Aber vergebens. Das Volk wollte den Pijjuz. (Ob es ihn je richtig verstand, ist
eine andere Frage.) Und das Volk durfte seinen Pijjut behalten.

Als dann im neunzehnten Jahrhundert der Pijjut den ersten modernen Re-
formbestrebungen zum Opfer fiel, da setzten sich gerade die traditionellen rabbi-
nischen Autorititen fiir die Beibehaltung des Pijjut ein. Die Abschaffung des Pij-
Jjut ware namlich eine absolut verbotene Neuerung!

Ahnlich erging es dem Kol Nidre. Das ist eine legalistische Formel in aramii-
scher Sprache, die die Auflosung von Geliibden, die man Gott gegeniiber ge-
macht hat, erklért. Eine derartige Auflésung von Geliibden, deren Konsequenzen
man sich zur Zeit des Geliibdes nicht bewusst war, ist allerdings im biblischen
und rabbinischen Gesetz vorgesehen, ist aber nicht an eine bestimmte Jahreszeit
gebunden.

Nun entwickelte sich etwa im siebten oder achten Jahrhundert der Brauch,
den Gottesdienst am Vorabend des Versohnungstages mit der Kol Nidre- Formel
anzufangen, —als ob man an diesem heiligsten Tag des jiidischen Jahres ohne un-
bezahlte oder unvergebene Schulden Gott gegeniiber erscheinen wollte. (Die be-
rithmte und eindrucksvolle Melodie, in der Kol Nidre heute gesungen wird, gab es
damals noch nicht. Sie stammt etwa aus dem fiinfzehnten Jahrhundert.?

Die Schulhdupter der rabbinischen Akademien in Babylonien reagierten ver-
schieden auf diesen neuen Brauch. Verlangt hat ihn keiner, obwohl manche be-
richten, dass er sich in ihren Akademien eingebiirgert hat. Andere wissen, dass
ein derartiger Brauch existiert, wollen ihn aber in ithren Akademien nicht einfiih-
ren. Noch andere sind ausgesprochen gegen diesen neuen Brauch und erklaren
ihn als einen minhag schetuth, d.h. einen «blodsinnigen Brauch».® Es kann also
von einem obligatorischen Charakter des Kol Nidre am Vorabend des Versoh-
nungstages kaum die Rede sein.

Als aber im neunzehnten Jahrhundert die judischen Reformatoren die Kol
Nidre- Formel am Vorabend des Versohnungstages abschaffen wollten, um sie
durch einen erbaulicheren Text, der zur selben Melodie gesungen werden konnte,
zu ersetzen, da wurde die Beibehaltung des Kol Nidre eifrig von den traditionellen
rabbinischen Autorititen vertreten.

In beiden Fillen also, bei dem Pijjut wie auch beim Kol Nidre, wurden die
urspriinglichen Einfiihrer als Reformatoren angesehen, und die Opposition berief
sich auf die Tradition. Als aber im neunzehnten Jahrhundert die Abschaffung des
Pijjut und des Kol Nidre auf der Tagesordnung stand, da wurden auf einmal die

209



amtlichen Nachfolger derjenigen, die sich einst gegen die Einfithrung des Pijjut
oder des Kol Nidre wandten, deren treue Verteidiger, wihrend es jetzt die Refor-
matoren waren, die die Stellung der urspriinglich traditionellen Opposition ein-
nahmen.

So liefert denn die Entwicklungsgeschichte der judischen Liturgie nicht nur
den Satz, dass die Spontaneitit der einen Generation zur Tradition einer anderen
wird, sondern auch den weiteren Satz, dass die Reformatoren der einen Genera-
tion zu den Saulen der Orthodoxie einer anderen Generation werden, — was auch
ausserhalb des Bereichs der jiidischen Liturgie gilt.

Hier aber haben wir uns schon wieder dem neunzehnten Jahrhundert zuge-
wandt, wahrend wir an sich nur aufzeigen wollten, dass die Dialektik von Spon-
taneitit und Tradition tiberhaupt in der Entwicklungsgeschichte der judischen Li-
turgie liegt, und dass es schon immer auf judisch-liturgischem Gebiet die Konser-
vativen und die Reformatoren gegeben hat.

Nachdem diese Dialektik durch die Verbreitung des gedruckten Gebetbu-
ches zu einem gewissen, aber doch nicht totalen Stillstand gebracht wurde — denn
sowohl die Safeder Mystiker des sechszehnten wie auch die polnischen Chassidim
des achtzehnten Jahrhunderts brachten Neuerungen in die sog. «traditionelle» Li-
turgie —, da wurde im neunzehnten Jahrhundert die Dialektik durch das Reform-
judentum wieder in Gang gebracht. Es ging jetzt erneut um das Problem: kawwa-
nah und geva®.

Von dieser Perspektive aus gesehen, ist also die jidische Liturgiereform der
Neuzeit einfach nur ein weiteres Kapitel in der Entwicklungsgeschichte der jiidi-
schen Liturgie und die Fortsetzung einer uralten Dialektik.

m

Aber diese Perspektive gentligt nicht ganz. Wie wir bereits gesehen haben, be-
standen die Reformen in der Vergangenheit fast ausschliesslich aus Hinzufiigun-
gen, wihrend die Reform der Neuzeit sich auch Weglassungen erlaubte.

Und hier kommen wir auf Israel Jacobson zuriick, der den ersten modernen
reformierten jidischen Gottesdienst in der Synagoge seiner Privatschule in Seesen
einfithrte. Jacobson (1768-1828) war der Finanzberater von Konig Jérome, dem
Bruder Napoleons, im franzosischen Konigreich Westfalen und auch Leiter des
nach franzésischem Muster gebildeten Konsistoriums der Israeliten in Westfalen.

Das weist natiirlich auf den Einfluss der franzosischen Revolution hin und
auf die damit verbundene biirgerliche Gleichberechtigung der Juden. Und das be-
deutet wiederum die Morgenrote eines neuen Zeitalters fir die Juden des
Westens. Die Ghettomauern waren durchbrochen, und der Weg stand offen zur
judischen Anteilnahme am allgemeinen biirgerlichen und kulturellen Leben.

Zwar fiihrte keine gerade Linie von der franzdsischen Revolution zur vollen
Emanzipation der Juden in Deutschland. Es gab auch hier und da Riickschlége.
Selbst das franzosische Konigreich Westfalen kam zu einem Ende, und Jacobson
siedelte nach Berlin iiber, wo er in seinem eigenen Haus und in dem Haus des

210



Bankiers Jacob Herz Beer, dem Vater des Komponisten Meyerbeer, die in Seesen
begonnenen reformierten Gottesdienste fortfiihrte. Unter Jacobsons Einfluss ent-
stand dann auch im Jahre 1818 der Hamburger Tempel, die erste jiidische Ge-
meinde in der Welt, die auf einer reformierten Basis gegriindet wurde.

Ungeachtet der verschiedenen Riickschldge war es dennoch den Reforma-
toren klar, dass sich das Judentum nur dann in der sich jetzt den Juden 6ffnenden
neuen Welt erhalten konne, wenn sich das Judentum den neuen Umstinden an-
passte, — wie sich ja auch in der Vergangenheit das Judentum immer an die sich
verindernden Umstinde angepasst hat. Und hier ging es den ersten Reforma-
toren in erster Linie darum, dass offentliche Zentrum des judischen Lebens, die
Synagoge, zu reformieren.

Unter den Umstinden des Ghettolebens hatte nimlich die Asthetik des jiidi-
schen Gottesdienstes stark gelitten. «Wie in einer Judenschule» wurde in
Deutschland die sprichwortliche Bezeichnung fiir Unordnung und Liarm; und un-
ter der jiingeren jiidischen Generation gab es bereits viele, die sich von der Syn-
agoge abwandten. Dem sollte Einhalt geboten werden.

Gewiss haben Jacobson und andere jliidische Reformatoren in thren Umge-
staltungen des Gottesdienstes einige Anleihen bei der christlichen Kirche ge-
macht, und das eher bei der evangelischen als bei der katholischen Kirche. Es war
eben die Kirche, die das Modell fiir einen «geregelten» und «erbaulichen» Gottes-
dienst lieferte’. Es gab kein anderes.

Mit der biirgerlichen Gleichberechtigung der Juden énderte sich ebenfalls
das jidische Erziehungswesen. Da jetzt auch «weltliche» Schulficher obliga-
torisch wurden, musste die Zeit fur judische Facher gekiirzt werden. Kenntnis der
hebriischen Sprache nahm unter den emanzipierten Juden ab, und grosse Teile
des traditionellen Gottesdienstes, der vollig auf hebriisch abgehalten wurde, wa-
ren jetzt vielen Betern unverstindlich. Dem sollte durch Gebete in der Landes-
sprache und durch die Predigt abgeholfen werden. Immerhin, wie bereits be-
merkt, mit Ausnahme der Jidischen Reformgemeinde zu Berlin, behielten die li-
beralen Synagogen Deutschlands — und das bedeutet die Mehrzahl der grossstad-
tischen Synagogen, in denen schliesslich ein reformierter Gottesdienst eingefiihrt
wurde, — die hebridische Sprache fiir die meisten Gebete bei. (Anders verhielt es
sich in Amerika, wo es keine jiidischen Gemeinden gab, die, wie in Deutschland,
auf eine Geschichte von hunderten von Jahren stolz zuriickblicken konnten und
daher, selbst bei ihrer Reformation, an der Lokaltradition hingen.) Jedoch muss-
ten sich wohl viele Beter, die dem hebriischen Vortrag des Vorbeters zuhérten,
auf die deutsche Ubersetzung in ihren Gebetbiichern, die jetzt tiblich wurde, ver-
lassen.

Und damit beginnt ein zweites Stadium der Liturgiereform im modernen Ju-
dentum. Die ersten Reformatoren fiihlten sich nicht dazu berufen, die jidische
Religion als solche zu reformieren. Ihnen ging es ausschliesslich um die dstheti-
sche Reformation des offentlichen Gottesdienstes®. Werden nun aber einige Ge-
bete in der Landessprache gesprochen, und liegt eine landessprachliche Uberset-
zung der hebriischen Gebete vor, dann stellt sich natiirlich frither oder spéter die
Frage, ob man denn das, was gebetet wird, auch tatsachlich glaubt.

211



Das Reformjudentum war ja nicht nur ein Kind der biirgerlichen Gleichbe-
rechtigung der Juden, sondern auch ein Enkel der Aufklarung und des Rationa-
lismus, die zu dieser Gleichberechtigung gefiihrt haben.

Diese Eltern- und Grosselternschaft erklirt dann auch die dogmatischen
Anderungen, die sich, im Laufe der Zeit, zu den dsthetischen Verbesserungen im
reformierten jiidischen Gottesdienst gesellten, — Anderungen, die wir am Anfang
dieser Vorlesung bereits angefiithrt haben.

v

Das Bild, das sich aus der reformierten jiidischen Liturgie des neunzehnten
und des frithen zwanzigsten Jahrhunderts ergibt, — die historischen Geschehnisse
des spiteren zwanzigsten Jahrhunderts haben teilweise zu radikalen Anderungen
und Riickgriffen auf die Tradition gefiihrt — ist das von Juden, die sich als eine
Glaubensgemeinschaft, aber nicht als eine Nation betrachten, die sich in ihrer
deutschen, englischen, franzosischen, schwedischen oder amerikanischen Heimat
vollig zu Hause flihlen und nicht von Gott verlangen, dass er sie in das Land ih-
rer weit entfernten Vorfahren zurtickfiihrt oder gar den alten Opferkult wieder
einsetzt. Diese Juden glauben an den Gott der Viter und an die gottliche Offen-
barung, die in der Torah ihren Niederschlag gefunden hat, — ohne dass das die
menschliche Mitarbeit am Zustandekommen der biblischen Literatur ausschliesst.
Sie halten die rabbinische Tradition in Ehren, fithlen sich aber berechtigt, in Kol-
lisionsfillen die traditionellen Forderungen den Umstinden des modernen Le-
bens anzupassen, da ja die gottliche Offenbarung eine «fortschreitende Offenba-
rung» ist. Sie glauben an die Unsterblichkeit der Seele und an eine messianische
Erlosung der ganzen Menschheit am Ende der Zeiten, — eine Erlésung aber, an
der der Mensch mitarbeiten muss. Der Mystik sind sie im Grossen und Ganzen
abhold, der Wissenschaft dagegen vollig aufgeschlossen. Und sittliche Pflicht
steht iiber dem Zeremonialgesetz.

Die Zerstorung des europdischen Judentums durch den deutschen National-
sozialismus und das damit verbundene Wiederaufleben eines jiidischen Nationa-
lismus haben in den Augen vieler heutiger Juden die Uberzeugungen und Erwar-
tungen der jidischen Reformatoren Liigen gestraft. Man hat daher in den refor-
mierten jidischen Gebetbiichern der Nachkriegszeit — in England und in Ameri-
ka — vielfach dementsprechende Revisionen vorgenommen. Denn, so heisst es, es
liegt ja in der Natur des Reformjudentums, sich den verdnderten Umstdnden an-
Zupassen.

Aber es ist am Ende doch der Zukunft {iberlassen, das entscheidende Urteil
tiber die Bestrebungen des klassischen Reformjudentums zu fillen. Denn auch
der in Mode gekommene judische Nationalismus konnte ja ein voriibergehendes
Stadium der jiidischen Entwicklung sein, das einmal — ausserhalb des Staates Is-
rael — einer Neubesinnung auf den positiven Wert eines bewussten Diasporaju-
dentums weichen konnte. Sollte das geschehen, dann konnte die urspriingliche
Reformideologie, wie sie in der Liturgiereform zum Ausdruck kam, wieder ak-
tuell werden.

212



B —

ANMERKUNGEN

. B. Schabbath 115b.

. B. Berakhoth 29b; und vgl. Jakob J. Petuchowski, Beten im Judentum. Stuttgart,
1976, S. 11-28.

. Vgl. Jakob J. Petuchowski, Theology and Poetry. London, 1978, S. 11-19.

. Vgl. A A. Wolff, Die Stimmen der dltesten glaubwiirdigsten Rabbinen iiber die Piju-
tim. Leipzig, 1875.

. Vgl. Abraham Z. Idelsohn, «The Kol Nidre Tune», in: Eric Werner (Hrsg.), Contri-
butions to a Historical Study of Jewish Music. New York, 1976, S. 149-165.

. Vgl. B.M. Lewin (Hrsg.) Ozar Ha-Geonim, Band XI. Jerusalem, 1942, S. 21-24.

. Vgl. Michael A. Meyer, «Christian Influence on Early German Reform Judaismp»,
in: Charles Berlin (Hrsg.), Studies in Bibliography, History, and Literature in Honor
of 1. Edward Kiev. New York, 1971, S. 289-303. Siehe auch Alexander Altmann,
«Zur Friihgeschichte der jidischen Predigt in Deutschland», in: Yearbook of the Leo
Baeck Institute, Bd. VI, London, 1961, S. 3-59.

. Vgl. Caesar Seligmann, «Zur Entstehungsgeschichte des Hamburger Tempels», in:
Liberales Judentum, September / Oktober 1918, S. 72.

213



	Jüdische Liturgiereform in der Neuzeit : Rücksichten und Ziele

