Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Jakob J. Petuchowski (1925-1991) : judischer Theologe der Begegnung
mit Chrsiten

Autor: Thoma, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jakob J. Petuchowski (1925-1991):
Judischer Theologe
der Begegnung mit Christen

von Clemens Thoma

Wann immer er im deutschsprachigen Raum vor jiidisch-christlich gesinn-
tem Publikum auftrat - stets war er der Star, und seine Partner und Kollegen
wirkten blass. «Er sieht aus wie Michelangelo: unbehauen, schon und interes-
sant!» raunte mir ein Nachbar zu, als wir 1973 zum ersten Mal mit ihm tiber das
Vaterunser diskutierten. Als Jakob Joseph Petuchowski am 12. November 1991
erst 66 jahrig starb, machte sich Bestlirzung breit: die jiidisch-christliche Bewe-
gung besonders des deutschsprachigen Raumes hatte einen ihrer blitzgescheiten
und charismatischen Promotoren verloren. Viele begannen sich zu fragen, wel-
ches Gedankengebiude Petuchowski denn in sich getragen habe und was er mit
seinen vielen Blichern, Artikeln, Vorlesungen und theologischen Plaudereien ge-
wollt habe. Die hier niedergelegten Beobachtungen wollen eine vorldufige Ant-
wort auf solche Fragen sein. Niemand von denen, die thn niher gekannt und er-
lebt haben, will es wahrhaben, dass die Spuren zu ithm verwischt werden konnten.
Gliicklicherweise konnte Petuchowski noch kurz vor seinem Tod vor aller Of-
fentlichkeit Rechenschaft iber sein Denken ablegen.!

Hier geht es nur um eine Wirdigung des judischen Theologen Petuchowskai.
Seine spezielle Kompetenz als Erforscher und Aktualisierer der jlidischen Liturgie
muss weitgehend ausgeklammert bleiben. Es ist nicht leicht dem Menschen und
Theologen Petuchowski gerecht zu werden und sein Denken in den Griff zu be-
kommen. Vieles ldsst sich nur aus der personlichen Erinnerung heraus mit den
richtigen Akzenten versehen. Jene, die von ihm Freunde genannt wurden, wissen,
wie bestimmte Sitze in Petuchowskis Schriften zu deuten und zu kontextieren
sind. Es lag ihm stets viel daran, alles von ihm schriftlich Formulierte im miindli-
chen Austausch zu erproben und moglichst viel Mundliches in die schriftliche
Prignanz zu bringen.

1. Vom Fliichtling zum Visionir jiidisch-christlicher Begegnung

Als Vierzehnjihriger musste Jakob J. Petuchowski im Winter 1938/39 in
Berlin, von Steinwiirfen der Hitlerjungen bedroht, einen Fluchtweg nach Hause
suchen. Die Kirchen am Weg kamen ithm dabei «wie Burgen des Feindes» vor.
Dreiunddreissig Jahre spater, im Jahr 1971, schrieb der gleiche Petuchowski, in-
zwischen Rabbiner und Professor fiir jiidische Liturgie am Hebrew Union Colle-
ge in Cincinnati geworden, das «Geleitwort» fiir ein Buch des katholischen Prila-
ten judischer Abstammung, Johannes Oesterreicher. Das Buch tragt den Titel
«Die Wiederentdeckung des Judentums durch die Kirche»?. Petuchowskis Geleit-

196



Gedan ken kreisen um das Verhiltnis zwischen Christen und Juden, das allzu
sehr von gegenseitiger Voreingenommenheit, Unkenntnis und Hérte gekennzeich-
net sei. Daran schliessen sich folgende Kernsitze an: «Um einander zu verstehen,
mussen wir uber Literaturkritik und Philologie hinausgehen. Wir mussen zur
theologischen Dimension zurtickkehren, sofern wir uns der Gefahren, die sie in
der Vergangenheit angerichtet hat, voll bewusst sind und uns davor hiiten. Was
uns also nottut, ist eine jiidische Theologie des Christentums und eine christliche
Theologie des Judentums.» Beide Partner sollten im Sinne Petuchowskis ihre ei-
genen Traditionen im Geiste der Milde (wie seinerzeit Hillel) nochmals tiberden-
ken und neu deuten, um dem Gegeniiber einen ehrenvollen Platz vor Gott und
den Menschen zugestehen zu kénnen. Sein Wort von der «Judischen Theologie
des Christentums» und der «Christlichen Theologie des Judentums» war seit da-
mals sein Motto und sein Auftrag. Das Jahr 1971 war denn auch das Jahr der
starkeren Zuwendung Petuchowskis zu den Aufgaben der jiidisch-christlichen Be-
gegnung und auch seiner intensiveren Riickorientierung nach dem deutschspra-
chigen Europa und seinen Theologien und Problemen. In seinem autobiographi-
schen Werk «Mein Judesein» schreibt er, es vergehe kaum ein Tag, «an dem das
Christentum nicht irgendwie ein Thema meiner Beschéftigung ist», seitdem er In-
haber des «Sol and Arlene Bronstein Chair of Judaeo-Christian Studies» in Cin-
cinnati sei, und seitdem er sich aktiv am christlich-jiidischen Gespriach in
Deutschland beteilige (S.124). Petuchowskis Motto und sein Engagement fiir die
Judisch-christliche Begegnung haben in den frithen 70er Jahren auch einen gewis-
sen Einfluss bis nach Luzern hin ausgetibt. In Petuchowskis Wendejahr 1971
wurde in Luzern der Lehrstuhl fiir Bibelwissenschaft und Judaistik errichtet. Die
Planer des Lehrstuhles waren sich damals im Sinne von Petuchowskis Motto be-
wusst, dass es notwendig ist, die Koexistenz von Judentum und Christentum reli-
gionsgeschichtlich und theologisch neu zu durchforschen und zu bedenken.?

In Deutschland wurde Petuchowski von weiteren Kreisen wahrgenommen,
als 1974 sein Aufsatz «Der Ketzersegen» erschien*. Der Aufsatz war aus der (ein-
gangs erwihnten) Vaterunser Tagung in Freiburg i.Br. erwachsen. Der Aufsatz
verriet einen kenntnisreichen jiidischen Autor, der die Umstinde der jidisch-
christlichen Trennung im 2. Jh. mit Verstindnis fiir die judenchristliche und die
judische Seite zu beurteilen verstand. Seitdem trat Petuchowski in vielen jiidisch-
christlichen Begegnungszentren (z.B. in Aachen) und Hochschulen auf. Der letzte
grosse Wurf auf internationaler und interkonfessioneller Ebene gelang ihm 1989
in Augsburg mit dem Thema «Versohnung in der jiidischen und christlichen
Theologie». Auf jiidischer Seite engagierten sich in der Universitit Augsburg so-
wohl liberale als auch orthodoxe Professoren, Historiker, Talmudisten und Litur-
giker. Auf christlicher Seite kamen Bibliker, Judaisten, Fundamentaltheologen
und Dogmatiker zu Wort. Damit niemand in voreilige Harmonie verfalle, wurde
extra ein Referent bestellt, der Kritik an jidischen und christlichen Positionen zu
uben hatte.> Wihrend der Tagung suchte er immer wieder Kollegen auf, um zu
erkunden, welches Thema das Beste wiire fiir eine folgende Tagung (1992) in Je-
rusalem oder in Luzern. Der Herr tiber Leben und Tod hat seine vielen Pléine jdh

gestoppt.
197



Eine Sorge plagte ihn immer wieder: Er fand viel Echo unter christlichen
Theologen und Historikern und auch unter bildungsbeflissenen Médnnern und
Frauen. Auf jiidischer Seite aber war die Zustimmung viel sparlicher. Er wusste,
dass er teils selbst daran schuld war. Erstens war er ein jidischer Einzelkampfer,
und zweitens waren ihm die offiziellen (amerikanisch-) jiidischen Organisationen
zuwider, weil sie seiner Meinung nach den jidisch-christlichen Dialog zu sehr do-
minierten und ihn politisch verfilschten. Er mied strikte jede Zusammenarbeit
mit ihnen. Diese Gegnerschaft forderte ihn heraus, nach den idealen Bedingungen
des Gesprachs zwischen Juden und Christen zu fragen. Kennzeichnend dafiir ist
sein Aufsatz, den er 1985 in der «Orientierung» veroffentlichte unter dem Titel
«Drei Stadien des christlich-jidischen Gespriachs»®. Darin geht er kurz auf die
Geschichte der jldisch-christlichen Bewegung seit Ende des Zweiten Weltkriegs
ein. Nachdem sich die Starre der Feindschaft angesichts des Holocaust weitge-
hend aufgelost hatte, «ging es um das vorurteilslose gegenseitige Sich-Kennenler-
nen. Nun konnten sich die Christen davon tberzeugen, dass die Juden wirklich
keine Horner haben, und die Juden lernten langsam verstehen, dass nicht alle
Christen Juden ermorden wollen» (S. 64). Das zweite Stadium war und ist nach
Petuchowski das von Politik und zurticknehmender Ideologie iiberschattete Ge-
sprach. Dieses Stadium neige sich jetzt seinem Ende zu. In den 70er und 80er Jah-
ren wurde auf christlicher Seite an mehreren Stellen versucht, die Judenmission
wieder salonfihig zu machen und bibeltheologische Gesamtentwiirfe unter Beisei-
teschiebung des Judentums zu machen. Auf jiidischer Seite bemichtigten sich die
judisch-politischen Organisationen der USA, zum Teil auch israelisch-politische
Kreise, des judisch-christlichen Gesprichs. Es ging diesen Kreisen nach Petu-
chowskis Meinung in erster Linie darum, «die Anerkennung des Staates Israel
seitens des Vatikans und in dhnlicher Weise seitens der evangelischen Kirchen zu
erreichen. Dann ging es auch um die Identifizierung von Judentum und Zionis-
mus wie auch um das christliche Nihil obstat zu einer jeglichen Innen- und Aus-
senpolitik jeder beliebigen israelischen Regierung. Das bezog sich natiirlich auch
auf das Problem der besetzten Gebiete und auf die Paldstinenserfrage» (S.65).
Viele Christen haben sich - so Petuchowski - von diesen politischen Machenschaf-
ten blenden lassen. Sie betrachteten politische Fragen als geeignete Grundlagen
fiir religiose Gespriache. Petuchowski profilierte sich in seinen letzten Jahren im-
mer deutlicher als Kritiker des Zionismus, des Staates Israel und der Haltung of-
fizieller judischer Kreise zum Gesprich mit den Kirchen und Christen. Er hielt
die seiner Meinung nach besonders von judischer Seite her sich zeigende Schi-
zophrenie fiir unhaltbar. Im Artikel in der «Orientierung» schreibt er S.67: «So
will denn der eine Gesprichspartner im ’christlich-jidischen Gesprach’ tber
Gott, Offenbarung, Erlésung und Heilsgeschichte reden, wihrend der andere sein
Anrecht auf Land und Grenzen, Nationalitit und Besetzung von eroberten Ge-
bieten geltend machen will. So redet man wieder einmal aneinander vorbei. Auch
das hat zu der augenblicklichen Malaise im ’christlich-jiidischen Gespriach’ und
zum beiderseitigen Gefiihl der Enttduschung gefiihrt.» In seiner Kritik an den
amerikanisch-jiidischen Organisationen und an der Politik des Staates Israel war
Petuchowski einseitig. Auch christliche Kreise versuchten bisweilen ithn von sei-
nem Eifer zuriickzuhalten.

198



Wichtig und kennzeichnend ist aber, was Petuchowski von der Zukunft halt,
vom dritten, zu erhoffenden Stadium der jidisch-christlichen Begegnung. Nach
thm hingt das Zustandekommen des dritten Stadiums davon ab, ob «es wieder
einmal ein Judentum geben wird, das sowohl religids wie auch andern gegentiber
aufgeschlossen ist» (S.67). Es gebe derzeit fast nur ein religidses, aber fiir andere
(auch fiir andere Juden) nicht aufgeschlossenes Judentum, sowie ein nicht-religit-
ses Judentum, das in politischen und gruppenzentrierten Kategorien denke. Die
Forderung nach einem religiésen und aufgeschlossenen Juden sei keine blosse
Utopie. In der Vergangenheit habe es bereits solche Leute gegeben.” Die Haupt-
satze von Petuchowskis Vision (S.67) lauten: «Tritt dieser Typ wieder in Erschei-
nung, dann werden sich religiose und aufgeschlossene Juden mit religiésen und
aufgeschlossenen Christen an den Tisch setzen konnen, um das ‘christlich-jidi-
sche Gesprach’ in seinem dritten Stadium weiterzufithren. Es wird ein religioses,
wenn nicht gar ein theologisches Gesprich sein miissen. Es wird darum zu gehen
haben, wie sich die beiden Religionen, bei aller Betonung sowohl des Gemeinsa-
men als auch des Trennenden, gegenseitig theologisch einschitzen - und zwar sub
specie Dei. Es wird darum gehen, dass man sich nicht mehr mit dem Wissen um
die gemeinsame Wurzel begniigt, sondern auch in den verschiedenen Wegen, die
von den beiden Religionen eingeschlagen worden sind, gottliche Fiigung und
gottlichen Auftrag sieht. Und es mag sogar darum gehen, dass man voneinander
ctwas lernt, etwas, das die Juden zu besseren Juden und die Christen zu besseren
Christen macht... Auch die Frage nach der gemeinsamen - d.h. sowohl jiidischen
wie auch christlichen - Verantwortung fiir die Welt und ihre Einwohner konnte
bei einem derartigen Gesprich aufkommen.» Es gehe nicht um den Synkretismus
und auch nicht um die Verwischung der wesentlichen Unterschiede zwischen den
beiden Religionen. «Man konnte sogar verlangen, dass die Anerkennung von
dem Weiterfortbestehen der beiden Religionen als von Gott gewollt, als Vor-
ausbedingungen eines derartigen 'christlich-jiidischen Gespréchs’ von beiden Sei-
ten angenommen wird.» Petuchowski versuchte alles zu hinterfragen, blieb aber
weder in der Vergangenheit noch in der Gegenwart stecken, sondern wollte stets
Geleise in die Zukunft hinein legen. Dies macht ihn zu einem bedeutsamen Be-

denker der jiidisch-christlichen Begegnung.

2. Bedenken des Sinnes der Offenbarung

Jakob J. Petuchowski stehe «in einer Reihe jiidischer Theologen, die nach
dem Sinn der Offenbarung gefragt haben», meint Jacob Neusner®. Das Fragen
nach der Offenbarung ist aber bei Petuchowski nie auf eine isolierte dogmatische
Demonstration ausgerichtet, sondern zuerst und zuvorderst auf die Geschichte
des jiidischen Volkes, seiner tragenden Erfahrungen und religiosen Aspirationen.
Im Jahre 1954 reichte er seine Dissertation am Hebrew Union College in Cincin-
nati ein: «The Theology of Chakham David Nieto, An Eighteenth-Century De-
fense of the Jewish Tradition»®. Der hauptsichlich in London zur Zeit der Vor-
aufklirung und des Deismus als Rabbiner wirkende David Nieto (1654-1728)
war ein Verteidiger des Offenbarungscharakters der miindlichen Tradition gegen

199



traditionsfeindliche «sadduziische» Tendenzen, die sich unter den damaligen eng-
lischen und niederldndischen Juden breit machten. Dieser weise Rabbiner rief ein-
mal - alte judisch-liturgische Diktionen nachahmend - emphatisch aus: «Ich rufe
Himmel und Erde zu Zeugen an, dass ich alle Religionen und Kulte der Welt stu-
diert habe. Und ich habe gefunden, dass nicht nur die Christen und die Moslems
sich an unsere drei Dogmen - Existenz Gottes, Gottlichkeit der Offenbarung und
Vergeltungen - ... halten, sondern auch die meisten Bewohner Ost-Indiens (und
noch andere). In der Mehrheit glauben und bekennen diese Menschen, dass die
Rechtschaffenen nach dem Tode belohnt werden, wiahrend die Frevler durch
schwere Leiden in zahllosen Zeitaltern gepeinigt und bestraft werden.»!? Petu-
chowski war von der Belesenheit Nictos fasziniert. Diese bezog sich nicht nur auf
die judischen «Klassiker» (Saadja Gaon, Maimonides, Josef Albo) sondern auch
auf Christen, antike Autoren, aktuelle Reiseschriftsteller und die Deisten seiner
Tage. Der junge Dissertandus korrigierte und erginzte Nietos Geschichtskennt-
nisse in vielen Punkten mit sichtlichem Vergniigen, sodass die Dissertation zu ei-
ner eindriicklich umfassenden Geschichtsschau des 17./18. Jahrhunderts geraten
ist. Dartiber hinaus machte Petuchowski auch kritische Riickblicke in die talmu-
dische und biblische Zeit. Der letzte Satz der Dissertation (S.132) deutet ver-
schliisselt den Eigenweg an, den Petuchowski gehen will. Nieto sei ein Reprisen-
tant des damaligen englischen Judentums gewesen, dieser «curious combination
of full participation in the life of the environment with conservatism in Jewish be-
lief and practice, which has remained characteristic of the Anglo-Jewish commu-
nity as a whole to this day.» Petuchowski will ebenfalls «vollen Anteil am Leben
seiner Umgebung» nehmen. Er meint auch, der «Konservativismus im jiidischen
Glauben und Leben» miisse heutigen Juden mindestens bekannt sein. Die Kom-
bination zwischen jiidischer Identitit und jidischer Teilnahme am ausserjudi-
schen Leben darf aber seiner Meinung auch nicht «seltsam» (curious) sein. Viel-
mehr gehe es darum, sich ein scheuklappenloses Judentum anzueignen, das dia-
log- und kooperationsfihig sei. Petuchowski will stets zeigen, dass im Judentum
verschiedene, auch recht divergente Ansichten Platz gefunden haben, und dass
daher «in der Seele eines grossen Juden vieles Platz hat»!1,

Das zweite fiir Jakob Petuchowskis Denken kennzeichnende Buch tragt den
Haupttitel «Unaufhorlich seit dem Sinaiereignis»!2?. Das Buch richtet sich haupt-
sdchlich an modern gestimmte und entsprechend verunsicherte Juden und Jidin-
nen. Was kann uns modernen jlidischen Menschen die Offenbarung bzw. die
Tora noch (oder wieder) bedeuten? Typisch Petuchowski ist ein Satz ziemlich am
Anfang (S.4): «Bevor wir tiber die Tora sprechen, lasst uns besser einen kurzen
Blick auf ihre Geschichte werfen.» Von diesem Satz an ist Petuchowski voll in sei-
nem Element: Unter Tora wurde im Verlaufe der Zeit Verschiedenes verstanden:
Der Dekalog, die fiinf Biicher Moses, die ganze hebriische Bibel, die Auslegung
der Bibel durch die Rabbinen, die miindliche und die schriftliche Offenbarung,
der Gottesdienst der Juden. Gewisse frihe Interpreten des babylonischen Tal-
muds meinten gar: «Die Briauche unserer Viter - das ist die Tora».!® Petuchows-
ki will seinen Lesern keinen verschlossenen Torabegriff anraten. Es geht ihm um
Auffassungen, die einen moglichst weiten Horizont eréffnen und die «fiir uns le-
bendig werden koénnen» (S.27). In jedem Fall bildet die Liturgie, der vergegen-

200



wirtigte Lobpreis Gottes, einen unentbehrlichen Teil der Tora. Besonders im
«Schemac Israel» wird das Bekenntnis zum Einen Gott zur Basis dafiir, dass «alle
Stufen und Aspekte unserer Erfahrung Manifestationen des Einen Gottes sind»
(S.38). Gott und Israel sind also der gemeinsame Verfasser der Tora. Sie stehen in
einem Verhiltnis einer bis heute anhaltenden Bundespartnerschaft zueinander.
Die Tora - sie wird so weit gefasst, wie dies judisch-traditionell moglich ist - ist
das Zeugnis der Vorfahren die «hinter den darin beschriebenen Geschehnissen,
den Finger Gottes gesehen haben»(S.10). Sie ist - «das Ergebnis der gottlichen
Offenbarung»(S.36) und der iibernommenen Bundesverpflichtung Israels (S.40).
Es geht Petuchowski immer um beide Pole der Tora: Gott und Israel, gottliche
Verfiigung und Liebe und menschliche Erfahrung und Mitwirkung. Dazu kommt
das Glaubensbewusstsein der steten Gegenwart Gottes, das Petuchowski aus Ex
3,14 (S.46) ableitet. «Der Gott Israels ist und bleibt gegenwirtig; und Er ist die
Quelle und die Inspiration der Tora»(S.48). Er hilt die Verbindung des Geistes
und des Ereignisses mit den Menschen aufrecht» (S.69.72). Die glaubigen Men-
schen erfahren den gottlichen Impuls vor allem als Liebe. «Das Judentum erfahrt
dadurch eine bestandige Wiedergeburt» (S.102). Von daher wirkt es wie selbstver-
standlich, dass Petuchowski sich mit Vorliebe liturgischer Texte bedient, um seine
Vorstellungen von Offenbarung und Erwihlung auszudriicken. In seinem Buch
«Heirs of the Pharisees»'# geht er auf den Seiten 100-109 auf die Brot-Berakha
ein: «Gelobt seist du, Ewiger, unser Gott, Herrscher der Welt, der Brot aus der
Erde hervorbringt». Nicht Gott, sondern der Bauer schaffe die Voraussetzungen
dafiir, dass es Brot «am Ende» gebe! Wenn man trotzdem von «Brot vom Him-
mel» rede, sei dies dasselbe wie wenn man von der «Tora vom Himmel» rede. Es
gehe stets darum, das Goéttlich-Menschliche in der Geschichte, im Wachstum und
in der Vorsehung glaubig zu sehen.

Uberblickt man diese ganze Gedankenkette, dann zeigt sich Petuchowski als
Verfechter einer sakramentalen Grundstruktur des Judentums. Als Jude gldubig zu
leben heisst, sich in die Transparenz zwischen Gottes Wirken und menschlichem
Mitwirken hineinziechen zu lassen. Das ist aber ein sakramentales Daseinsver-
stindnis. In seinem Judaica-Artikel «Jidische Gedanken zum Sakramentsbe-
griffy!s bekennt sich Petuchowski explizit dazu, dass das Judentum zwar den Be-
griff «Sakrament» nur spérlich verwende, dass es aber - abgesehen von der Einbe-
ziehung Christi - das Gemeinte mit dem Christentum zusammen bejahe. Christen
und Juden seien sich ja darin einig, dass uns die Transzendenz durch gottliche
Einrichtung vermittelt wird.

Je mehr sich Petuchowski als jiidischer Theologe des Christentums verstand,
desto mehr stiess es ihm auf, dass eine Antwort gegeben werden miisse, wie denn
das Neue Testament und die christliche Auslegung der Hebraischen Bibel jlidisch
zu werten sel. Er packte dieses Anliegen in seinem Buche «Wie unsere Meister die
Schrift erklaren, Beispielhafte Bibelauslegung aus dem Judentum»!® an. Der Ge-
dankengang in diesem Buch beginnt wissenschaftlich-alltidglich. Man sei sich im
Judentum immer schon bewusst gewesen, dass die Bibel auf verschiedene Weise
ausgelegt und verstanden werden konne. In Ps 62,12 heisst es ja: «Eines hat Gott
gesagt, zweierlei habe ich gehort: Bei Gott ist die Macht.» Die talmudischen Ge-
lehrten redeten (in bSan 34a zu Jer 23,29) von der Funken sprithenden Schrift,

201



wovon die Konsequenz sei, dass «ein einziger Bibelvers viele verschiedene Lehren
vermitteln» konne (S.7). Im Mittelalter (Alphabet des Rabbi Akiva) sprach man
von 70 Arten, in denen die Tora ausgelegt werden konne (S.13). Wendet man
sich dann aber den Schlussfolgerungen Petuchowskis zu, dann meint man, einen
Paukenschlag zu horen: «Wie wire es nun, wenn man jidischerseits damit rech-
nen wurde, dass auch die christlichen Auslegungen der Heiligen Schrift mit zu
den siebzig Auslegungsmoglichkeiten gehoren? Das wiirde nicht zu bedeuten ha-
ben, dass Juden jetzt die christlichen Auslegungen annehmen miissten ... Aber es
wiirde doch bedeuten, dass man endlich hinter der Vielfiltigkeit der Auslegung
wieder auf den Gedanken kommt, dass sich beide Seiten, die jiidische und die
christliche, um das Verstindnis des gleichen Gotteswortes bemiihen - beide Sei-
ten, mit ihrer Liebe zu Gott, ihrer Bereitschaft, seinen Willen auf Erden zu tun,
und auch ihren menschlichen Schwichen und Begrenztheiten» (S.134f). Petu-
chowski ist sicher, dass «eine derartige Auffassung der christlichen Exegese min-
destens eine theoretische Moglichkeit darstellt, die sich aus den hermeneutischen
Voraussetzungen der jlidischen Bibelexegese ergibt» (S.135). Auch die christliche
Exegese sei fdhig, ins Gesprach einzutreten. Nach Roém 11,1f habe ja Gott sein
Volk nicht verstossen. Ferner erfahre die veritas hebraica seitens christlicher For-
scher durchwegs hohe Wertschdtzung. - In christlichen Ohren mag eine solche
Auffassung nicht besonders aufregend klingen. Es ist aber zu sehen, dass Petu-
chowski hier das jiidische Tabu durchbricht, dass {iber Christliches nicht disku-
tiert werden soll.

Petuchowski hat oft dariiber gestohnt, dass er als Lehrer der jidisch-christli-
chen Verstindigung immer wieder bei Adam und Eva anfangen miisse. Es gibt
bei Christen kaum ein konstantes Grundwissen dartiiber, in welchen Punkten Ju-
den und Christen getrennte Wege gehen und wo parallele Phinomene in Juden-
tum und Christentum vorkommen. Daraus entstehen Urteilsschwankungen,
Konfusionen und Emotionen, die immer wieder entflechtet werden miissen. Und
was eine Gruppe heute verstanden hat, steht morgen in der nichsten Gruppe
schon wieder als Frage da. Diese Erfahrung war die Geburtsstunde des «Lexi-
kon(s) der judisch-christlichen Begegnung», das er 1989 mit mir zusammen bei
Herder, Freiburg, herausgab. Das Lexikon faltet solche Begriffe und Ereignisse
aus, die bei Juden und Christen gleich, dhnlich oder entgegengesetzt gedeutet wer-
den. Damit verbindet es Anregungen und Anstdsse fiir eine vom Ethos der
Wahrhaftigkeit getragene Begegnung von Christen und Juden. Als christlicher
Ko-Autor dieses Lexikons bezeuge ich, dass die Zusammenarbeit mit Petuchows-
ki problemlos, ja geradezu vergntglich war. Wir haben alle Artikel im gegenseiti-
gen Austausch geschaffen, wir haben einander kritisiert und waren von der Vor-
stellung fasziniert, dass das Lexikon zur Gemeinsamkeit des Sprechens und Den-
kens von Juden und Christen fithren konnte und sollte. Lieber Jakob, Du fehlst
uns in der Weiterarbeit!

202



~ 3N

12.
13.
14.
15.
16.

ANMERKUNGEN

. In seinem Buch «Mein Judesein, Wege und Erfahrungen eines deutschen Rabbi-

ners», Herder/Spektrum 4092, Freiburg i.Br. 1992 (paperback).

. Erschienen im Kyrios Verlag, Meitingen. Oesterreicher verstand dieses Buch als

Interpretation der Judenerkldrung Nostra aetate Nr. 4, des zweiten Vatikanischen
Konzils. Er war als Konzilstheologe einer der Hauptverfasser dieser Konzilserkla-
rung.

. Auch die von der Theologischen Fakultdt Luzern seit 1976 herausgegebene Reihe

«Judaica et Christiana» (inzwischen auf 13 Binde herangewachsen) ist, wie sich aus
dem Vorwort ergibt, dem Motto von Petuchowski verpflichtet. Vgl. auch mein
Buch, Christliche Theologie des Judentums, Aschaffenburg 1978, sowie Petuchows-
kis Aufsatz «The Aims and Objectives of Judaeco-Christian Studies - A Jewish
View», in ders., Defining a Discipline, Cincinnati 1984, 15-28.

. In: Michael Brocke / Jakob J. Petuchowski /| Walter Strolz, Das Vaterunser, Frei-

burg i.Br. 1974, 90-101.

. Die Ergebnisse der Augsburger Tagung liegen vor in: Hanspeter Heinz / Klaus

Kienzler / Jakob Petuchowski (Hg.), Versohnung in der judischen und christlichen
Liturgie, QD 124, Freiburg i.Br. 1990. Das Thema «Siihne und Versohnung» lag Pe-
tuchowski von seinen liturgiegeschichtlichen Kenntnissen besonders nahe.

. Orientierung 49/6, 31. Mirz 1985, 64-67.
. Petuchowski denkt wohl bes. an Martin Buber (1878-1965) und Franz Rosenzweig

(1886-1929), aber auch an Menasse ben Israel (1604-1657), David Nieto (1654-
1728), Leo Baeck (1873-1956) u.a.

. Jacob Neusner, Understanding Jewish Theology, Classical Issues and Modern Per-

spectives, New York 1973, 33.

. 2. Auflage, New York 1970.
10.
11.

op.cit. (A 9) 25.

So nach Franz Rosenzweig, Briefe und Tagebiicher, 2. Bd., hgv. Rachel Rosenzweig
/ Edith Rosenzweig-Scheinmann, Haag 1979, 746f.

Ever since Sinai, A Modern View of Torah, New York, 1. Aufl. 1961, 2. Aufl. 1968.
So die Tosafot zu bMen 20b. Petuchowski kommt S.7 darauf zu sprechen.
erschienen New York 1970.

Jud. 39 (1983) 27-33.

Erschienen als paperback bei Herder, Freiburg i. Br. 1982.

203



	Jakob J. Petuchowski (1925-1991) : jüdischer Theologe der Begegnung mit Chrsiten

