
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Jakob J. Petuchowski (1925-1991) : jüdischer Theologe der Begegnung
mit Chrsiten

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob J. Petuchowski (1925-1991):
Jüdischer Theologe

der Begegnung mit Christen

von Clemens Thoma

Wann immer er im deutschsprachigen Raum vor jüdisch-christlich gesinntem

Publikum auftrat - stets war er der Star, und seine Partner und Kollegen
wirkten blass. «Er sieht aus wie Michelangelo: unbehauen, schön und interessant!»

raunte mir ein Nachbar zu, als wir 1973 zum ersten Mal mit ihm über das
Vaterunser diskutierten. Als Jakob Joseph Petuchowski am 12. November 1991

erst 66 jährig starb, machte sich Bestürzung breit: die jüdisch-christliche Bewegung

besonders des deutschsprachigen Raumes hatte einen ihrer blitzgescheiten
und charismatischen Promotoren verloren. Viele begannen sich zu fragen,
welches Gedankengebäude Petuchowski denn in sich getragen habe und was er mit
seinen vielen Büchern, Artikeln, Vorlesungen und theologischen Plaudereien
gewollt habe. Die hier niedergelegten Beobachtungen wollen eine vorläufige
Antwort auf solche Fragen sein. Niemand von denen, die ihn näher gekannt und
erlebt haben, will es wahrhaben, dass die Spuren zu ihm verwischt werden könnten.
Glücklicherweise konnte Petuchowski noch kurz vor seinem Tod vor aller
Öffentlichkeit Rechenschaft über sein Denken ablegen.1

Hier geht es nur um eine Würdigung des jüdischen Theologen Petuchowski.
Seine spezielle Kompetenz als Erforscher und Aktualisierer der jüdischen Liturgie
muss weitgehend ausgeklammert bleiben. Es ist nicht leicht dem Menschen und
Theologen Petuchowski gerecht zu werden und sein Denken in den Griff zu
bekommen. Vieles lässt sich nur aus der persönlichen Erinnerung heraus mit den
richtigen Akzenten versehen. Jene, die von ihm Freunde genannt wurden, wissen,
wie bestimmte Sätze in Petuchowskis Schriften zu deuten und zu kontextieren
sind. Es lag ihm stets viel daran, alles von ihm schriftlich Formulierte im mündlichen

Austausch zu erproben und möglichst viel Mündliches in die schriftliche
Prägnanz zu bringen.

1. Vom Flüchtling zum Visionär jüdisch-christlicher Begegnung

Als Vierzehnjähriger musste Jakob J. Petuchowski im Winter 1938/39 in
Berlin, von Steinwürfen der Hitlerjungen bedroht, einen Fluchtweg nach Hause
suchen. Die Kirchen am Weg kamen ihm dabei «wie Burgen des Feindes» vor.
Dreiunddreissig Jahre später, im Jahr 1971, schrieb der gleiche Petuchowski,
inzwischen Rabbiner und Professor für jüdische Liturgie am Hebrew Union College

in Cincinnati geworden, das «Geleitwort» für ein Buch des katholischen Prälaten

jüdischer Abstammung, Johannes Oesterreicher. Das Buch trägt den Titel
«Die Wiederentdeckung des Judentums durch die Kirche»2. Petuchowskis Geleit-

196



Gedan ken kreisen um das Verhältnis zwischen Christen und Juden, das allzu
sehr von gegenseitiger Voreingenommenheit, Unkenntnis und Härte gekennzeichnet

sei. Daran schliessen sich folgende Kernsätze an: «Um einander zu verstehen,
müssen wir über Literaturkritik und Philologie hinausgehen. Wir müssen zur
theologischen Dimension zurückkehren, sofern wir uns der Gefahren, die sie in
der Vergangenheit angerichtet hat, voll bewusst sind und uns davor hüten. Was
uns also nottut, ist eine jüdische Theologie des Christentums und eine christliche
Theologie des Judentums.» Beide Partner sollten im Sinne Petuchowskis ihre
eigenen Traditionen im Geiste der Milde (wie seinerzeit Hillel) nochmals überdenken

und neu deuten, um dem Gegenüber einen ehrenvollen Platz vor Gott und
den Menschen zugestehen zu können. Sein Wort von der «Jüdischen Theologie
des Christentums» und der «Christlichen Theologie des Judentums» war seit
damals sein Motto und sein Auftrag. Das Jahr 1971 war denn auch das Jahr der
stärkeren Zuwendung Petuchowskis zu den Aufgaben der jüdisch-christlichen
Begegnung und auch seiner intensiveren Rückorientierung nach dem deutschsprachigen

Europa und seinen Theologien und Problemen. In seinem autobiographischen

Werk «Mein Judesein» schreibt er, es vergehe kaum ein Tag, «an dem das
Christentum nicht irgendwie ein Thema meiner Beschäftigung ist», seitdem er
Inhaber des «Sol and Arlene Bronstein Chair of Judaeo-Christian Studies» in
Cincinnati sei, und seitdem er sich aktiv am christlich-jüdischen Gespräch in
Deutschland beteilige (S.124). Petuchowskis Motto und sein Engagement für die
jüdisch-christliche Begegnung haben in den frühen 70er Jahren auch einen gewissen

Einfluss bis nach Luzern hin ausgeübt. In Petuchowskis Wendejahr 1971

wurde in Luzern der Lehrstuhl für Bibelwissenschaft und Judaistik errichtet. Die
Planer des Lehrstuhles waren sich damals im Sinne von Petuchowskis Motto
bewusst, dass es notwendig ist, die Koexistenz von Judentum und Christentum
religionsgeschichtlich und theologisch neu zu durchforschen und zu bedenken.3

In Deutschland wurde Petuchowski von weiteren Kreisen wahrgenommen,
als 1974 sein Aufsatz «Der Ketzersegen» erschien4. Der Aufsatz war aus der
(eingangs erwähnten) Vaterunser Tagung in Freiburg i.Br. erwachsen. Der Aufsatz
verriet einen kenntnisreichen jüdischen Autor, der die Umstände der
jüdischchristlichen Trennung im 2. Jh. mit Verständnis für die judenchristliche und die
jüdische Seite zu beurteilen verstand. Seitdem trat Petuchowski in vielen
jüdischchristlichen Begegnungszentren (z.B. in Aachen) und Hochschulen auf. Der letzte

grosse Wurf auf internationaler und interkonfessioneller Ebene gelang ihm 1989

in Augsburg mit dem Thema «Versöhnung in der jüdischen und christlichen
Theologie». Auf jüdischer Seite engagierten sich in der Universität Augsburg
sowohl liberale als auch orthodoxe Professoren, Historiker, Talmudisten und Litur-
giker. Auf christlicher Seite kamen Bibliker, Judaisten, Fundamentaltheologen
und Dogmatiker zu Wort. Damit niemand in voreilige Harmonie verfalle, wurde
extra ein Referent bestellt, der Kritik an jüdischen und christlichen Positionen zu
üben hatte.5 Während der Tagung suchte er immer wieder Kollegen auf, um zu
erkunden, welches Thema das Beste wäre für eine folgende Tagung (1992) in
Jerusalem oder in Luzern. Der Herr über Leben und Tod hat seine vielen Pläne jäh
gestoppt.

197



Eine Sorge plagte ihn immer wieder: Er fand viel Echo unter christlichen
Theologen und Historikern und auch unter bildungsbeflissenen Männern und
Frauen. Auf jüdischer Seite aber war die Zustimmung viel spärlicher. Er wusste,
dass er teils selbst daran schuld war. Erstens war er ein jüdischer Einzelkämpfer,
und zweitens waren ihm die offiziellen (amerikanisch-) jüdischen Organisationen
zuwider, weil sie seiner Meinung nach den jüdisch-christlichen Dialog zu sehr
dominierten und ihn politisch verfälschten. Er mied strikte jede Zusammenarbeit
mit ihnen. Diese Gegnerschaft forderte ihn heraus, nach den idealen Bedingungen
des Gesprächs zwischen Juden und Christen zu fragen. Kennzeichnend dafür ist
sein Aufsatz, den er 1985 in der «Orientierung» veröffentlichte unter dem Titel
«Drei Stadien des christlich-jüdischen Gesprächs»6. Darin geht er kurz auf die
Geschichte der jüdisch-christlichen Bewegung seit Ende des Zweiten Weltkriegs
ein. Nachdem sich die Starre der Feindschaft angesichts des Holocaust weitgehend

aufgelöst hatte, «ging es um das vorurteilslose gegenseitige Sich-Kennenler-
nen. Nun konnten sich die Christen davon überzeugen, dass die Juden wirklich
keine Hörner haben, und die Juden lernten langsam verstehen, dass nicht alle
Christen Juden ermorden wollen» (S. 64). Das zweite Stadium war und ist nach
Petuchowski das von Politik und zurücknehmender Ideologie überschattete
Gespräch. Dieses Stadium neige sich jetzt seinem Ende zu. In den 70er und 80er Jahren

wurde auf christlicher Seite an mehreren Stellen versucht, die Judenmission
wieder salonfähig zu machen und bibeltheologische Gesamtentwürfe unter
Beiseiteschiebung des Judentums zu machen. Auf jüdischer Seite bemächtigten sich die

jüdisch-politischen Organisationen der USA, zum Teil auch israelisch-politische
Kreise, des jüdisch-christlichen Gesprächs. Es ging diesen Kreisen nach Petu-
chowskis Meinung in erster Linie darum, «die Anerkennung des Staates Israel
seitens des Vatikans und in ähnlicher Weise seitens der evangelischen Kirchen zu
erreichen. Dann ging es auch um die Identifizierung von Judentum und Zionismus

wie auch um das christliche Nihil obstat zu einer jeglichen Innen- und Aus-
senpolitik jeder beliebigen israelischen Regierung. Das bezog sich natürlich auch
auf das Problem der besetzten Gebiete und auf die Palästinenserfrage» (S.65).
Viele Christen haben sich - so Petuchowski - von diesen politischen Machenschaften

blenden lassen. Sie betrachteten politische Fragen als geeignete Grundlagen
für religiöse Gespräche. Petuchowski profilierte sich in seinen letzten Jahren
immer deutlicher als Kritiker des Zionismus, des Staates Israel und der Haltung
offizieller jüdischer Kreise zum Gespräch mit den Kirchen und Christen. Er hielt
die seiner Meinung nach besonders von jüdischer Seite her sich zeigende
Schizophrenie für unhaltbar. Im Artikel in der «Orientierung» schreibt er S.67: «So
will denn der eine Gesprächspartner im 'christlich-jüdischen Gespräch' über
Gott, Offenbarung, Erlösung und Heilsgeschichte reden, während der andere sein
Anrecht auf Land und Grenzen, Nationalität und Besetzung von eroberten
Gebieten geltend machen will. So redet man wieder einmal aneinander vorbei. Auch
das hat zu der augenblicklichen Malaise im 'christlich-jüdischen Gespräch' und
zum beiderseitigen Gefühl der Enttäuschung geführt.» In seiner Kritik an den
amerikanisch-jüdischen Organisationen und an der Politik des Staates Israel war
Petuchowski einseitig. Auch christliche Kreise versuchten bisweilen ihn von
seinem Eifer zurückzuhalten.

198



Wichtig und kennzeichnend ist aber, was Petuchowski von der Zukunft hält,
vom dritten, zu erhoffenden Stadium der jüdisch-christlichen Begegnung. Nach
ihm hängt das Zustandekommen des dritten Stadiums davon ab, ob «es wieder
einmal ein Judentum geben wird, das sowohl religiös wie auch andern gegenüber
aufgeschlossen ist» (S.67). Es gebe derzeit fast nur ein religiöses, aber für andere
(auch für andere Juden) nicht aufgeschlossenes Judentum, sowie ein nicht-religiöses

Judentum, das in politischen und gruppenzentrierten Kategorien denke. Die
Forderung nach einem religiösen und aufgeschlossenen Juden sei keine blosse

Utopie. In der Vergangenheit habe es bereits solche Leute gegeben.7 Die Hauptsätze

von Petuchowskis Vision (S.67) lauten: «Tritt dieser Typ wieder in Erscheinung,

dann werden sich religiöse und aufgeschlossene Juden mit religiösen und
aufgeschlossenen Christen an den Tisch setzen können, um das 'christlich-jüdische

Gespräch' in seinem dritten Stadium weiterzuführen. Es wird ein religiöses,
wenn nicht gar ein theologisches Gespräch sein müssen. Es wird darum zu gehen
haben, wie sich die beiden Religionen, bei aller Betonung sowohl des Gemeinsamen

als auch des Trennenden, gegenseitig theologisch einschätzen - und zwar sub
specie Dei. Es wird darum gehen, dass man sich nicht mehr mit dem Wissen um
die gemeinsame Wurzel begnügt, sondern auch in den verschiedenen Wegen, die
von den beiden Religionen eingeschlagen worden sind, göttliche Fügung und
göttlichen Auftrag sieht. Und es mag sogar darum gehen, dass man voneinander
etwas lernt, etwas, das die Juden zu besseren Juden und die Christen zu besseren
Christen macht... Auch die Frage nach der gemeinsamen - d.h. sowohl jüdischen
wie auch christlichen - Verantwortung für die Welt und ihre Einwohner könnte
bei einem derartigen Gespräch aufkommen.» Es gehe nicht um den Synkretismus
und auch nicht um die Verwischung der wesentlichen Unterschiede zwischen den
beiden Religionen. «Man könnte sogar verlangen, dass die Anerkennung von
dem Weiterfortbestehen der beiden Religionen als von Gott gewollt, als

Vorausbedingungen eines derartigen 'christlich-jüdischen Gesprächs' von beiden Seiten

angenommen wird.» Petuchowski versuchte alles zu hinterfragen, blieb aber
weder in der Vergangenheit noch in der Gegenwart stecken, sondern wollte stets
Geleise in die Zukunft hinein legen. Dies macht ihn zu einem bedeutsamen Be-
denker der jüdisch-christlichen Begegnung.

2. Bedenken des Sinnes der Offenbarung

Jakob J. Petuchowski stehe «in einer Reihe jüdischer Theologen, die nach
dem Sinn der Offenbarung gefragt haben», meint Jacob Neusner8. Das Fragen
nach der Offenbarung ist aber bei Petuchowski nie auf eine isolierte dogmatische
Demonstration ausgerichtet, sondern zuerst und zuvorderst auf die Geschichte
des jüdischen Volkes, seiner tragenden Erfahrungen und religiösen Aspirationen.
Im Jahre 1954 reichte er seine Dissertation am Hebrew Union College in Cincinnati

ein: «The Theology of Chakham David Nieto, An Eighteenth-Century
Defense of the Jewish Tradition»9. Der hauptsächlich in London zur Zeit der
Voraufklärung und des Deismus als Rabbiner wirkende David Nieto (1654-1728)
war ein Verteidiger des Offenbarungscharakters der mündlichen Tradition gegen

199



traditionsfeindliche «sadduzäische» Tendenzen, die sich unter den damaligen
englischen und niederländischen Juden breit machten. Dieser weise Rabbiner rief
einmal - alte jüdisch-liturgische Diktionen nachahmend - emphatisch aus: «Ich rufe
Himmel und Erde zu Zeugen an, dass ich alle Religionen und Kulte der Welt
studiert habe. Und ich habe gefunden, dass nicht nur die Christen und die Moslems
sich an unsere drei Dogmen - Existenz Gottes, Göttlichkeit der Offenbarung und
Vergeltungen - halten, sondern auch die meisten Bewohner Ost-Indiens (und
noch andere). In der Mehrheit glauben und bekennen diese Menschen, dass die
Rechtschaffenen nach dem Tode belohnt werden, während die Frevler durch
schwere Leiden in zahllosen Zeitaltern gepeinigt und bestraft werden.»10 Petu-
chowski war von der Belesenheit Nietos fasziniert. Diese bezog sich nicht nur auf
die jüdischen «Klassiker» (Saadja Gaon, Maimonides, Josef Albo) sondern auch
auf Christen, antike Autoren, aktuelle Reiseschriftsteller und die Deisten seiner
Tage. Der junge Dissertandus korrigierte und ergänzte Nietos Geschichtskenntnisse

in vielen Punkten mit sichtüchem Vergnügen, sodass die Dissertation zu
einer eindrücklich umfassenden Geschichtsschau des 17./18. Jahrhunderts geraten
ist. Darüber hinaus machte Petuchowski auch kritische Rückblicke in die talmudische

und biblische Zeit. Der letzte Satz der Dissertation (S.132) deutet
verschlüsselt den Eigenweg an, den Petuchowski gehen will. Nieto sei ein Repräsentant

des damaligen englischen Judentums gewesen, dieser «curious combination
of full participation in the life of the environment with conservatism in Jewish
belief and practice, which has remained characteristic of the Anglo-Jewish community

as a whole to this day.» Petuchowski will ebenfalls «vollen Anteil am Leben
seiner Umgebung» nehmen. Er meint auch, der «Konservativismus im jüdischen
Glauben und Leben» müsse heutigen Juden mindestens bekannt sein. Die
Kombination zwischen jüdischer Identität und jüdischer Teilnahme am ausserjüdi-
schen Leben darf aber seiner Meinung auch nicht «seltsam» (curious) sein.
Vielmehr gehe es darum, sich ein scheuklappenloses Judentum anzueignen, das dialog-

und kooperationsfähig sei. Petuchowski will stets zeigen, dass im Judentum
verschiedene, auch recht divergente Ansichten Platz gefunden haben, und dass

daher «in der Seele eines grossen Juden vieles Platz hat»11.

Das zweite für Jakob Petuchowskis Denken kennzeichnende Buch trägt den
Haupttitel «Unaufhörlich seit dem Sinaiereignis»12. Das Buch richtet sich
hauptsächlich an modern gestimmte und entsprechend verunsicherte Juden und Jüdinnen.

Was kann uns modernen jüdischen Menschen die Offenbarung bzw. die
Tora noch (oder wieder) bedeuten? Typisch Petuchowski ist ein Satz ziemlich am
Anfang (S.4): «Bevor wir über die Tora sprechen, lasst uns besser einen kurzen
Blick auf ihre Geschichte werfen.» Von diesem Satz an ist Petuchowski voll in
seinem Element: Unter Tora wurde im Verlaufe der Zeit Verschiedenes verstanden:
Der Dekalog, die fünf Bücher Moses, die ganze hebräische Bibel, die Auslegung
der Bibel durch die Rabbinen, die mündliche und die schriftliche Offenbarung,
der Gottesdienst der Juden. Gewisse frühe Interpreten des babylonischen
Talmuds meinten gar: «Die Bräuche unserer Väter - das ist die Tora».13 Petuchowski

will seinen Lesern keinen verschlossenen Torabegriff anraten. Es geht ihm um
Auffassungen, die einen möglichst weiten Horizont eröffnen und die «für uns
lebendig werden können» (S.27). In jedem Fall bildet die Liturgie, der vergegen-

200



wärtigte Lobpreis Gottes, einen unentbehrlichen Teil der Tora. Besonders im
«Schemac Israel» wird das Bekenntnis zum Einen Gott zur Basis dafür, dass «alle
Stufen und Aspekte unserer Erfahrung Manifestationen des Einen Gottes sind»
(S.38). Gott und Israel sind also der gemeinsame Verfasser der Tora. Sie stehen in
einem Verhältnis einer bis heute anhaltenden Bundespartnerschaft zueinander.
Die Tora - sie wird so weit gefasst, wie dies jüdisch-traditionell möglich ist - ist
das Zeugnis der Vorfahren die «hinter den darin beschriebenen Geschehnissen,
den Finger Gottes gesehen haben»(S.10). Sie ist - «das Ergebnis der göttlichen
Offenbarung»(S.36) und der übernommenen Bundesverpflichtung Israels (S.40).
Es geht Petuchowski immer um beide Pole der Tora: Gott und Israel, göttliche
Verfügung und Liebe und menschliche Erfahrung und Mitwirkung. Dazu kommt
das Glaubensbewusstsein der steten Gegenwart Gottes, das Petuchowski aus Ex
3,14 (S.46) ableitet. «Der Gott Israels ist und bleibt gegenwärtig; und Er ist die
Quelle und die Inspiration der Tora»(S.48). Er hält die Verbindung des Geistes
und des Ereignisses mit den Menschen aufrecht» (S.69.72). Die gläubigen
Menschen erfahren den göttlichen Impuls vor allem als Liebe. «Das Judentum erfahrt
dadurch eine beständige Wiedergeburt» (S. 102). Von daher wirkt es wie
selbstverständlich, dass Petuchowski sich mit Vorliebe liturgischer Texte bedient, um seine

Vorstellungen von Offenbarung und Erwählung auszudrücken. In seinem Buch
«Heirs of the Pharisees»14 geht er auf den Seiten 100-109 auf die Brot-Berakha
ein: «Gelobt seist du, Ewiger, unser Gott, Herrscher der Welt, der Brot aus der
Erde hervorbringt». Nicht Gott, sondern der Bauer schaffe die Voraussetzungen
dafür, dass es Brot «am Ende» gebe! Wenn man trotzdem von «Brot vom Himmel»

rede, sei dies dasselbe wie wenn man von der «Tora vom Himmel» rede. Es

gehe stets darum, das Göttlich-Menschliche in der Geschichte, im Wachstum und
in der Vorsehung gläubig zu sehen.

Überblickt man diese ganze Gedankenkette, dann zeigt sich Petuchowski als

Verfechter einer sakramentalen Grundstruktur des Judentums. Als Jude gläubig zu
leben heisst, sich in die Transparenz zwischen Gottes Wirken und menschlichem
Mitwirken hineinziehen zu lassen. Das ist aber ein sakramentales Daseinsverständnis.

In seinem Judaica-Artikel «Jüdische Gedanken zum Sakramentsbe-
griff»15 bekennt sich Petuchowski explizit dazu, dass das Judentum zwar den
Begriff «Sakrament» nur spärlich verwende, dass es aber - abgesehen von der
Einbeziehung Christi - das Gemeinte mit dem Christentum zusammen bejahe. Christen
und Juden seien sich ja darin einig, dass uns die Transzendenz durch göttliche
Einrichtung vermittelt wird.

Je mehr sich Petuchowski als jüdischer Theologe des Christentums verstand,
desto mehr stiess es ihm auf, dass eine Antwort gegeben werden müsse, wie denn
das Neue Testament und die christliche Auslegung der Hebräischen Bibel jüdisch
zu werten sei. Er packte dieses Anliegen in seinem Buche «Wie unsere Meister die
Schrift erklären, Beispielhafte Bibelauslegung aus dem Judentum»16 an. Der
Gedankengang in diesem Buch beginnt wissenschaftlich-alltäglich. Man sei sich im
Judentum immer schon bewusst gewesen, dass die Bibel auf verschiedene Weise
ausgelegt und verstanden werden könne. In Ps 62,12 heisst es ja: «Eines hat Gott
gesagt, zweierlei habe ich gehört: Bei Gott ist die Macht.» Die talmudischen
Gelehrten redeten (in bSan 34a zu Jer 23,29) von der Funken sprühenden Schrift,

201



wovon die Konsequenz sei, dass «ein einziger Bibelvers viele verschiedene Lehren
vermitteln» könne (S.7). Im Mittelalter (Alphabet des Rabbi Akiva) sprach man
von 70 Arten, in denen die Tora ausgelegt werden könne (S.13). Wendet man
sich dann aber den Schlussfolgerungen Petuchowskis zu, dann meint man, einen
Paukenschlag zu hören: «Wie wäre es nun, wenn man jüdischerseits damit rechnen

würde, dass auch die christlichen Auslegungen der Heiligen Schrift mit zu
den siebzig Auslegungsmöglichkeiten gehören? Das würde nicht zu bedeuten
haben, dass Juden jetzt die christlichen Auslegungen annehmen müssten Aber es

würde doch bedeuten, dass man endlich hinter der Vielfältigkeit der Auslegung
wieder auf den Gedanken kommt, dass sich beide Seiten, die jüdische und die
christliche, um das Verständnis des gleichen Gotteswortes bemühen - beide
Seiten, mit ihrer Liebe zu Gott, ihrer Bereitschaft, seinen Willen auf Erden zu tun,
und auch ihren menschlichen Schwächen und Begrenztheiten» (S.134f). Petu-
chowski ist sicher, dass «eine derartige Auffassung der christlichen Exegese
mindestens eine theoretische Möglichkeit darstellt, die sich aus den hermeneutischen
Voraussetzungen der jüdischen Bibelexegese ergibt» (S.135). Auch die christliche
Exegese sei fähig, ins Gespräch einzutreten. Nach Rom 11,lf habe ja Gott sein

Volk nicht Verstössen. Ferner erfahre die Veritas hebraica seitens christlicher
Forscher durchwegs hohe Wertschätzung. - In christlichen Ohren mag eine solche

Auffassung nicht besonders aufregend klingen. Es ist aber zu sehen, dass Petu-
chowski hier das jüdische Tabu durchbricht, dass über Christliches nicht diskutiert

werden soll.
Petuchowski hat oft darüber gestöhnt, dass er als Lehrer der jüdisch-christlichen

Verständigung immer wieder bei Adam und Eva anfangen müsse. Es gibt
bei Christen kaum ein konstantes Grundwissen darüber, in welchen Punkten
Juden und Christen getrennte Wege gehen und wo parallele Phänomene in Judentum

und Christentum vorkommen. Daraus entstehen Urteilsschwankungen,
Konfusionen und Emotionen, die immer wieder entflechtet werden müssen. Und
was eine Gruppe heute verstanden hat, steht morgen in der nächsten Gruppe
schon wieder als Frage da. Diese Erfahrung war die Geburtsstunde des «Lexi-
kon(s) der jüdisch-christlichen Begegnung», das er 1989 mit mir zusammen bei
Herder, Freiburg, herausgab. Das Lexikon faltet solche Begriffe und Ereignisse
aus, die bei Juden und Christen gleich, ähnlich oder entgegengesetzt gedeutet werden.

Damit verbindet es Anregungen und Anstösse für eine vom Ethos der
Wahrhaftigkeit getragene Begegnung von Christen und Juden. Als christlicher
Ko-Autor dieses Lexikons bezeuge ich, dass die Zusammenarbeit mit Petuchowski

problemlos, ja geradezu vergnüglich war. Wir haben alle Artikel im gegenseitigen

Austausch geschaffen, wir haben einander kritisiert und waren von der
Vorstellung fasziniert, dass das Lexikon zur Gemeinsamkeit des Sprechens und Denkens

von Juden und Christen führen könnte und sollte. Lieber Jakob, Du fehlst
uns in der Weiterarbeit!

202



ANMERKUNGEN

1. In seinem Buch «Mein Judesein, Wege und Erfahrungen eines deutschen Rabbiners»,

Herder/Spektrum 4092, Freiburg i.Br. 1992 (paperback).
2. Erschienen im Kyrios Verlag, Meitingen. Oesterreicher verstand dieses Buch als

Interpretation der Judenerklärung Nostra aetate Nr. 4, des zweiten Vatikanischen
Konzils. Er war als Konzilstheologe einer der Hauptverfasser dieser Konzilserklärung.

3. Auch die von der Theologischen Fakultät Luzern seit 1976 herausgegebene Reihe
«Judaica et Christiana» (inzwischen auf 13 Bände herangewachsen) ist, wie sich aus
dem Vorwort ergibt, dem Motto von Petuchowski verpflichtet. Vgl. auch mein
Buch, Christliche Theologie des Judentums, Aschaffenburg 1978, sowie Petuchows-
kis Aufsatz «The Aims and Objectives of Judaeo-Christian Studies - A Jewish
View», in ders., Defining a Discipline, Cincinnati 1984, 15-28.

4. In: Michael Brocke / Jakob J. Petuchowski / Walter Strolz, Das Vaterunser, Freiburg

i.Br. 1974, 90-101.
5. Die Ergebnisse der Augsburger Tagung liegen vor in: Hanspeter Heinz / Klaus

Kienzier / Jakob Petuchowski (Hg.), Versöhnung in der jüdischen und christlichen
Liturgie, QD 124, Freiburg i.Br. 1990. Das Thema «Sühne und Versöhnung» lag
Petuchowski von seinen liturgiegeschichtlichen Kenntnissen besonders nahe.

6. Orientierung 49/6, 31. März 1985, 64-67.
7. Petuchowski denkt wohl bes. an Martin Buber (1878-1965) und Franz Rosenzweig

(1886-1929), aber auch an Menasse ben Israel (1604-1657), David Nieto (1654-
1728), Leo Baeck (1873-1956) u.a.

8. Jacob Neusner, Understanding Jewish Theology, Classical Issues and Modern
Perspectives, New York 1973, 33.

9. 2. Auflage, New York 1970.
10. op.cit. (A 9) 25.
11. So nach Franz Rosenzweig, Briefe und Tagebücher, 2. Bd., hgv. Rachel Rosenzweig

/ Edith Rosenzweig-Scheinmann, Haag 1979, 746f.
12. Ever since Sinai, A Modern View of Torah, New York, 1. Aufl. 1961, 2. Aufl. 1968.
13. So die Tosafot zu bMen 20b. Petuchowski kommt S.7 darauf zu sprechen.
14. erschienen New York 1970.
15. Jud. 39 (1983) 27-33.
16. Erschienen als paperback bei Herder, Freiburg i. Br. 1982.

203


	Jakob J. Petuchowski (1925-1991) : jüdischer Theologe der Begegnung mit Chrsiten

