
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: "Erlösung dem Erlöser" : Richard Wagner (1813-1883) : zwischen
Antisemitismus und Antijudaismus

Autor: Bergler, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Erlösung dem Erlöser»:

Richard Wagner (1813-1883)
zwischen Antisemitismus und Antijudaismus

von Siegfried Bergler

«Höchsten Heiles Wunder! Erlösung dem Erlöser!» Mit diesem Ruf endet
Wagners letztes, ursprünglich nur für Bayreuth konzipiertes und von ihm selbst

«Bühnenweihfestspiel» untertiteltes Werk (1882). Die Hundertjahrfeier des «Parsifal»

1982 bot willkommenen Anlass, den schon zu Lebzeiten, erst recht aber
nach 1945 als antisemitisch klassifizierten Komponisten, dessen Oeuvre noch
heute in Israel auf dem Index steht, neuer Kritik zu unterziehen und dabei jene
Schlusslosung ins Zentrum zu rücken: Wagner präsentiere im «Parsifal» die Idee
einer Christus-Gestalt, die vom Judentum erlöst, das heisst gereinigt werden solle,
quasi einen deutsch-arischen Siegfried-Heiland. Hierin manifestiert sich nach
Ansicht des Münchner Germanisten und Wagner-Forschers Hartmut Zelinsky Wagners

«Holocaust-Vorläuferschaft». Letztlich habe die SS den Gedanken eines

neuen Adels oder Ordens, wie ihn Wagner in der Gralsritterschaft dargestellt
hat», verkörpert.1 Und gegen alle eingefleischten Wagnerianer gemünzt: «Parsifal»

sei eine Art «Einigungs- und Weihestück», das «die Gemeinde zusammenhalten

und verbreitern» wolle. Jeder, ob bewusst oder unbewusst, werde dadurch
«ein Sympathisant des Bayreuther Antisemitismus» und in diese Blutideologie
eingebunden.2 Die im «Parsifal» propagierte Erlösungs- und Heilslehre müsse als

Vernichtungslehre, als Rassismus, interpretiert werden. Einen weiteren Beweis für
seine These glaubt Zelinsky etwa im «Vernichtungsschlag der Pauke» bei der
Taufe der «Urteufelin» Kundry durch Parsifal auszumachen. Doch der Blick in
die Partitur zeigt, dass mit dem «Vernichtungsklang» (so der korrekte Ausdruck)
nur ein erlösendes, Mitleid erregendes Verlöschen des heidnisch-zauberischen
Wesens Kundrys angedeutet werden soll.3 Zweifellos will die Oper «Parsifal»
aufgrund ihrer freien Verarbeitung der Gralssage mit den neutestamentlichen Motiven

des Abendmahls, der Fusswaschung, Salbung, Kreuzigung und dem Opfergang

Jesu am Karfreitag ein Stück Urchristentum darstellen, zumindest ist sie

reduzierte, verneinte Kirchlichkeit. Ist aber die Gnade der Erlösung bei Wagner mit
antisemitischer Tendenz behaftet?

In der Zwischenzeit ist jüdischerseits eine um grösstmögliche Objektivität
bemühte Studie von Jakob Katz, zuletzt Professor für Jüdische Sozialgeschichte an
der Hebräischen Universität Jerusalem, erschienen.4 Anhand rein literarischer,
nicht musikalischer Quellen versucht er nachzuweisen, dass Wagners antijüdische

* Pfr. Siegfried Bergler, Robert-Koch-Str. 79, D - 3008 Garbsen 2.

165



Haltung im Laufe der Zeit Wandlungen durchmachte. Psychologische Gründe -
etwa die Selbsthasstheorie: Wagner sei selbst, wie Nietzsche behauptete, jüdischer
Abstammung gewesen - lässt Katz nicht gelten. Vielmehr war für ihn Wagner in
einer antijudaistischen Tradition verwurzelt, die ihm das kollektive Judenstereotyp

bereitstellte. Sein Fazit: Der Komponist war allenfalls ein «Vorbote des
Antisemitismus».

Gerade weil über Richard Wagners vermeintlichen, von Katz aber nivellierten

Antisemitismus viel geschrieben wurde5, ist es wichtig, stärker differenzierenden

Fragen nachzugehen, inwieweit Wagner dem traditionellen Antijudaismus
christlicher Prägung und inwieweit er dem in seinen Tagen aufkeimenden
Antisemitismus rassisch-politischer Natur verhaftet war. Das literarische Schaffen dieses
Künstlers bietet gerade das klassische Beispiel für ein annäherndes Verschmelzen
beider Strömungen im letzten Jahrhundert. Altüberkommener, landläufiger
Antijudaismus potenziert sich hier um die Facetten des neuzeitlichen Antisemitismus.
Doch scheint sich interessanterweise im Fall Wagner eher die umgekehrte
Reihenfolge zu bewahrheiten: ein unzeitiger Antisemitismus am Beginn seiner
Karriere, der in den letzten Lebensjahren auf antijudaistische Äusserungen 'reduziert'
wird. Diese Entwicklungslinie soll im Folgenden nachgezeichnet werden.

1. Biographisch bedingter Antisemitismus

Biographisch-individuell lässt sich eine antisemitische Einstellung erst um
das Jahr 1850 festmachen. Der junge Künstler hatte ein ambivalentes Verhältnis
zu dem aus Berlin gebürtigen Komponisten Giacomo Meyerbeer (1791-1864), der
ihm - trotz peinlichster Anbiederungen - in Paris nicht die erhoffte Förderung
zuteil werden liess. Zudem mag der egozentrische Wagner, der zeitlebens unduldsam

gegen Zeitgenossen, die seine Arbeit nicht schätzten, war, auf Meyerbeers
Presserummel und (finanzielle) Erfolge (Opern: «Die Hugenotten», «Der
Prophet») neidisch gewesen sein. Dies veranlasste ihn, unter dem Pseudonym K.
Freigedank ein Pamphlet, «Das Judentum in der Musik», zu veröffentlichen.6
Meyerbeers Judesein wurde hierin auf verletzende Weise als Grund für dessen
angeblich musikalische Mangelhaftigkeit ins Spiel gebracht. D.h. Wagners subjektives

Urteil - sein 'Meyerbeer-Komplex'- fand eine sachliche Begründung. Nicht
ein Antijudaismus stand am Anfang, sondern antisemitisch zu nennende

Äusserungen aufgrund seiner persönlichen Abneigung gegenüber einem gefeierten
Komponisten. Vielleicht mögen auch Wagners in Frankreich gemachten negativen

Erfahrungen mit der von dort ausgehenden Judenemanzipation
mitausschlaggebend gewesen sein; - dies aber in einer Zeit, als es noch keine organisierte
antisemitische Bewegung gab!

Jene platitüdenhafte Schrift, die also noch in das Vorfeld des Antisemitismus
gehört, will die «Veijüdung der modernen Kunst» nachweisen und vor dem
verderblichen jüdischen Einfluss auf das deutsche Kulturleben warnen. Jüdische
Kunst sei blosse Ware und künstlerisch unzulänglich, wirke fremdartig, kalt,
unnatürlich und verdreht. Wagner machte sich lustig über das «Anhören jenes sinn-

166



und geistverwirrenden Gegurgel's, Gejodel's und Geplapper's» im jüdischen
Gottesdienst und suggerierte seinen Lesern «das unwillkürlich Abstossende, welches
die Persönlichkeit und das Wesen der Juden für uns hat»7. Dass Juden nicht
originell schöpferisch tätig sein könnten, beruhe auf der historischenAufsplitterung
und Isolierung des jüdischen Volksstammes von der sprachbildenen Gemeinsamkeit.

Ein Jude spreche darum epigonenhaft «die moderne europäische Sprache
nur wie eine erlernte, nicht angeborene»8. Wagner beansprucht nur, als Künstler
beurteilen zu können, was Kunst sei und was nicht. Doch der biologistisch
argumentierende Rassengedanke ist hier zweifellos angedeutet, wenn dem Juden
gewisse unverlierbare, mehr oder minder angeborene negative Eigenschaften
attestiert werden. Nicht zufallig wurde diese Abhandlung im III. Reich als «völkische
Bekenntnisschrift» vermarktet.9

1869 war endlich auch in Preussen die staatsbürgerliche Gleichbehandlung
aller Konfessionen und damit die politisch-rechtliche Gleichstellung der jüdischen
Bürger verfassungsmässig festgeschrieben worden. Wieder musste es unzeitge-
mäss, eigensinnig und als Entgleisung wirken, als Wagner im selben Jahr eine

Neuauflage seiner Kampfschrift, jetzt in Broschürenform mit korrekter
Verfasserangabe, publizierte. Er wollte sie nun als Aufklärung an sein Publikum,
woher die sonst unerklärliche Gegnerschaft zu seiner Kunst stamme, verstanden
wissen. Aus reiner Phobie vermutete er allerorten eine Judenkonspiration und
ging mit ehemaligen jüdischen Kollegen und Kritikern hart ins Gericht. Eine
bittere Fehde trug er beispielsweise mit dem Wiener Musikrezensenten Eduard
Hanslick - seine Mutter war Jüdin - aus, der unter anderem geschrieben hatte:
«Wir zählen die 'Meistersinger' zu den interessantesten Ausnahme- und
Krankheitserscheinungen.» Wagner hatte freilich die Wirkung seiner Schrift falsch
eingeschätzt. Die «Meistersinger» (1868), die gerade ihren Siegeszug antraten, wurden

dadurch teilweise um ihren Erfolg gebracht. Die antisemitischen Äusserungen

bildeten demnach eher ein Hindernis auf dem Wege zur internationalen
Anerkennung des Meisters.

Mitte der 70er Jahre entstand erst die eigentliche militant antisemitische
Bewegung (Wilhelm Marr, Adolf Stoecker), die den weltbekannten Komponisten
natürlich als Geistesverwandten ansah und sich gern seiner als Galionsfigur
bedient hätte. Doch dieser teilte ihre konkrete politische Forderung nach Rücknahme

der Judenemanzipation nicht. Eine von 225 000 Bürgern unterstützte Massenpetition

gegen das Überhandnehmen des Judentums an Reichskanzler Bismarck
unterzeichnete er nicht. Wahrscheinlich fürchtete er um die Gunst seines
jüdischen Publikums. Allenfalls in den «so dürftigen Erörterungen» (Selbstzitat Wagner!)

seines Aufsatzes «Modern» (1878) wiederholte er abermals Gedanken seiner
Judenschrift: Durch die gesellschaftliche Emanzipation der Juden sei ihre einstige
Unterdrückung in Herrschaft pervertiert worden. Sie haben sich «unser Alt-Er-
worbenes» anzueignen versucht: «Dies galt nun zu allererst unserer Sprache, - da
es unschicklich wäre, hier von unserem Gelde zu reden.» Doch bescheinigte er
ihnen eine «unreife und unbefugte Kenntnis der deutschen Sprache». Fazit: Juden
haben «keine Mittel zur Originalität».10 Alles in allem nur ein schwacher Auf-
guss, zwar von beissendem Sarkasmus bestimmt, aber ohne tiefere antisemitische
Tendenz.

167



Wagners Artikel «Erkenne dich selbst» und «Heldentum und Christentum»
(1881) tragen sogar einen resignativen, selbstkritischen Ton. Zwar identifizierte er
sich hier mit den Thesen des Grafen Joseph A. Gobineau (Essai sur l'inégalité des

races humaines, 1853-55), wenn er die Degeneration der edelsten menschlichen
Geschlechter in der «Vermischung der Rassen» und in «einem Verderbe des Blutes»

begründet sah. Doch Wagners ureigenster Vorschlag zur Regeneration: Nur
der sakramentale Genuss des Blutes Jesu könne «dem ganzen menschlichen
Geschlechte zur edelsten Reinigung von allen Flecken seines Blutes» dienen11; mit
andern Worten: Die natürliche Ungleichheit der Rassen müsse durch eine moralische

Gleichheit in christlichem Sinne ausgeglichen werden. Auch findet sich in
diesen rassentheoretischen Erörterungen die Judenfrage bezeichnenderweise nur
höchst peripher und in positiver, wenngleich unverhohlen ironischer Würdigung.
Der Jude - ohne Vaterland, ohne Muttersprache - liefere «das erstaunlichste
Beispiel von Rassenkonsistenz» in der Weltgeschichte; «selbst die Vermischung schadet

ihm nicht; er vermische sich männlich oder weiblich mit den ihm fremdartig-
stenRassen, immer kommt ein Jude wieder zutage.»12 Weitergehende Schlussfolgerungen

unterdrückte Wagner bewusst bzw. überliess sie seinen Lesern. Der
nationalsozialistische Rassenwahn war darum nicht seine Schöpfung geschweige
denn seine Absicht. Privat liess er jedoch bissigen Bemerkungen weiterhin freien
Lauf, ja setzte sogar einmal Juden mit Ratten und Mäusen gleich13 oder sprach
sich «für völlige Ausweisung» aus14. Wegen der Rassenverschiedenheit «ist den

guten Juden unter uns immer ein wehmütiges Los beschieden ,»15 «Der
Antisemitismus Wagners war also auf den Hausgebrauch und auf ideologischen Auslauf

beschränkt.»16 Er blieb ein Mitläufer, der in der Antisemitismus-Bewegung
eine fortschrittliche Modeerscheinung sah. Doch vor praktischen Konsequenzen
schreckte der unzeitgemässe Antisemit Wagner stets zurück und blieb damit
gleichsam 'auf halbem Wege stehen'. Er war «an anti-Semite in theory and a
proSemite in practice.»17

2. Christlich motivierter Antijudaismus

Der Protestant Wagner, getauft in der Leipziger Thomaskirche, war
kirchenkritisch eingestellt, hielt aber immer wieder seine Familie zu religiösen Feiern
an. Zeitlebens suchte er nach echter Christlichkeit, befand sich in stetem Ringen
ums Christliche und litt am Christlichen. Das Wesen des Christentums sah er im
Bekennen und in der Erlösung durch die Liebe. Überhaupt: «Glaube, Hoffnung,
Liebe» - das waren für ihn die zentralen christlichen Werte. Über Christus
schrieb er: «sein eigenes Fleisch und Blut gab er, als letztes höchstes Sühnungsop-
fer für alles sündhaft vergossene Blut und geschlachtete Fleisch dahin».18 Und
weiter: «seine Lehre war die Tat des freiwilligen Leidens: an ihn glauben, hiess:

ihm nacheifern, und Erlösung hoffen, hiess: mit ihm Vereinigung suchen.»19
Dass es überhaupt zum «Atheismus unserer Zeiten» kommen konnte, «war

der durch Herrscherwut eingegebene Gedanke der Zurückführung dieses Göttlichen

am Kreuze auf den jüdischen Schöpfer des Himmels und der Erde, mit wel-

168



chem, als einem zornigen und strafenden Gotte, endlich mehr durchzusetzen
schien, als mit dem sich selbst opfernden allliebenden Heiland der Armen».20 Zur
Entartung der Kirche habe massgeblich beigetragen, dass sie ihre Macht aus dem

Rückgriff auf jüdisches Erbe gewann: «Offenbar ist es nicht Jesus Christus, der
Erlöser, den unsere Herren Feldprediger vor dem Beginne der Schlacht den um
sie versammelten Bataillonen zum Vorbild empfehlen; sondern, nennen sie ihn, so
werden sie wohl meinen: Jehova, Jahve, oder einen der Elohim, der alle Götter
ausser sich hasste und sie deshalb von seinem treuen Volke unterjocht wissen
wollte».21 An anderer Stelle: «Wir müssen es erleben, dass der Christengott in
leere Kirchen verwiesen wird, während dem Jehova immer stolzere Tempel mitten

unter uns erbaut werden.»22 Während Wagner in antisemitischer Weise den

Niedergang des Staatswesens durch die Selbstentfremdung des deutschen Geistes
und durch ein deutsches Reich jüdischer Nation bedingt sah, führte er den
Verderb der Kirche und des Glaubens in antijudaistischer Argumentation auf das
«Judenzen» (Luther) der Würdenträger zurück. Er plädierte deutlich für eine

Entjudaisierung und damit 'Entmachtung' des Christentums sowie gegen die
Gleichsetzung von «unserem Heiland» und «dem Stammesgott Israels», was die
Diskontinuität beider Testamente und einen Rückfall in Marcionismus bedeutet.
Im AT sah er stereotyp nur die Religion des Gesetzes, im NT nur die der Liebe
manifestiert. Die Offenbarung müsse einfach vom Alten Testament gereinigt werden,

zumal man nicht zweifelsfrei erweisen könne, «ob Jesus selbst von jüdischem
Stamme gewesen sei, da die Bewohner Galiläas eben ihrer unächten Herkunft
wegen von den Juden verachtet waren.»23 «Wird Jesus für des Jehova Sohn
ausgegeben, so kann jeder jüdische Rabbiner... alle christliche Theologie siegreich
widerlegen»24. Denn Juden hielten ihn für «einen ihrer überschüssigen kleinen
Propheten, von dem wir ein viel zu grosses Wesen machten»25. Zur erhabenen
Gestalt des Erlösers könne man hingegen nur durchdringen, wenn man mittels
historischer Kritik aus den Evangelien all jene unechten und unzugehörigen,
Widerspruch erregenden Stellen tilge.

Dem Ganzen ist unschwer zu entnehmen, dass Wagner offenbar recht wenig
über die jüdische Religion wusste und sich nur des Jahrtausende alten christlich-
antijüdischen Klischees bediente26. Doch verstieg er sich zu jenen Sätzen erst in
seinen letzten Lebensjahren - eine Art Kompensation für seine erfolgsbedingte
Reduktion antisemitischer Gefühle? In dem dichterischen Entwurf «Jesus von
Nazareth» aus dem Revolutionsjahr 1848 lässt sich nämlich eine derartige
Akzentuierung noch nicht erkennen, obwohl er zeitlich seiner Judenschrift nahestand
und sich aufgrund der Thematik genügend Möglichkeiten antijudaistischer
Akzentuierung geboten hätten: Zwar glaubten die Juden, allen voran Judas, Jesus

wolle nur die Errettung des auserwählten Volkes bewirken und es zur Weltherrschaft

führen. Doch dieser, obwohl aus dem Geschlecht Davids stammend, warf
die davidische Abkunft von sich: «Durch Adam stammte er von Gott, und seine

Brüder waren nun alle Menschen.» Bei seinem Auftreten im Tempel verkündete
er «sein Menschen-, nicht: Judenerlöseramt». Worauf das Volk von ihm abfiel27.

Kein Wort von jüdischer Kollektivschuld, vom Gottesmordvorwurf, von der

Verwerfung oder der Gesetzlichkeit der Juden! Vielmehr: Die menschliche Gesellschaft

insgesamt suchte Rettung durch das Gesetz und «band den Begriff des Gu-

169



ten am Gesetze... fest». Aber Jesus: «ich töte das Gesetz und verkünde statt seiner
den heiligen Geist, - das ist die ewige Liebe.»28 Erlösung ist immer eine Mensch-
heits-, keine national-partikulare Frage. Wagner sah sie zeitlebens untrennbar mit
Jesu Selbsthingabe verbunden. Gegenüber dieser universalen Aufgabe musste
ihm Jesu Judesein irrelevant, ja sogar hinderlich erscheinen. Doch auch der späte
Wagner stilisierte ihn keineswegs zum «arischen Jesus», zu einer Siegfried-Gestalt,
hoch29; - «wer wollte frevelnd fragen, ob es [sein Blut] der weissen oder welcher
Rasse sonst angehörte?»30 Sondern: «wer ihn hört, drängt sich hinzu und begehrt
die Taufe (Aufnahme in die Gemeinde).»31 Dies wäre der Schluss des Dramas
gewesen, - in enger Anlehnung an den (ebenfalls zitierten) Missionsbefehl am Ende
des Matthäusevangeliums. Im Unterschied zu obengenannten späteren Äusserungen

teilte Wagner hier nicht einmal den Antijudaismus der Evangelien. Sätze wie
«Sein Blut komme über uns und unsere Kinder» oder: «Ihr habt den Teufel zum
Vater» sucht man in seinem Entwurf vergeblich. Im Interesse der christlich-übernationalen

Sache schien ihm eine polemische Überakzentuierung des jüdischen
Lokalkolorits offenbar nicht adäquat; deshalb jene unverkennbare Indifferenz.

3. Judentaufe

Hinsichtlich der Frage nach der Bekehrung von Juden schwankte Wagner
deutlich zwischen gesellschaftlich-antisemitischer und religiös-antijudaistischer
Argumentation. Nach ersterer bezweifelte er, dass Juden überhaupt erlöst werden
können, denn «ihr Wesen verurteilt sie zur Realität der Welt.»32 Sie besässen gar
keine Religion, sondern bloss den Glauben an gewisse Verheissungen ihres Gottes,

die sich allein auf dieses gegenwärtige Leben, nicht aber auf ein jenseitiges
Weiterleben erstreckten33. Keinesfalls sollten Juden das kirchlich-dogmatisch
pervertierte Christentum annehmen. Die Taufe hielt er nur für die, «die in dieser
Gesellschaft geboren» seien, für verpflichtend. Für ausserhalb Stehende habe die
Aufnahme keinen Sinn, da es allzu schlimm um die Kirchen stünde. Auch
änderte sich für Wagner wie für die meisten seiner Zeitgenossen durch die Taufe
nichts am Jude-Sein und -bleiben der Betreffenden. Liberalen Juden warf er
ironisch vor, «sich vor lauter Liberalismus in einer schwachen Stunde» taufen zu
lassen34. Man muss hier anfügen, dass Wagner natürlich nur wohlhabende, assimilierte

Juden Europas kannte, nicht aber das arme, orthodoxe Judentum des

Ostens. In seinenTagen bildeten Juden und Christen schon längst zwei scharf
voneinander getrennte gesellschaftliche Grössen. Dies kam bereits in seiner
Schrift «Das Judentum in der Musik» im Blick auf den Komponisten Mendelssohn

(-Bartholdy), Enkel des Philosophen Moses Mendelssohn, zum Ausdruck:
Trotz Taufe und Erfolg blieb er immer dem pauschalen Vorwurf jüdischer
Unzulänglichkeit ausgesetzt35.

Wagners unaustilgbarer Glaube an die Andersartigkeit, sprich Minderwertigkeit

der Juden belastete selbst das aufrichtigste Verhältnis zu jüdischen Freunden,

- «Ausnahmejuden», denen gegenüber von Antisemitismus keine Rede sein
konnte. Genannt sei der Wagner-Förderer Angelo Neumann, Operndirektor des

170



Stadttheaters Leipzig, wo 1879 der «Ring des Nibelungen» aufgeführt wurde.
Wagner über ihn: «Ein sonderbar energischer und mir sehr ergebener Mensch,
wie ich deren - wunderlich genug! -jetzt (1880) nur immer noch unter den Juden
finde.» Neumann über Wagners Tod: «Mir war, als hätte ein Gott uns
verlassen.»36 Oder da schrieb ein gewisser Joseph Rubinstein, ukrainischer Pianist und
leidenschaftlicher Verehrer des Komponisten, an Wagner: «Ich bin ein Jude.-
Hiermit ist für Sie alles gesagt». Er avancierte bald - durch des Meisters Gnaden

- zum Hauspianisten in der Villa Wahnfried. Ein Jahr nach Wagners Tod suchte
Rubinstein den Freitod: Er glaubte seinen Lebenshalt und -inhalt verloren. Erlösung

durch Selbsthingabe bis zur Selbstzerstörung?

Andererseits ist zu vermerken, dass gerade Wagners letzte Lebensjahre eine
Art missionarischer Manie in ihm freisetzten. Er ist darum sicher der einzige
bekannte Komponist, der Judenkonversion propagierte. Die Anfrage ist berechtigt,
ob wohl ein eingefleischter Antisemit an der Judentaufe Interesse gezeigt hätte.
Von einer stärker antijudaistischen Position aus ist diese Intention freilich plausibel

zu machen. Distanzierte sich Wagner, überzeugt von Christi grenzenloser
Vergebungs- und Annahmebereitschaft, durch seine Befürwortung der 'milderen'
Lösung der Judenfrage mittels Taufe von der radikaleren der deutsch-nationalen
Richtung? Oder wähnte er sich gar selbst als moderner Prophet und sein Kunstwerk

samt Ideologie als das wahre Evangelium?37

Bekannt ist der Fall des Münchner Kapellmeisters Hermann Levi (1839-
1900). Voller Unterwerfung und Hörigkeit gegenüber Wagner schrieb er seinem
Vater, Reformrabbiner in Giessen: «Das Schönste, was ich in meinem Leben
erfahren habe, ist, dass es mir vergönnt wurde, solchem Mann nahe zu treten, und
ich danke Gott täglich dafür.»38 Offenbar aus Opportunismus oder auch von
jüdischem Selbsthass erfüllt, überzog er sogar Wagners Einstellung, wie Cosima
registrierte: «Der Kapellmeister berichtet von einer grossen Bewegung gegen die
Juden auf allen Gebieten Er hofft, in 20 Jahren würden sie mit Stiel und Stumpf
ausgerottet und das Publikum des 'Ringes' ein anderes Volk abgeben.»39 Auch
teilte Levi die Meinung, dass ein Semite niemals dazu fähig sei, etwas Unsterbliches

zu produzieren. Freilich hatte Wagner starke Bedenken, als König Ludwig
II. für die Bayreuther Uraufführung des «Parsifal» Levi, der auch synagogale
Musik geschrieben hatte, verpflichtete. Sein «allerchristlichstes Werk» sollte von
keinem Juden dirigiert werden. Daraufhin spielte Wagner ernsthaft mit dem
Gedanken, Levi taufen zu lassen und zusammen mit ihm zum Abendmahl zu
gehen40. Immerhin hatte er schon eine amerikanische Jüdin samt Sohn zur Taufe
bewegen und die Patenschaft übernehmen können41. Nichts anderes dürfte er im
Sinn gehabt haben, als er zu Levi sagte, «er - als Jude - habe nur zu lernen zu
sterben»42. Schliesslich liess sich Wagner doch umstimmen und dankte König
Ludwig für die Bereitstellung des Königlich Bayerischen Hoforchesters, «ohne zu
fragen, ob der eine ein Jude ist, der andere ein Christ»43. Freilich privat zu Cosima,

«er möchte nicht als Orchester-Mitglied von einem Juden dirigiert
werden»44. Jedenfalls stand Levi, der Wagner inzwischen selbst ersucht hatte, ihn der
Leitung des «Parsifal» zu entheben, am Pult. Nur am Tag der letzten Vorstellung
jenes Jahres 1882 überkam es Wagner, mitten im dritten Akt Levi den Stab aus
der Hand zu nehmen und selbst die Vorstellung zu Ende zu dirigieren. «Erlösung

171



dem Erlöser» - den Schluss behielt er sich allein vor! In seinen letzten Lebensjahren

separierte sich Levi übrigens von der Israelitischen Kultusgemeinde in München,

wohl auch bedingt durch die Ehe mit einer bekennenden Christin. Sein
Totenschein trug den Vermerk «ohne Bekenntnis». Wagners Einfluss hatte sicher
diese Entwicklung gefördert.

Trotz seiner offenkundig antijüdischen Haltung suchten immer wieder jüdische

Künstler die Verbindung zu ihm. Auch listeten die «Bayreuther Blätter» unter

den Sponsoren viele jüdische Namen auf. Wagner hielt dies für ein Metaphy-
sikum: «Wir bekommen in Wahnfried eine Synagoge.»45 Später zählten Gustav
Mahler (1860-1924), der für viele Zeitgenossen der Wagner-Interpret überhaupt
wurde, ferner Arnold Schönberg (1874-1951) zu Wagner-Vergötterern. Auch
Theodor Herzl (1860-1904) gehörte in die Wagnerianer-Riege. Ihm schwebten
glanzvolle Wagner-Aufführungen im künftigen Judenstaat vor (wie sie in Palästina

tatsächlich bis Ende der 30er Jahre auf dem Programm standen). Nur wies
Herzl Juden den Weg zur eigenen Identitätsfindung, während Wagners Forderung

gerade im Verzicht auf jüdische Identität bestand - und sei es durch die
Taufe.

4. Erlösung Endlösung?

«Erlösung» ist vielleicht das von Wagner fast inflationär verwendete
Lieblingswort überhaupt; eine «fromme Leerformel und pathetische Chiffre»?46 Ganz
allgemein: Sehnsucht nach Erlösung ist Ausdruck der Heilsbedürftigkeit, der
durch Unfrieden, Machtwahn, Unterdrückung und Ausbeutung entfremdeten
Welt, die sich Ersatzreligionen geschaffen hat, - ist der Wunsch nach Befreiung
von Irrglauben und Trug. Und was heisst Erlösung für die Juden im besonderen?
Vor allem der Schluss des Pamphlets «Das Judentum in der Musik» ist im Sinne
einer geistigen Vorwegnahme des Genozids im III. Reich interpretiert worden.
Wagner rief den Juden zu: «Aber bedenkt, dass nur Eines Eure Erlösung von
dem auf Euch lastenden Fluche sein kann, die Erlösung Ahasver's: Der
Untergang!»47 Doch nicht an die physische Endlösung war hier gedacht. Sondern - wie
der Kontext beweist - forderte er eine Änderung ihrer Gesinnung, die Ablegung
der jüdischen Charakterzüge, mit anderen Worten: eine geistige, religiöse und
soziologische Selbstaufgabe. Er verlangte von den Juden symbolisch die Selbst-Ent-
judaisierung, die für ihn jedoch letztlich weder durch Assimilation an die bürgerliche

Gesellschaft noch durch kollektive Taufe in die Kirchengemeinschaft,
sondern nur durch die «Erlösung zu wahrhaften Menschen» zu erreichen war.

Wenn man gemeinhin unter Erlösung eine Fremdbefreiung - also nicht
aufgrund eigener Kraft und Anstrengungen, sondern durch eine Macht von aussen -
versteht, in christlichem Sinne: den Loskauf von der Sünde durch die Gnade
Gottes, für die das Amt und Werk Jesu, sein Sterben pro nobis, sichtbarer
Ausdruck ist, dann wäre Emanzipation, im Sinne von Selbstbefreiung aus Zwängen,
Machtstrukturen und Unterdrückung, das Gegenstück dazu48. Wagner hingegen
schien im Blick auf die Lösung der Judenfrage genau die umgekehrte Definition

172



zu favorisieren: Die Judenemanzipation, sprich ihre Eingliederung in Staat und
Gesellschaft sowie ihre zunehmende Gleichstellung auf allen Gebieten, war eine

Fremdbefreiung, nämlich Ausfluss der an Vernunft und Menschlichkeit appellierenden

Aufklärungszeit, festgeschrieben durch Herrscheredikte oder Toleranzpatente.

Für ihreErlösung aber müssen Juden selbst Sorge tragen. Ihre Erlösung ist
identisch mit der Assimilation an ein metachristliches Reich. Mittels dieser Sterbe-

und Erlösungsmetaphorik schwebte dem Komponisten - noch höchst nebu-
lös und mystizistisch - eine revolutionäre Utopie und pseudoreligiöse, klassenlose
Welt vor, die das materielle, triebhafte Leben - die unstillbare Sehnsucht -
überwunden hat und einzig von der Liebe regiert wird. Erlösung durch Selbstentsagung!

Um dieses Aufstieges zu einer humanitären Einheit willen bedarf es der
Verneinung des Willens zum Leben und zur Macht. Der Jude soll «auf seine
Rechte verzichten, um dem Recht der Menschheit freie Bahn zu schaffen»49. Für
Wagner gab es kein auserwähltes Volk (auch das deutsche nicht!), sondern nur
eine auserwählte Menschheit. Die Sprache und den Geist, nicht das Blut hielt er
für das Entscheidende. Schliesslich sei Christi Blut für keine noch so bevorzugte
Rasse, sondern für das ganze Menschengeschlecht geflossen. Der von den Juden
geforderte Selbstvernichtungs- und Erlösungsprozess kann nur zusammen mit
dem der anderen Menschen verlaufen. Untergang gleich Rettung! In dieser
Hinsicht, in seinem Ringen um eine erneuerte Menschheit, war Wagner kein Rassist,
wohl aber Antijudaist. Denn er blieb in dem Irrtum behaftet, jenen kirchenfreien,
doch christlich fundierten Welt- und Menschheitsentwurf Juden schmackhaft
machen zu können. Er, emotionell durch seine Erziehung protestantisch-liberal
eingestellt, übersah, dass auch Juden - sogar noch stärker aufgrund ihrer Geschichte
und ihres Zusammengehörigkeitsgefühles - ihre Religion bejahten und diese

«quasi mystische Transsubstantiation»50 nur ablehnen konnten.

Fest steht: Zumindest in Wagners künstlerischem Werk finden sich keine
antisemitischen Tendenzen. Denn seine Opern thematisieren ja gerade die
Erlösungswirklichkeit und stehen daher als Kunstwerk der Zukunft längst jenseits der
Lösung der Menschheitsfrage, die die Antwort auf die sogenannte Judenfrage
miteinschliesst. Ihre Musik51 will die Kraft jener Erlösung antizipatorisch erfahrbar

machen. Es ist bislang nicht überzeugend gelungen, etwa den missgünstigen,
nach dem Buchstaben des Gesetzes agierenden Beckmesser aus den «Meistersingern»

jüdisch zu interpretieren oder den gesamten «Ring» als Sinnbild für die

vom Juden beherrschte Welt des Geldes, die am Ende der Vernichtung durch
Feuer anheimfallt, zu verstehen. Der «Fliegende Holländer» verkörpert zwar
die Ahasver-Figur, aber nicht als Chiffre für den wegen seiner Geringschätzung
Jesu zu ewigem Unstetsein verurteilten Juden, sondern als Beispiel für den nach
wahrer Heimat, Heil und Erlösung sich sehnenden Menschen, für das «irdisch
heimatlose Christentum»; «ein uralter Zug des menschlichen Wesens spricht sich

in ihm mit herzergreifender Gewalt aus»52. Kundry in «Parsifal» ist das weibliche
Gegenstück dazu, nur insofern «ähnlich dem ewigen Juden»53, als sie - durch die

Verführung von Männern - zunächst vergeblich das Heil sucht. Doch gerade im
Gegensatz zum Mythos vom «ewigen Juden Ahasver» finden der Holländer und
Kundry am Ende - durch wahre Liebe - die Erlösung. Wie Kundry nicht das
Judentum verkörpert, so ist auch Parsifal nicht mit Christus gleichzusetzen. Deswe-

173



gen heisst es am Ende der Oper eben nicht: «Entjudung dem Heiland!», sondern:
«Erlösung dem Erlöser!» Dies besagt: Auch der Erlöser bedarf hier selbst der
Erlösung. Jeder Erlöser braucht zu Erlösende. Jeder von uns kann so etwas wie ein
Erlöser anderer werden. Erst über jene Tat gelangen dann wir selber, die wir alle
Adam und Judas in uns tragen, zur Erfahrung der eigenen Erlösung, die nur in
dem einen Erlöser Christus schon ein für allemal geschehen ist54. So ist letztlich
in der Ritterschaft des Grales der Gedanke der christlichen Gemeinde
ausgedrückt55. Wagners Musik ist zweifelsohne Verführungsmusik, wie generell jede
Kunst verführerisch und symbolisch vieldeutig sein will. Doch so wie zwischen
dem Antisemiten und Antijudaisten Wagner hinsichtlich seines literarischen Werkes

zu differenzieren ist, ist zwischen dem schriftstellernden Privatmann und dem
Komponisten Wagner zu unterscheiden. In Bayreuth wird man nicht Antisemit,
ausser man ist bereits antisemitisch vorgeprägt.

Nachdrücklich sei betont, dass Wagner von seiner Werk-Rezeption im Nazi-
Deutschland und von jener fatalen Wirkungsgeschichte, als sein Geist zum
Ungeist pervertiert wurde, zu trennen ist. Der Gefahr einer rück-gewandten Interpretation

ist zu wehren. Er selbst hätte sich nicht zum Sprachrohr der nationalsozialistischen

Weltanschauung machen lassen. Allenfalls wäre Wagner heute ein
entschiedener Gegner des jüdisch-christlichen Gesprächs. Das «Judenproblem» war
sicher nicht «das zentrale Problem seines Lebens»56. Freilich trägt Wagner die
moralische und historische Verantwortung dafür, dass Hitler gerade ihn verehrte.
Nach Auschwitz muss auch ein Wagnerianer der Frage standhalten, wie
antisemitisch oder antijüdisch ein Künstler sein darf, zumal in Konzentrationslagern
ebenfalls jüdische Wagnersänger den Tod fanden (Henriette Gottlieb, Ottilie
Metzger-Lattermann). Hermann Levis Mausoleum in Partenkirchen wurde von
den Nazis zerstört.

ANMERKUNGEN

1. In: Klaus Umbach (Hg.), Richard Wagner. Ein deutsches Ärgernis, Spiegelbuch 34,
Reinbek b. Hamburg 1982, S.40.

2. 2. Ebd.,S.46.48.
3. Siehe den Klavierauszug von Felix Mottl, Richard Wagner. Parsifal, EP 3409, Leipzig

(o.J.), S.240.
4. Richard Wagner. Vorbote des Antisemitismus, Königstein/Ts. 1985.
5. Es sei hier nur verwiesen auf: Heinz-Klaus Metzger u.Rainer Riehn (Hg.), Richard

Wagner. Wie antisemitisch darf ein Künstler sein?, Musik-Konzepte Heft 5, 1978;
Dieter Borchmeyer, «Richard Wagner und der Antisemitismus», in: Ulrich Müller
u. Peter Wapnewski (Hg.), Richard-Wagner-Handbuch, Stuttgart 1986.

6. Zuerst erschienen in zwei Teilen in der «Neuen Zeitschrift für Musik» Nr. 19 vom 3.

Sept. 1850 (S.101-107) und Nr. 20 vom 6.Sept,1850 (S.109-112)
7. Ebd., S. 105f. 102.
8. Ebd., S. 103.

174



9. Dass Wagner über das musikalische Schaffen von Juden auch positiv urteilen konnte,

beweist Cosima Wagners Tagebucheintrag vom 27.6.1882: «Bei Tisch hebt er die
Schönheiten in der 'Jüdin' [von Jacques Halévy] hervor, das Passahfest, die letzten
Chöre, und sagt, dass darin der beste Ausdruck des jüdischen Wesens sei» (Die
Tagebücher, hg. Martin Gregor-Dellin u. Dietrich Mack, München/Zürich 1982(29,
Bd.IV, S.970).

10. Julius Kapp (Hg.), Richard Wagners Gesammelte Schriften, Leipzig 1914,

Bd.13,S.178.180.
11. Ebd., Bd.14, S.193.201.
12. Ebd., S.189.
13. Cosima Wagner, Tagebücher, Bd. 3, S. 293 (19.1.1879).
14. Ebd., S.424 (11.10.1879).
15. Ebd., Bd. 4, S.670 (19.1.1881).
16. Jakob Katz, Richard Wagner, S.182.
17. Klaus J. Herrmann, «Richard Wagner and Hermann Levi: Cooperation or

Resentment?», in: Leroy R. Shaw (u.a., ed.), Wagner in Retrospect. A Centennial Reappraisal,

Amsterdam 1987, S. 175f.
18. «Religion und Kunst» /1880), in: Dieter Borchmeyer (Hg.), Richard Wagner. Dich¬

tungen und Schriften, Frankfurt a. M. 1983, Bd.10, S. 138.
19. Ebd., S.119.
20. Ebd., S.122.
21. Ebd., S. 140f.
22. «Publikum und Popularität» (1878), in: Julius Kapp (Hg.),Richard Wagners Ge¬

sammelte Schriften, Bd. 13, S.208.
23. «Religion und Kunst», S.140, eine Behauptung, die bekanntlich im III.Reich zu wei¬

terer Entfaltung gelangte: siehe etwa Walter Grundmann, Jesus der Galiläer und das
Judentum, Leipzig 1940.

24. «Publikum und Popularität»,S.20.
25. «Erkenne dich selbst» (1881) in Julius Kapp (Hg.), Richard Wagners Gesammelte

Schriften, Bd. 14, S.184.
26. Noch vier Tage vor seinem Tod bemerkte er beispielsweise, «das Judentum sei ein

furchtbarer Fluch», weil es verbiete, «eine Christin zu ehelichen», Cosima Wagner,
Tagebücher, Bd. 4, S.l 110 (9.2.1883).

27. In. Dieter Borchmeyer (Hg.), Richard Wagner, Dichtungen und Schriften, Bd.2,
S.227f.

28. Ebd., S.241f.
29. Gegen Hartmul Zelinsky, «Die 'feuerkur' des Richard Wagner oder die 'neue reli¬

gion' der 'Erlösung' durch 'Vernichtung', in: Musik-Konzepte Heft 5 (s.o.Anm.5),
S. 81; vgl. S.98.

30. «Heldentum und Christentum» (1881), in: Julius Kapp (Hg.9, Richard Wagners Ge¬

sammelte Schriften, Bd. 14, S.199.
31. «Jesus von Nazareth» (s.o.Anm.27), S.227.
32. Cosima Wagner, Tagebücher, Bd. 4, S.687 (10.2.1881).
33. «Erkenne dich selbst» (s.o.Anm. 25), S. 189f.
34. «Modern» (18789(s.o.Anm.) 10), S.182.
35. Neue Zeitschrift für Musik, Nr.19, S. 107; Nr.20, S.109f. Wagner nennt dies den

«tragische(n) Zug in Mendelssohn's Erscheinung»; ebd., S.l 10.
36. Zitiert nach: Manfred Eger, Wagner und die Juden. Fakten und Hintergründe,

Bayreuth 1985, S.42; ebd.,S.43, auch das Folgende.
37. «...der Künstler der Gegenwart, der das Leben der Zukunft ahnt..., der lebt schon

jetzt in einem besseren Leben». Schluss der Schrift «Oper und Drama» (1850/51), in:

175



Dieter Borchmeyer (Hg.), Richard Wagner. Dichtungen und Schriften, Bd.7, S.370.
38. Zitiert nach: Manfred Eger(s.o.Anm. 36), S.41. Zur Biographie Levis sei auf den in

Anm. 17 genannten Aufsatz sowie auf den Roman von Rolf Schneider, Levi oder
Die Reise zu Richard Wagner, Rostock 1989, verwiesen.

39. Cosima Wagner, Tagebücher, Bd.3, S.290 (13.1.1879).
40. Cosima protokollierte dieses deutlich missionarische Gespräch am 2.7.1881, als Levi

bei Wagners zu Gast war: «Richard fordert hebräischen Wein Da Freund Levi
uns erzählt, er sei in dem Dom von Bamberg gewesen und er seine Neigung zum
Katholizismus zu erkennen gibt, so spricht Richard von den kirchlichen Akten bei uns
und rühmt die Einfachheit und Innigkeit derselben»; ebd., Bd. 4, S.755.

41. Siehe bei Manfred Eger, Wagner und die Juden, S. 40.
42. Cosima Wagner, Tagebücher, Bd. 3, S.620 (12.11.1880).
43. Zitiert nach: Manfred Eger, Wagner und die Juden, S.40.
44. Cosima Wagner, Tagebücher, Bd.4, S. 983 (24.7.1882).
45. Ebd., Bd. 3, S.290 (13.1.1879)
46. Walter Jens, «Erlösungs-Zauber», in: PHdBFs I, Parsifal, 1989, S.3.
47. Neue Zeitschrift für Musik, Nr. 20, S.l 12.

48. Vgl. dazu Hans Küng, «Was kommt nach der Götterdämmerung? Über Untergang
und Erlösung im Spätwerk Richard Wagners», in: PHdBFs 1, Parsifal, 1989, S.44f.

49. Eberhard Staub, «Grosses Welttheater für eine entgötterte Welt», in: Dietrich Mack
(Hg.9, Richard Wagner. Das Betroffensein der Nachwelt, Darmstadt 1984, S.389.

50. Dieter Borchmeyer, «Richard Wagner und der Antisemitismus» (s.o. Anm.5) S.147.
51. Ihr wird kurioserweise ein semitisch-orientalischer Einschlag bescheinigt. Auf manche

Motive griffen späterhin sogar Komponisten synagogaler liturgischer Stücke
zurück; vgl. Klaus J. Hartmann, «Richard Wagner and Hermann Levi» (s.o. Anm.
17), S.l891).

52. «Eine Mitteilung an meine Freunde» (1851), in: Dieter Borchmeyer (Hg.), Richard
Wagner. Dichtung und Schriften, Bd. 6, S.237; im übrigen siehe zur Ahasver-Über-
lieferung: Else Liefmann, «Die Legende vom Antichrist und die Sage vom Ahasver»,
Judaica 3 (1947). S. 122-156.

53. «Prosaentwürfe. I. Entwurf Parzifal (27.-30.8.1865)», in. Dieter Borchmeyer (Hg),
Bd. 4, S.79.

54. Vgl. dazu auch Dieter Schnebel, «Können Opern antisemitisch sein?», SZ vom 14./
15.8.1982, «r. 185, S.79.

55. Cosima Wagner, Tagebücher, Bd. 4, S.925 (5.4.1882)
56. Gegen Hartmut Zelinsky (s.o. Anm. 29), S.80. Diese Fehlinterpretation begann im

übrigen schon nach Wagners Tod durch seinen Schwiegersohn, den in der Nachfolge
J.A. Gobineaus stehenden Rassentheoretiker Houston Stewart Chamberlain

(1855-1927); Hauptwerk: Die Grundlagen des. 19. Jahrhunderts), und durch den von
Cosima Wagner (gest. 1930) geförderten, deutsch-national gesonnenen «Bayreuther
Kreis».

176


	"Erlösung dem Erlöser" : Richard Wagner (1813-1883) : zwischen Antisemitismus und Antijudaismus

