
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Albert Schweitzers Bedeutung für den christlich-jüdischen Dialog

Autor: Kickel, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Schweitzers Bedeutung
für den christlich-jüdischen Dialog

von Walter Kickel *

Albert Schweitzer, der neutestamentliche Theologe, der Musikwissenschaftler
und Orgelvirtuose, der Urwaldarzt und Kulturphilosoph, der Friedensnobelpreisträger

von 1952 - hat sich nie an dem nach 1945 einsetzenden christlich-jüdischen

Dialog beteiligt, aus welchen Gründen auch immer. Insofern mag der Titel
dieses Aufsatzes wenig sinnvoll erscheinen. Anders jedoch ist es, wenn man nach
der Bedeutung des von Schweitzer entworfenen Jesusbilds und überhaupt seiner
neutestamentlichen Theologie für den christlich-jüdischen Dialog fragt. Es wäre
möglich, dass Schweitzers Bild vom historischen Jesus und die ihm zugrundlie-
gende theologische Forschung in bestimmten Grundzügen wie auch in
Einzelergebnissen für den christlich-jüdischen Dialog förderlich sein könnten, insofern als
diese als Brücke zwischen christlichem und jüdischem Nachdenken über Jesus
dienen könnten.

Schweitzers bekanntestes theologisches Werk, die Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung1, enthielt (in Kap.XXI) eine Darstellung von Schweitzers eigener Sicht
des Lebens Jesu unter der Überschrift: «Die Lösung der konsequenten Eschatologie».

Aber schon 1901 hatte Schweitzer eine «Skizze» des Lebens Jesu mit dem
Titel «Das Messianitäts- und Leidensgeheimnis»2 entworfen, die seine Theorie
des Lebens Jesu schon vollständig darstellt. An ihr hat Schweitzer trotz aller Kritik

von Seiten der theologischen Wissenschaft nicht nur unbeirrt festgehalten,
sondern im hohen Alter, mitten im Urwald und auf der Seereise nach Europa 1951,
bemühte er sich noch einmal, seine Theorie der konsequenten Eschatologie
allgemeinverständlicher auszuführen und zu begründen. Das Manuskript, das man
nach seinem Tode in Lambarene vorfand, wurde 1967 unter dem Titel «Reich
Gottes und Christentum» herausgegeben.3 Es zeigt, wie wichtig es Schweitzer
gewesen sein muss, gegen Ende seines reichen Lebens wieder zu den Anfangsthemen

seiner theologischenArbeit zurückzukehren und die Frage nach dem historischen

Jesus und der Entstehung des Christentums nochmals aufzunehmen. Auf
dieses abschliessende Werk, das sozusagen «das theologische Testament»4
Schweitzers darstellt, beziehen wir uns im folgenden.

Schweitzers Herleitung der Reich-Gottes-Verkündigung Jesu

aus dem «Spätjudentum»

«Das Christentum ist seinem Wesen nach Religion des Glaubens an das

Kommen des Reiches Gottes.»5 Mit diesen lapidaren Worten, in denen schon sei

* Dr. Walter Kickel, Hasselstrasse 59, D-4044 Kaarst 2.

154



ne Theorie vom Vorrang der Eschatologie anklingt, beginnt Schweitzer sein
Werk. Und er fahrt sogleich fort: «Die christliche Vorstellung des Reiches Gottes
nimmt ihren Ausgang von der jüdischen.» «Die Idee des Reiches Gottes ist eine

Schöpfung der jüdischen Propheten.»6 Beginnend mit Arnos beschreibt Schweitzer

nun die Entwicklung der Reich Gottes Vorstellung bei den alttestamentlichen
Propheten. Bei den letzten Schriftpropheten ist das Reich Gottes etwas
Übernatürliches, in dem nicht ein menschlicher Messiaskönig herrscht, sondern der
«Menschensohn», der nach der «grossen Drangsal» vom Himmel erscheinen
wird.
Charakteristisch für Schweitzer ist, dass er sich mit dieser Darstellung des

Reichgottesgedankens bei den alttestamentlichen Schriftpropheten nicht begnügt,
sondern - nach einem Blick auf den Einfluss der iranischen Religion auf den
jüdischen Glauben - ausführlich auf «die Erwartung des Reiches Gottes im
Spätjudentum» eingeht7. Während die Apokalypse Henoch nach der Totenauferstehung

die Erscheinung des Menschensohnes erwartet, der das Gericht vollziehen
wird, erhofft der Psalter Salomos das Kommen des Messias, was im Widerspruch
zu seiner Erwartung der Totenauferstehung steht, denn wie kann, fragt Schweitzer,

ein menschlicher Herrscher über Menschenwesen im Auferstehungszustand
herrschen? Die Apokalypsen Baruch und Esra (die erst nach der Zerstörung
Jerusalems, 70 n.Chr. entstanden sein können) lösen diese Schwierigkeit, indem sie

annehmen, dass die Überlebenden der letzten Generation am Reich des Messias
teilnehmen und erst danach die allgemeine Totenauferstehung, das Gericht und
das überirdische Reich Gottes folgen. Der Messias ist ein in der letzten Generation

geborener Nachkomme Davids, der seine Herrschaft erst antritt, nachdem er
durch seine Auferstehung ein überirdisches Wesen geworden ist. Diese Lösung
des Esra, findet Schweitzer, «liegt dem messianischen Selbstbewusstsein Jesu

zugrunde».8

Überhaupt hält Schweitzer es für ausgemacht, dass Jesus keine andere
Vorstellung vom Reich Gottes und vom Messias hatte, als das «Spätjudentum».9
Daraus erklärt sich auch, dass Jesus im Markus- und Matthäusevangelium keine
Lehre über das Reich Gottes und den Messias vorträgt, weil er die spätjüdische
Vorstellung voraussetzt. Die Geschichtlichkeit der Berichte des Markus- und des

Matthäusevangeliums beruht für Schweitzer darauf, dass sie Jesus keine anderen
Anschauungen als die spätjüdischen beilegen10. In einer Analyse der Stellen über
das Reich Gottes in Jesu Reden11 kommt Schweitzer zu dem Schluss, «dass Jesus
das durchaus überirdische Reich Gottes erwartet, wie es die prophetischen
Schriften der späten nachexilischen Zeit (Maleachi, Joel, Jesaja 24-27, Sacharja 9-
14, Daniel, Henoch) sich vorstellen.»12 Da Jesus in der Regel vom Menschensohn

statt vom Messias redet, sind seine Anschauungen besonders mit Daniel
und Henoch verwandt. Mit letzterem hat er insbesonders gemein, dass nicht
Gott, sondern der Menschensohn das Gericht abhält, ferner dass das Gericht
auch über die gefallenen Engel ergeht, dass es im Himmelreich Grosse und Kleine
gibt und dass die Reichen als verloren gelten. Jesus kenne dagegen nicht die zeitliche

Aufeinanderfolge von Messiasreich und überirdischem Reich Gottes wie bei
Baruch und Esra, sondern nur das auf die Totenauferstehung folgende Reich
Gottes.13 Dies steht in einem gewissen Widerspruch zu Schweitzers oben zitierter

155



Aussage, dass die Lösung des Esra dem messianischen Selbstbewusstsein Jesu

zugrundeliege.14 Auf jeden Fall gilt für Schweitzer: «Jesu Vorstellung des Reiches
Gottes ist also die des Spätjudentums.»15

Dasselbe behauptet Schweitzer auch für die Ethik Jesu. Jesus greift nicht auf
die «geistig-ethische, messianische» Ethik der alttestamentlichen Propheten
zurück, sondern hält sich an die «spätjüdische Vorstellung des durchaus überirdischen

und überethischen Reiches».15 Jesus «...gibt seiner Ethik kein anderes Ziel,
als in den letzten Minuten der irdischen Weltzeit, die zwischen der Botschaft von
der Nähe des Reiches und seinem Kommen liegt, die Angehörigen der letzten
Generation der Menschheit, die dieser Botschaft Glauben schenken, zum Eingehen

in es vorzubereiten».16 Seine Ethik ist also «Interimsethik». Da das Reich
Gottes als ganz nahe erwartet wird, findet sich in der Ethik Jesu eine Entwertung
der vorhandenen Welt. Selbst die Arbeit zur Beschaffung des Lebensunterhalts
verliert ihre Berechtigung (Mt 6,20f). Daraus erklärt sich auch das Gebot der
Feindesliebe, denn Jesu Ethik richtet sich auf das innerliche Vollkommenwerden
und verzichtet auf ethische Zweckmässigkeitserwägungen.17

Schweitzers Auffassung der Messianität Jesu

Was das «Messianitätsbewusstsein» Jesu anbetrifft, so ist Jesus nach dem
Urteil Schweitzers nicht als Messias aufgetreten. Auch die Hörer kommen nicht
auf den Gedanken, er sei der Messias, denn dieser ist nach «spätjüdischer»
Anschauung ein überirdisches Wesen. Dagegen erwartet Jesus, beim Kommen des

Reiches Gottes als Messias offenbar zu werden. Er ist der «zukünftige»
Messias.18 Während aber im «Spätjudentum» die Erwartung des Messias und des

Menschensohnes unausgeglichen nebeneinanderstehen (die Apokalypsen Baruch
und Esra kennen nur den Messias, Daniel und Henoch nur den Menschensohn),
ist es die besondere «geistige Tat» Jesu, beide Vorstellungen miteinander gleichgesetzt

zu haben: «Wenn Jesus das Wort Menschensohn als Selbstbezeichnung
gebraucht, so meint er damit... dass er der Mensch aus Davids Geschlecht ist, der
im Reich Gottes der Menschensohn sein wird.»19

Aus diesen Grundlagen entwickelt Schweitzer unter dem Titel «Jesu

Leidensgeheimnis» seine eigentümliche Theorie vom Leben Jesu, wie er sie schon in
seinen früheren Schriften vorgetragen hatte: In Erwartung des baldigen Kommens

des Gottesreichs sendet Jesus seine Jünger aus, um dieses Ereignis zu
verkündigen. Er bereitet sie (in der Aussendungsrede Mt. 10) auf die vormessiani-
schen Drangsale vor, die sie nach «spätjüdischer» Anschauung erleiden müssen.
Aber die Jünger kehren zurück, ohne dass sie Verfolgung erlitten hätten und
ohne dass das Reich Gottes offenbar geworden wäre. Dadurch gelangt Jesus zur
Überzeugung, dass Gott den Gläubigen die Drangsal ersparen will, wenn er
selbst durch sein freiwillig übernommenes Leiden und Sterben die Herrschaft des

Bösen beenden würde. Durch die Verklärung (Mt 17), die nach Schweitzer vor
dem Petrusbekenntnis in Cäsarea Philippi (Mt. 16) stattfand, gelangen zuerst
Petrus, Jakobus und Johannes in den Besitz des Messianitätsgeheimnisses Jesu,

156



durch das Bekenntnis des Petrus dann auch die anderen Jünger. Jesus gebietet
den Jüngern streng, sein Messiasgeheimnis zu wahren, aber Judas wird es später
dem Hohepriester verraten. Jesus geht also nach Jerusalem, um durch seinen Tod
das Kommen des Reiches Gottes herbeizuführen, ohne dass die Gläubigen die
vormessianische Drangsal erleiden müssen. Sein Tod ist kein Sühnetod, der die
Vergebung der Sünden wirkt, sondern ein Opfertod, mit dem der neue Bund
besiegelt wird.20 (Dies ist übrigens die einzige Änderung, die Schweitzer an seiner
Skizze von 1901 und an seinem Leben- Jesu-Buch vornimmt, in denen er noch
vom Sühnetod Jesu spricht.) Jesus ging in den Tod, aber das Gottesreich brach
nicht an. Seine Jünger hielten an dem Glauben an das alsbaldige Kommen des

Reiches Gottes fest. Sie glaubten ausserdem an die Messianität Jesu und zwar, so
Schweitzer, aufgrund von Visionen, durch welche sie zu der Überzeugung gelangten,

dass Jesus leiblich auferstanden sei. Nach dem Aufhören der Erscheinungen
kommt die Vorstellung auf, dass der Auferstandene sich nunmehr im Himmel
befindet und von dort in seiner messianischen Herrlichkeit wiederkommen wird.21

Schweitzers Jesusbild und die theologische Forschung

Schweitzers Jesusbild ist nicht nur von der liberalen Theologie zu Beginn
unseres Jahrhunderts, sondern auch von der modernen Theologie stark kritisiert
worden. Allerdings fallt auf, dass die Beschäftigung mit dem Theologen Schweitzer

gerade in neuerer Zeit sehr intensiv betrieben wird, wie die Werke von Helmut
Groos und von Erich Grässer beispielhaft zeigen.22 Die moderne Kritik betrifft
sowohl die von Schweitzer verwandte Methode als auch den Inhalt seines
Jesusbildes. Als seine methodischen Hauptfehler nennt Grässer sein «ungebrochenes
Zutrauen in die Evangelientexte als Geschichtsquelle», die jede Quellenkritik aus-
seracht lässt23 und die Tatsache, dass sich bei Schweitzer «der Quellenbefund
dem feststehenden Geschichtsbild fügen muss und nicht umgekehrt»,24 So
verfällt Schweitzer trotz seiner antiliberalen Tendenz selbst dem liberalen Jesusbild:
sein Verfahren ist genauso «psychologisierend romanhaft» wie bei seinen
Gegnern.25 Groos erklärt die vier Grundpfeiler, auf denen die Konstruktion Schweitzers

ruht, - nämlich 1. Jesu Gedanke vom Herbeizwingen der Gottesherrschaft,
2. die «Nächsterwartung» der Parusie in der Aussendungsrede, 3. die gewandelte
Überzeugung Jesu nach der Rückkehr der Jünger, dass Gott den Gläubigen die

Drangsal ersparen will, wenn Jesus freiwillig den Tod erleidet, und 4. Jesu Ent-
schluss, durch sein Leiden und Sterben das Gottesreich herbeizuführen - für
hinfällig und gescheitert.26 Dennoch erkennen beide modernen Forscher die
Grundtendenz von Schweitzers Jesusbild an: Seine These von der konsequenten
Eschatologie der Gedankenwelt Jesu hat, nach dem Urteil von Groos, sehr erheblich
zur Durchsetzung des eschatologischen Gesichtspunkts überhaupt beigetragen27
und auch Gässer findet: «In ihrer Grundthese - die konsequente eschatologische.
Einstellung Jesu betreffend - ist sie (die Skizze) zwingend und von eindrucksvoller

Geschlossenheit.»28

157



Schweitzers Jesusbild und die jüdische Jesusforschung

Pinchas Lapide weist in seinem Jesusbuch29 auf die erstaunliche Tatsache
hin, «dass in dem Vierteljahrhundert der staatlichen Existenz Israels allein in
Jerusalem mehr jüdische Bücher über Jesus verfasst worden sind als in den achtzehn

vorangegangenen Jahrhunderten.»30 Es gibt also so etwas wie die Entdeckung

Jesu im Judentum, genauer gesagt eine Heimholung Jesu in das Judentum.
Jesus wird dabei in der Nachfolge von Martin Buber als der «grosse Bruder»
gesehen, dem «ein grosser Platz in der Glaubensgeschichte Israels zukommt».31
Dem entspricht auf christlicher Seite die Wiederentdeckung des Juden Jesu.32

Vergleichen wir beispielsweise Schweitzers Jesusbild mit dem bekannten
Jesusbuch des jüdischen Schriftstellers Schalom Ben-Chorin, so ergeben sich interessante

Parallelen.33 Zunächst einmal in der Methode: Ben-Chorin lehnt sowohl
die radikalkritische Haltung Bultmanns und seiner Schüler ab, für die der historische

Jesus nicht mehr erkennbar ist, sondern nur noch der im Kerygma der Urge-
meinde verkündete Herr, als auch eine reine Erdichtung des Lebens Jesu wie in
den zahlreichen christlichen und jüdischen Jesusromanen. Er möchte einen dritten

Weg gehen, den der «Intuition», die «aus einer lebenslangen Vertrautheit mit
dem Text» und «aus dem Gefühl einer tiefen Verwandtschaft mit der Gestalt Jesu
und der jüdischen Welt» entspringt.34 Das bedeutet aber methodisch, dass das so

gewonnene Jesusbild in das «zeitgenössische palästinensische Judentum» eingefügt

werden muss.35 Wir spüren, dass dieser methodische Ansatz demjenigen von
A. Schweitzer sehr nahe steht. Auch Schweitzer lehnt die radikal-kritische
Haltung der Bultmannschule ab und nimmt die von ihr entwickelten methodischen
Prinzipien wie z.B. die Formgeschichte und Redaktionsgeschichte nicht zur
Kenntnis. Stattdessen verlässt er sich auf sein persönliches Verständnis der
Evangelientexte und auf das Studium des «Spätjudentums». Dass Jesus keine andere
Vorstellung vom Reich Gottes und vom Messias hatte, als das «Spätjudentum»,
ist ein Satz. Schweitzers, den sich auch der jüdische Theologe zueigen machen
könnte.

Von diesem ähnlichen methodischen Ansatz her kommt es dann auch zu
inhaltlichen Entsprechungen: Schweitzer war ja zu dem Urteil gekommen, dass der
historische Jesus nicht als Messias aufgetreten ist, sondern erwartete, beim Kommen

des Reiches Gottes als Messias offenbar zu werden. Ähnlich urteilt Ben-
Chorin, «dass von einem messianischen Selbstzeugnis Jesu nicht zuverlässig geredet

werden kann. Es gibt ein MESSIASGEHEIMNIS Jesu, und dieses deutet
darauf hin, dass er sich zeitweilig wohl einer messianischen Sendung bewusst war,
aber er verbietet seinen Jüngern, Proklamationen dieser Art zu verlautbaren, und
wartet wohl auf seine Stunde, in der ihm selbst, seinen Jüngern und der Welt sein
wahres Wesen offenbart wird.»36

Bei seiner Sicht des Lebens Jesu beruft sich Ben-Chorin sogar ausdrücklich
auf Schweitzer. Ben-Chorin glaubt im Leben Jesu eine innere Entwicklung erkennen

zu können und bemerkt dazu: «Schon Albert Schweitzer hat auf diese innere
Entwicklung hingewiesen, die aus der Immanenz der Persönlichkeit Jesu und aus
der Situation seiner kurzen Wirksamkeit erkennbar wird.»37 Wenn Ben-Chorin
dann drei Phasen im Leben Jesu erkennen will, so stimmen zumindest die erste

158



und letzte mit der Sicht Schweitzers überein: «Die erste Phase im Leben Jesu steht
im Zeichen des unmittelbar erwarteten Anbruchs des Gottesreichs, Jesus sendet
die Jünger aus und versichert ihnen: 'Noch ehe ihr mit den Städten Israels fertig
seid..., wird der Menschensohn kommen' (Mt 10,23). Die Jünger kehren zurück,
aber es hat sich nichts verändert. Jesus muss also seine Botschaft einer Revision
unterziehen», schreibt Ben-Chorin.38 Die Revision besteht darin, dass Jesus das
Reich Gottes verinnerlicht, wofür Ben-Chorin sich auf Lk 17,21 stützt. Da diese

Umdeutung nicht genügt, wird Jesus «zu der letzten, äussersten Anstrengung
angespornt, die im freiwillig gewählten, von den jüdischen und römischen Behörden
provozierten Opfergang besteht.»39 Der Opfergang endet mit der Kreuzigung
und dem «Verzweiflungsschrei» (Mt 27,46 par). Ben-Chorin urteilt darüber: «So
endet also Jesus in jüdisch-historischer Sicht als ein tragisch Scheiternder», fügt
aber hinzu: «Das aber tut seiner Grösse keinen Abbruch», denn Jesus ist «ein
tragisch Irrender, dessen Augen aus Liebe zu Israel verblendet wurden.»40 Auch bei
Schweitzer, zumindest in seiner späten Schrift «Reich Gottes und Christentum»,
war ja Jesu Tod kein Sühnetod, sondern ein Opfertod.

Die Nähe Schweitzers zu dieser jüdischen Sicht zeigt sich auch in zwei weiteren

wichtigen Punkten: in der Beurteilung der «Ethik Jesu», bzw. seiner Stellung
zum Gesetz und in der Bewertung der Pharisäer. Das Wesen der «Ethik Jesu»
besteht für Schweitzer in einer Vergeistigung und Verinnerlichung des Gesetzes: «Jesus

aber lehrt, dass dieses Gerechtsein nicht ausreicht, sondern dass noch ein
höheres, das in dem Halten der Gebote ihrem Geiste nach besteht, erfordert wird.»
In den Seligpreisungen formuliert Jesus die Eigenschaften, die für «die innerliche
Zugehörigkeit» zum Reich notwendig sind.41 Ebenso schreibt Ben-Chorin «dass
sich in der Interpretation Jesu eine deutliche Tendenz erkennen lässt: die
VERINNERLICHUNG DES GESETZES, wobei die LIEBE das entscheidende und
motorische Element bildet».42 Dabei verweist Ben-Chorin darauf, dass die
Nächstenliebe in der Schule Hilleis ebenfalls zentral war, meint aber, dass das Liebesgebot

bei Jesus «in noch radikalerer Weise» vorgetragen wird als bei Hillel.43
Schweitzer seinerseits weist darauf hin, dass sich schon die «spätjüdische Ethik»
zur Idee der Feindesliebe erhoben hat, z.B. in den Sprüchen Salomos, und zu der
im Gesetz festgeschriebenen «Fremdenliebe» (3.Mose 19,33f) urteilt er: «Diese
Stelle ist der Adelstitel der Ethik jüdischen Gesetzes.»44 Übrigens lehnt A.
Schweitzer, wie die jüdische Theologie auch, die Erbsündenlehre ab. Jesu Ethik
setzt eine Natur des Menschen voraus, die von sich aus des Guten fähig ist. Deshalb

darf niemand einem Christen zumuten, an die Erbsündenlehre zu glauben.
«Jesus kennt sie nicht. Es muss also Christen erlaubt sein, hierin zu denken wie
er.»45

So wundert es nicht, dass Schweitzer auch ein objektives Urteil über die
Pharisäer abgibt, und dies bevor der christliche Dialog mit dem Judentum dies
seinerseits getan hat. So schreibt A. Schweitzer: «Um über die Pharisäer gerecht
zu urteilen, muss man die Leiden der Väter in Betracht ziehen, die sie um ihres
Festhaltens an der Religion der Väter und dem Gesetz im 1. Jahrhundert v.Chr....
zu erdulden hatten. Auch die natürliche und lebendige Frömmigkeit, die in so
manchen Liedern des Psalters Salomos zum Ausdruck kommt, lässt sie in einem

159



Lichte erscheinen, das anders ist als das, in dem wir sie zu sehen gewohnt sind.»46

Den Unterschied zwischen Jesus und den Pharisäern sieht Schweitzer darin, dass

Jesus nur auf das Innerliche geht, während die Pharisäer und Schriftgelehrten
auch noch auf das Äusserliche gehen. Schweitzer beklagt es auch, dass Jesus in
seiner Pharisäerrede (Mt 23), die Schweitzer wie alle Matthäusreden für echt hält,
es nicht gelten lässt, «dass ihre auch auf das Äusserliche Wert legende Frömmigkeit

mit dazu verhalf, die Religion zu erhalten.» Und er zeigt sich am Schluss
«erschüttert» «von der Tragik dieses unvermeidlichen Zusammenstosses der beiden
Arten ethischer Frömmigkeit».47 Dass die Pharisäer «durchaus auch positive
Züge aufzuweisen» haben, betont auch Ben-Chorin. Er sieht den Gegensatz
zwischen Jesus und den Pharisäern darin begründet, dass der Glaube für Jesus ein
Wagnis darstellt», das jenseits aller Sicherungen in der Freiheit der Liebe bewährt
werden muss»,48 fügt aber hinzu, dass es die Richtung des unbedingten Glaubens
auch schon innerhalb der pharisäischen Schule gibt und dass der Talmud selbst
eine ausserordentlich scharfe Kritik an den «sieben (Arten von) Pharisäern»
übt.49 Diese Ehrenrettung der Pharisäer hat sich heute in der christlichen Theologie

weitgehend durchgesetzt und ist bis in die Schulbücher gelangt. Franz Muss-
ner z.B. zeigt, dass sich erst in der Auseinandersetzung der Urkirche mit der
Synagoge ein wachsendes «Feindbild» der Pharisäer entwickelte. Zwar war Jesus in
Auseinandersetzung mit Pharisäern geraten, aber erst durch die Evangelisten
wurden «die Pharisäer» zu den eigentlichen Widersachern Jesu.50

Nehmen wir als weiteres Beispiel das bekannte Jesusbuch des jüdischen Neu-
testamentlers David Flusser,51 so ergeben sich ähnliche Parallelen. Das gilt
grundsätzlich schon in der Beurteilung der Quellenlage. So wie Schweitzer die Evangelien

Markus und Matthäus für geschichtlich hält, so findet auch Flusser die
urchristlichen Berichte «nicht so unglaubwürdig, wie man heute vielfach
annimmt»52. Flusser ist sicher, dass der in den synoptischen Evangelien geschilderte
Jesus der historische Jesus ist und nicht der 'kerygmatische Christus'.53 Im einzelnen

übernimmt Flusser freilich die synoptische Theorie von R. Lindsey, der mit
der Existenz eines hebräischen Urmarkus und mit der Benutzung des Lukasevangeliums

durch Markus rechnet. Weiter ist auch Flusser, wie Ben-Chorin, der
Überzeugung, dass «die Kenntnis des zeitgenössischen Judentums» unentbehrlich
ist, um Jesus zu verstehen,54 und der Vergleich mit zeitgenössischen jüdischen
Quellen ist auch die durchgehend von Flusser angewandte Interpretationsmethode.

Sie ist der von A. Schweitzer angewandten Methode der Herleitung aus dem
«Spätjudentum» sehr ähnlich, wobei Schweitzer sich allerdings im wesentlichen
auf die apokryphen alttestamentlichen Schriften beschränkt.

Die Idee des Gottesreiches hat Jesus nach Flusser aus dem Rabbinismus
übernommen. Gottesherrschaft bedeutet dort, dass Gott zwar schon 'de jure'
herrscht, aber sich erst in der endzeitlichen Zukunft 'de facto' offenbaren wird.
Die Fremdherrschaft, unter der Israel steht, ist die Folge seiner Sünden. Israel
muss nur den Willen Gottes tun, dann wird das Himmelreich erscheinen und
Israel von der Fremdherrschaft befreit werden.55 In dieser Herleitung des

Reichgottesgedankens Jesu aus dem Rabbinismus unterscheidet sich Flusser von
Schweitzers Auffassung, der Jesu Reichgottesidee wie gesagt aus den «spätjüdischen»

apokalyptischen Schriften erklärt. Doch erkennt Flusser auch einen apo-

160



kalyptischen Einfluss an, wenn er schreibt: «Die Apokalyptiker meinten, dass

dann auch der Satan und seine Mächte ein Ende haben werden, und so dachte
auch Jesus.»56

An dieser Stelle seines Jesusbuchs setzt sich Flusser ausdrücklich mit
Schweitzer und seiner 'konsequenten Eschatologie' auseinander, wobei er die
Gefahr weniger bei Schweitzer selbst, als bei «den späteren Eschatologen» mit ihrer
«unverbindlichen Bewunderung eines vermeintlichen Paneschatologismus Jesu»
sieht.57 Vor allem wehrt sich Flusser gegen eine Relativierung der sittlichen
Forderungen Jesu durch deren Einbeziehung in die eschatologische Erwartung im
Sinne der 'Interimsethik'. Dadurch könnten die Forderungen Jesu «sittüch
unverbindlich» werden.58 Die Sittenlehre Jesu ist «nicht endzeitlich», allerdings - und
damit nähert sich Flusser wieder Schweitzer - konnte sie «vermutlich auf die
Botschaft vom Reich ausgerichtet sein.»59 Wie Schweitzer erklärt Flusser das Gebot
der Feindesliebe und der Widerstandslosigkeit aus der Indifferenz gegenüber
einer Weltordnung, die kurz vor dem Zusammenbruch steht. Weiter stellt Flusser
gegenüber einer reinen Endzeiterwartung die Tatsache heraus, dass das Königreich

Gottes bei Jesus wie bei den Rabbinen nicht nur zukünftig, sondern auch
gegenwärtig ist. Jesus ist demnach «der einzige uns bekannte antike Jude, der
nicht nur verkündet hat, dass man am Rande der Endzeit steht, sondern gleichzeitig,

dass die neue Zeit des Heils schon begonnen hat.»60

In seinem neuesten Buch «Das Christentum - eine jüdische Religion» setzt
sich Flusser allerdings deutlicher von Schweitzers Position ab,61 wenn er schreibt:
«Jedenfalls ist es vollkommen falsch, Jesu Verkündigung vom Reiche Gottes als
rein eschatologisch zu verstehen. Jesus (wie die antizelotischen Rabbinen) hat
eine 'sich realisierende Eschatologie' gepredigt.»62 Mit diesem von Joachim
Jeremias übernommenen Ausdruck meint Flusser, dass Jesus erwartet hat, dass durch
seine Heilswunder und seine Verkündigung sich das Himmelreich, wenn auch
unvollkommen, auf Erden verwirklicht und sich unter den Menschen ausbreitet.
Dieses sich jetzt schon realisierende Gottesreich steht nach Flusser in keiner
Beziehung zu dem unerwarteten Kommen des Menschensohns am Ende der Zeit.
Während Schweitzer also die Gottesreichsvorstellung Jesu von der apokalyptischen

Literatur her deutet und daher als rein futurisch ansieht, interpretiert Flusser

den Gottesreichsbegriff Jesu von den rabbinischen Quellen her und versteht
ihn daher im wesentlichen als präsentisch. Doch es ist deutlich, dass es in dem
Streit um «konsequente» oder «sich realisierende» Eschatologie nicht um einen
prinzipiellen Gegensatz geht. Das Gewicht, das Schweitzer auf den eschatologi-
schen Charakter der Verkündigung Jesu legt, wird auch von Flusser nicht bestritten.

In starker Übereinstimmung mit Schweitzer befindet sich Flusser in seiner

Einschätzung des messianischen Selbstbewusstseins Jesu. Obwohl Jesus sich nach
Flusser vor allem als Sohn Gottes und Prophet verstand, hat er sich auch als der
kommende Menschensohn gewusst. Die Bedeutung dieses Titels leitet Flusser wie
Schweitzer aus dem Danielbuch und dem äthiopischen Henochbuch ab: Der
Menschensohn ist der «menschenähnliche endzeitliche Richter».63 Während
Schweitzer allerdings meinte, die Gleichsetzung von Menschensohn und Messias
sei die besondere geistige Tat Jesu, findet Flusser diese schon im Henochbuch

161



vorweggenommen.64 Doch bestätigt Flusser ausdrücklich Schweitzers Meinung,
dass Jesus sich als der kommende Menschensohn verstanden habe: «Er hat also

vorerst auf einen anderen gewartet, aber schliesslich musste er sich mehr und
mehr überzeugt haben, dass er selbst der kommende Menschensohn sei.»65 Das
bekräftigt Flusser auch in seinem jüngsten Werk. Er ist sicher, «dass sich Jesus

selbst als Messias und als der künftige Menschensohn verstanden hat.»66 Allerdings

besteht für Flusser kein Zusammenhang zwischen der Menschensohnerwar-
tung Jesu und seiner Todesahnung, denn nach Jesu Ansicht gehörte sein gewaltsamer

Tod zu seinem Prophetenamt.67

Gründe für die Verwandtschaft von Schweitzers Jesusbild
mit der jüdischen Jesusforschung

Es soll selbstverständlich nicht behauptet werden, dass Schweitzers Jesusbild
mit dem der jüdischen Forschung völlig übereinstimmt. Aber es besteht doch, das
sollten die angeführten Beispiele zeigen, eine starke innere Nähe oder Verwandtschaft,

sowohl im methodischen Ansatz als auch im inhaltlichenVerständnis. Diese

Ähnlichkeit ist umso auffallender, als Schweitzer sich nicht am christlich-jüdischen

Dialog beteiligt hat. Was könnten die Gründe dieser Verwandtschaft sein?
Als Hauptgrund würde ich die geistige Unabhängigkeit Schweitzers nennen.

Obwohl in seiner Frühzeit evangelischer Prediger und Universitätstheologe, fühlte

sich Schweitzer weder an das kirchliche Jesusbild noch an die Methoden und
Ergebnisse der theologischen Jesusforschung gebunden. Diese Haltung behielt er
bis ins hohe Alter bei. Den Fortgang der Forschung und auch die Kritik der
Fachtheologen an seiner Haltung nahm er in souveräner Missachtung einfach
nicht zur Kenntnis. Wie man das auch beurteilen mag, es führte dazu, dass er
methodisch den Evangelientexten historisch wesentlich mehr zutraute, als die
Fachtheologie, dass er mehr an dem historischen Jesus interessiert war, als an dem ke-
rygmatischen Christus, und dass er Jesu Denken und Handeln ganz aus den
jüdischen Voraussetzungen zu verstehen suchte. In diesen drei grundlegenden Punkten

traf er aber mit der jüdischen Forschung zusammen, ohne dass er das
beabsichtigt hat.

Ein weiterer Grund mag sein, dass Schweitzer trotz seiner eingehenden
Beschäftigung mit der Leben-Jesu-Forschung im tiefsten Wesen mehr Ethiker als

Historiker war. Als selbständig denkender Ethiker konnte er eine vorurteilsfreie
Haltung gegenüber dem jüdischen Gesetzesverständnis einnehmen, ohne sofort
das paulinische Gesetzesverständnis anzuwenden. Seine unabhängige Stellung in
der Ethik zeigt sich, wenn er z.B. die kirchliche Erbsündenlehre mit dem Hinweis
auf Jesus ablehnt und auch hierin der jüdischen Auffassung entgegenkommt.

Aufgrund dieser Verwandtschaft zwischen Schweitzers Jesusbild und der
modernen jüdischen Auffassung sollte m.E. der christlich-jüdische Dialog
Schweitzers Denken, sowohl was die Jesusforschung als auch seine Ethik angeht,
mehr als bisher in die Diskussion miteinbeziehen.

162



ANMERKUNGEN

1. A.Schweitzer, Von Reimarus zu Wrede - Eine Geschichte der Leben-Jesu-For-
schung, Tübingen 1906.

2. A.Schweitzer, Das Messianitäts- und Leidensgeheimnis, Tübingen 1901, 2. Aufl.
1929.

3. A.Schweitzer, Reich Gottes und Christentum, Tübingen 1967.
4. Vgl. das Vorwort von U. Neuenschwander.
5. a.a.O. S. 1.

6. a.a.O. S. 69.
7. Wir würden heute sagen: Frühjudentum.
8. a.a.O. S. 100.
9. a.a.O. S. 78.

10. a.a.O. S. 101 ff.
11. a.a.O. S. 102.
12. a.a.O. S. 103.
13. Vgl. a.a.O. S. 69.
14. a.a.O. S. 103.
15. a.a.O. S. 104.
16. a.a.O. S. 104.
17. a.a.O. S. 109.
18. a.a.O. S. 115.
19. a.a.O. S. 117.
20. a.a. O.S. 141.
21. a.a.O. S. 150.
22. Helmut Groos, Albert Schweitzer, Grösse und Grenzen, Basel 1974; Erich Grässer,

Albert Schweitzer als Theologe, Tübingen 1979.
23. a.a.O. S. 67f.
24. a.a.O. S. 69.
25. a.a.O. S. 76.
26. Groos, a.a.O. S. 233 u. 247.
27. Groos, a.a.O. S. 263.
28. Grässer, a.a.O. S. 70.
29. Pinchas E. Lapide, Der Rabbi von Nazareth, Wandlungen des jüdischen Jesusbil¬

des, Trier 1974.
30. a.a.O. S. 132.
31. Zit. bei Franz Mussner, Traktat über die Juden, München 1979, S. 181.
32. S. dazu die Literaturangaben bei Mussner, a.a.O., S. 176 f
33. Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus, Der Nazarener in jüdischer Sicht, München

1967, zit. nach der dtv-Ausgabe 1977.
34. a.a.O. S. 10.

35. a.a.O. S. 12.

36. a.a.O. S.13.
37. a.a.O. S. 22.
38. a.a.O. S.22.
39. a.a.O. S. 23.
40. a.a.O. S. 23.
41. Reich Gottes und Christentum, a.a.O. S.90.

163



42. Ben Chorin, a.a.O. S.15, Hervorhebung von Ben-Chorin.
43. a.a.O. S. 15.

44. a.a.O. S. 95.
45. A. Schweitzer, a.a.O. S. 98.
46. a.a.O. S. 55.
47. a.a.O. S. 92.
48. Ben Chorin, a.a.O. S. 18.

49. a.a.O. S. 18.

50. F. Mussner, a.a.O. S. 272.
51. David Flusser, Jesus in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Hamburg 1968.
52. Flusser a.a.O. S. 9.

53. a.a.O. S. 10.

54. a.a.O. S. 11.

55. Flusser, a.a.O. S. 82 f.
56. a.a.O. S. 85

57. a.a.O. S. 86
58. a.a.O. S. 86
59. a.a.O. S. 88
60. a.a.O. S. 87
61. David Flusser, Das Christentum - eine jüdische Religion. München 1990.
62. a.a.O. S. 43 f.
63. Flusser, Jesus, S. 97.
64. a.a.O. S. 97, Anm. 178.

65. a.a.O. S. 100.

66. Flusser, Christentum, S. 51.
67. a.a.O. S. 51

164


	Albert Schweitzers Bedeutung für den christlich-jüdischen Dialog

