Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Martin Bucer und die Juden : die Frage nach der Einheit der "Kirche"
Autor: Reichrath, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960704

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Bucer und die Juden
Die Frage nach der Einheit der «Kirche»

von Hans Reichrath *

1991 — im Jahre des 500. Geburtstages des ehemaligen Strassburger Domini-
kanermonches und spiteren Reformators Martin Bucer (Butzer) wurde seiner
mehr gedacht als je zuvor, besonders im stidwestdeutschen Raum, denn: «Man
kann die Haltung Butzers als typisch fiir den siidwestdeutschen Protestantismus
ansehen.»! Martin Bucer — «Ein vergessener Reformator?»? und: als «européi-
scher Reformator» ein «Grenzginger»??*

Was sein Verhiltnis zu den Juden oder zur sog. Judenfrage angeht, so unter-
scheidet er sich nicht unwesentlich von Martin Luther, der dieser Thematik mehr
Raum und Bedeutung einrdaumte, wohl einrdumen musste, und dessen flirchterli-
che judenfeindliche Altersschriften von 1543 auch Bucer als «sehr schmutzig
gschrieben» empfand.® Doch genau wie Luther, aber auch etwa Johann Schwebel
in Zweibriicken, musste er sich u.a. wegen seiner Wertschdtzung des (hebrii-
schen) Alten Testaments den Vorwurf des «Judaisierens» gefallen lassen. Wih-
rend Luther aus der romischen Papstkirche als «Patron der Juden» und als
«Halbjude» tituliert wurde, verdachtigte man Bucer «jidischer Abstammung»*.
In einem Spottgedicht gegen die «Schriftgelehrten» hiess es u.a. gegen Bucer:

«Von Art ein Jude und falscher Christ

voll geschwinder Griffe, ein Sophist

der Dichter dieses Biichleins ist.

Ein Gleisner und Falscher Schriftgelehrter
der Gottes Worte und Werke verkehrte...»’

Da nach allen bisherigen Erfahrungen mit den Reformationsgedenktagen
die sog. Judenfrage lange Zeit ausgespart zu werden pflegte, ist es notwendig, die-
ses Problemfeld zur Sprache zu bringen und zwar als Riickfrage, ob nicht viel-
leicht die Stellung zu den Juden ein erkldrendes Licht auf theologische Grundpo-
sitionen wirft, die uns reformatorisch bisher wichtig waren, aber vielleicht einer
Korrektur bediirfen.>*

Dazu miisste auch gehoren, sich die doch recht unterschiedlichen Standorte
der einzelnen Reformatoren deutlicher vor Augen zu fiihren, seien es etwa Lu-
ther, Melanchthon, Bucer und Zwingli einerseits und Andreas Osiander, Joh.
Heinrich Bullinger, Justus Jonas, Johannes Calvin und Wolfgang Capito anderer-
seits.® Es ist kaum ein Zufall und nicht nur eine Frage von historisch bedingter
Marginalitat, dass Bucers Stellung zu den Juden weder im Evangelischen Kirchen
Lexikon von 1956 (H. Jahr) noch in Die Religion in Geschichte und Gegenwart
und in der Theologischen Realenzyklopddie (R. Stupperich) angesprochen wird.

* Dr. Hans Reichrath, Im Tempel 47, D-6660 Zweibriicken.

142



In der Neuauflage des EKL erscheint nicht einmal mehr das Stichwort «Bucer»!
Auch die grosse Gedédchtnisausstellung in der Thomaskirche zu Strassburg samt
dem erschienenen Katalog beriihren die Thematik nicht.”

Bei Luther jedenfalls ldsst sich belegen, dass die Hetzschriften des alten Re-
formators keine tiberraschenden «Ausrutscher» darstellten, die sich rein psycho-
logisch oder kirchenpolitisch vollig erkliren liessen. Es waren eher die Konse-
quenzen einer bestimmten Theologie bzw. theologischer Ansétze. Zu Recht stellt
W. Maurer fest: «Niemals hat es darum einen Bruch fiir ihn gegeben; was man
als solchen im Blick auf die Judenfrage ausgegeben hat, ist in Wirklichkeit nichts
anderes als eine verschiedene Akzentsetzung.»® Wie schon davor und auch da-
nach spielten die klassischen Divergenzpunkte eine entscheidende Rolle: Stellung
zum AT (allegorisierende und christologische Schriftauslegung), «Gesetz» und
«Evangelium», Erwidhlung oder Verwerfung Israels, Bund und Tora, Christologie
und Trinititslehre, Ekklesiologie und Eschatologie, Rom. 9-11 usw. Wir wollen
also auch versuchen herauszufinden, ob es sich bei Bucer anders oder dhnlich ver-
hélt wie bei Luther, ob insbesondere sein «Judenratschlag» vom Dezember 1538
fiir Hessen in Kontinuitidt und Konsequenz seiner sonstigen theologischen Ein-
stellung steht oder als Uberraschung bzw. durch mehr aussertheologische Gege-
benheiten, historisch bedingt herausfillt.®

Selma Stern schreibt in ihrem faszinierenden Werk iiber Josel von Rosheim,
dem damaligen «Befehlshaber der Judenschaft», iiber die Position des als «Urbild
des Vermittlungstheologen» charakterisierten M. Bucer:

«Diese Anpassungs- und Wandlungsfahigkeit half ihm immer wieder,
die sich streitenden protestantischen Parteien miteinander zu versdhnen und
die oft bedrohte Einheit der Evangelischen zu erhalten. Sie brachte ihn aber
auch ofter, bei aller Reinheit der Uberzeugung, in den Verdacht der Zwei-
deutigkeit, der Unehrlichkeit und Systemlosigkeit. Auch seine Stellung zu
den Juden ist durch die gleiche Unklarheit und Unbestdndigkeit gekenn-
zeichnet. Sie waren ithm, wie Luther, noch immer die Nachkommen der
frommen Viter, das Volk, das einst die gottliche Offenbarung und Verheis-
sung empfangen und zur Erziehung des Menschengeschlechts die Last der
Gebote auf sich genommen hat. Sie waren der Rest, der von Gott ausgeson-
dert und aufbewahrt wurde, damit er am Ende der Tage sich bekehre und
«die Christenheit ihm, wie der Wildling in den Olbaum, eingefiigt werde».
Fir dieses Volk der messianischen Sendung empfand Butzer Bewunderung
und Achtung. Er klagte die Fiirsten an, dass sie es barbarisch und gottlos
behandelten, ihm ehrliche Berufe untersagten, es zum Schachern und Wu-
chern zwingen und aus ihren Gebieten auswiesen. Er verlangte von allen
Christen, dass sie es mit wahrer Liebe umfingen und dadurch dem Christen-
tum zufiihrten. Aber die Juden sind nicht nur durch Gottes Gnade ausge-
wahlt und ausgezeichnet, sie sind auch durch seinen Zorn verworfen und
verdammt, weil sie sein Wort nicht gehort und seinen Willen nicht erfiillt ha-
ben. Fiir diese Menschen, die sich Christi Herrschaft so hartnéickig wider-
setzt haben, darf man keine Zuneigung und kein Mitleid empfinden. «Man
muss sie als Feinde halten und als Freunde bekdmpfen» und mit Hérte und
scharfer Barmherzigkeit erziechen.»!©

143



Bucers theologische Voraussetzungen

Von welchen konkreteren theologischen Voraussetzungen miissen wir bei
Bucer ausgehen, wenn wir uns seiner Position zu Juden und Judentum seiner Zeit
nahern wollen?

Ausgangspunkt sollte wohl seine Lehre von der doppelten Priadestination
oder doppelten Rechtfertigung (unter den Einfliissen Augustins und Melanch-
thons) sein: Gott erwdhlt die Menschen zum Heil und/oder zum Verderben. Chri-
stologisch bedeutet das bei Bucer, dass am Verhalten der Menschen gegeniiber
Christus die Bestimmung Gottes Uber sie offenbar wird. Den Erwihlten gereicht
Christus zum Heile und nur sie besitzen seinen Geist. Den iibrigen aber gereicht
Gottes Heilshandeln zum Verderben. So entscheidet die Bekehrung (conversio)
tiber die Heilsgewissheit (perseverantia), die fiir einen Christen unverlierbar wird.
Man kann wohl zu Recht sagen, dass bei ihm die Pneumatologie eine Vorrang-
stellung vor der Christologie hat.!!

Es leuchtet auch ohne weiteres ein, dass diese Lehrpramisse eine erhebliche
Bedeutung fiir Bucers Ekklesiologie hat. Nicht ohne Grund stellt G. Hammann
im Untertitel seines Buches Martin Bucer «zwischen Volkskirche und Bekennt-
nisgemeinschaft».!? Die Kirche, und zwar die protestantisch-reformierte(!)!3, ist
das «Reich Christi», der irdische Ort des Erlésungsprozesses der Gldaubigen auf
dem Weg zur Heiligung — wie Uberhaupt bei Bucer, im Unterschied zu Luther,
die «Heiligung» stiarker betont wird als die «Rechtfertigung».!* Diese «Kirche»
beginnt in ihrer Entwicklung nicht erst an Pfingsten — da setzt das «Erwachsen-
werden» ein — sondern bereits bei Abraham, dem «ersten Christen».!® Sie ist so
auch mit der alttestamentlichen Heilsgeschichte, in die das Volk Israel hineinge-
hort. Das Volk des Alten Bundes war der «Typos»!© der Kirche, nicht eine blosse
«Préfiguration». Dieses Volk war bereits «Corpus Christi» und nur im Quantita-
tiven unterschieden. Es liegt nahe, dass mithin Bucer das AT hoch einschéitzt: «Es
hat «einen beachtlichen ekklesiologischen Stellenwert, gleichbedeutend mit dem
des NT»!'7, es ist «Triager der Verheissung»!'®. Es erscheint mir allerdings nicht
zutreffend, von einer «biblizistischen Gleichstellung von Altem und Neuem Te-
stament und Gesetz und Evangelium» zu reden.'® Diese Liebe zum AT darf na-
tiirlich nicht gleichgesetzt werden mit einer Liebe zum jiidischen Volk und zu den
zeitgendssischen Juden, auch wenn bei Bucer (wohl nicht so stark wie bei den ei-
gentlichen, spidteren Foderaltheologen) der Bundesgedanke eine wesentliche Rolle
spielte.2°

Massgebend bei Bucer auch in diesem Zusammenhang waren die Gedanken
und Anliegen des gerade aufgekommenen Humanismus.?! Und hier wiederum
war es neben Erasmus vor allem die vorauslaufende Arbeit Johannes Reuchlins,
der u.a. 1511 die erste hebrdische Grammatik in lateinischer Sprache verfasste
und dann in einer vehementen Auseinandersetzung mit den Kdlner Dominika-
nern, und hier besonders mit dem getauften Juden Pfefferkorn um die Erhaltung
der alten hebraischen Biicher kimpfte (vgl. den «Augenspiegel» und die «Dunkel-
mannerbriefe», an denen auch ein Ulrich v. Hutten mitarbeitete). Doch auch
Reuchlin war deshalb noch lange kein Freund der Juden, sondern ein offener
Gegner ihres Glaubens.?? Er konnte so hart wie Luther gegen sie argumentieren,

144



zog aber nicht dessen inhumane fiirchterliche Konsequenzen. Er war fiir Bekeh-
rung der Juden, fiir ihre Erlosung «aus der Gefangenschaft des Teufels» durch
«Erkennen Jesus als den rechten Messias».?3 So auch Bucer: Die Glaubigen des
Alten Bundes konnen ohne den (als priaexistent gesehenen) Christus nicht gerettet
werden. Seit dem Heilsereignis in Jesus Christus sind Juden und Heiden vereint.
Bucer geht von einer Kontinuitit zwischen Altem und Neuem Bund aus.?# In
den ekklesialen Leib sind die Nichtjuden integriert worden. Fiir Bucer ist die von
Gott her bestimmte?® Einheit dieser «Kirche» grundlegend und entscheidend. Ih-
rer Wahrung oder Wiederherstellung gilt sein ganzes Streben, sowohl theologisch
als auch staatskirchenrechtlich?® und kirchenpolitisch.

Obgleich, oder weil die Kirche keine Heilsanstalt ist, sondern eine Geistes-
und Liebesgemeinschaft?’, spielt Kirchenzucht bei Bucer eine bedeutende Rolle.
In einer Art prasentischer Eschatologie geht diese Kirche der Vollendung und
dem Reich Gottes entgegen. Wie Luther und andere glaubte Bucer, akut in der
Endzeit zu leben.?® Die erwartete Wiederkunft Christi, die auch Bucer nicht zeit-
lich fixieren konnte, setzt jedoch die Wiederherstellung Israels voraus, durch Ein-
beziehung in die ekklesiale Gemeinschaft (R6m 11,25 ff).2° Fiir Bucer war es kei-
ne Frage, dass Kirche auch eine «missionarische Gemeinschaft» ist, sodass auch
er fur Judenmission eintrat.*® «Mehr als Luther wird Bucer von einer durchge-
henden ekklesiologischen Dynamik getragen, die in seiner Theologie des Hlg.
Geistes und in der Erwédhlung begriindet ist. Diese Dynamik fiihrt ihn direkt zu
einem konkreten Kirchenbegriff tiber die ekklesiologische Bedeutung des Volkes
Gottes.»3! Es ist dieser Begriff des Volkes Gottes, der mehr als der Begriff «Kir-
che» die Chance bietet, den vergangenen und zukiinftigen Auftrag des jliidischen
Volkes mit einzubeziehen.*? Doch so weit war es damals noch nicht!

Politische Hintergriinde

Um Bucers Position zur Judenfrage konkret in den Blick zu bekommen,
miussen wir uns ganz gezielt der Landgrafschaft Hessen und ihrem Landgrafen
Philipp von Hessen zuwenden, denn erst hier, und recht eigentlich nur hier, hat-
ten sich die ansonsten in seinen Ausserungen (insbesondere in den «Dialogi» 1535
und im Romerbrief-Kommentar von 153632) zu findenden theologischen und
rechtlichen Standpunkte zum Judentum in der Tagesgeschichte zu bewihren.

Bevor Philipp in Hessen 1527 die Reformation einfiihrte, hatte er am
28.7.1524 die Ausweisung der Juden aus Hessen verfiigt. Aus welchen Griinden
auch immer*# sind die Juden dem aber nicht nachgekommen, denn am 28.5.1532
stellte der Landgraf den noch dort wohnenden Juden fiir weitere sechs Jahre ei-
nen Schutzbrief aus. Dies notigte ihn 1538, liber eine Verlidngerung zu entschei-
den. Wenig giinstig dafiir war der Umstand, dass im Stammland Luthers, in
Sachsen, am 6.8.1536 alle Juden ausgewiesen worden waren und ihnen sogar eine
Durchreise verboten worden war. Der bereits 1532 erhebliche Widerstand der
hessischen Geistlichkeit gegen einen Verbleib der Juden war 1538 eher angewach-
sen. Andererseits hatte Jakob Sturm, ein Strassburger Politiker und reformato-

145



rischer Verbiindeter Bucers aus Strassburg, wo die Juden schon 1488 vertricben
worden waren, mitgeteilt, «dass man die Juden nit gar sollt verjagen».>3 Und so
bat Philipp am 6.7.1538 seinen Kanzler Feige, mit Sturm dariiber zu reden, was
man zur Duldung der Juden unternehmen solle. Sturm wiederum hat die Angele-
genheit an Bucer weitergegeben, der ohnehin nach Hessen kommen wollte, um
die Téuferabspaltung zu stoppen und eine wirksame Kirchenzucht einzufiih-
ren.(»Ziegenhainer Zuchtordnung» — Einfiihrung der Konfirmation).

Schon in den fiir den Augsburger Rat 1535 verfassten « Dialogi»*® hatte Bu-
cer die Judenfrage behandelt und der christlichen Obrigkeit die Verpflichtung zu-
gesprochen, sich um die wahre Religion, gemeint: die christliche!, zu kiimmern
und «alle falsche Lehr und Gottesdienst mit hochstem Ernst verhiitet». Im tibri-
gen beruft er sich auf den Codex Justinians und die dort bereits angeordneten Be-
schrankungen sowie auf das Recht der christlichen Obrigkeit, auch im Vollzug
gottlichen Zorns gegen die widerspenstigen Juden notfalls ihre Schwertgewalt
auszuiiben. Im Unterschied etwa zu Reuchlin, der dem rémischen Recht den
Grundsatz biuirgerlicher Gleichberechtigung der Juden entnahm, liest Bucer — un-
ter Anwendung atl. Fremdenrechtes Deut. 28,43-44 — mehr das heraus, was dazu
dienen konnte, die Juden in ihrer Entfaltung einzuschrinken, ja sie gegebenenfalls
zu vertreiben. Andererseits argumentierte er von seiner Exegese des Romerbriefes
her (bes. 9-11) auch dafiir, dass sich Gott bis zum entscheidenden Jiingsten Tag
in diesem Volk einen «heiligen Rest» erhalten wird, der moglichst schon jetzt
durch vorbildhaftes christliches Verhalten gewonnen und zu Christus bekehrt
werden sollte (durch «Reizen» Rom 11,14). Er war tiberzeugt, dass die Refor-
mation die Chance der Judenmissionierung verbessert hat, ganz im Unterschied
zum Katholizismus. Dennoch gibt es auch fiir Bucer eine Grenze christlicher Lie-
be zu den Juden. Ganz so hart wie Luther vermag er nicht von einer «scharfen
Barmherzigkeit» zu reden, denn «grundsitzlich ist das Nein zum Judentum bel
ihm ebenso stumpf geworden wie das Nein des Evangeliums zum Gesetz. Weil
sein Blick vornehmlich auf den Menschen gerichtet ist, sieht er stets mehr das
Ungliick der Juden als ihre religiose Verworfenheit».3”

Der «Judenratschlag»: Die Juden «zum Schwanz und nicht zum Haupt» halten

Wenden wir uns nun dem «Judenratschlag» zu, den Bucer im Dez. 1538 dem
hessischen Landgrafen zukommen liess: «Ob Christlicher Obrigkeit gebiiren
moge, dass sie die Juden unter den Christen zu wohnen gedulden und was sie zu
gedulden, welcher Gestalt und Mass.»38 _

Den ihm bei der Anfrage mit tibersandten, aus sieben Punkten bestehenden
«Vorschlag» hat Bucer in den ersten vier Punkten abgelehnt. Er war dafiir, den
Juden alle Kauf- und Handelsgeschiafte kompromisslos zu verbieten. Dagegen
billigte er den Zwang zur Zahlung des «Schutzpfennigs», wenn auch «nach ihrem
Vermogen gemassigt», und dass man sie nicht wie bisher «wie die Schwimmen
gebraucht». In seiner Rechtsposition kehrt er gewissermassen das alttestamentli-
che Fremdenrecht gegen die Juden selbst, besonders unter Anspielung auf Deut

146



28.,43-44. 64-68: Die «Feinde Christi» sind, soweit sie tiberhaupt «im Volke Got-
tes geduldet», nach Gottes Gebot «unten und nicht ob, zum Schwanz und nicht
zum Haupt» zu halten. Dennoch soll sie dabei «ein Oberkeit treulich schiitzen
und alle Christen barmherzig und freundlich halten, kein Hohn noch Spott mit
ithnen treiben».Wichtig aber ist, dass sie «unter alle Christen und zum Schwanz
gehalten werden».Im Blick auf Rém 11,28 und die geheimnisvolle Bewahrung der
Juden durch Gott empfiehlt er der christlichen Obrigkeit mit iiberkommenen Be-
stimmungen, eine Verletzung «unserer heiligen Religion» zu verhindern: Die Ju-
den miissen versprechen, «keine Lasterung wider Christum, unseren Herrn und
seine heilige Religion zu treiben», sondern sich allein an das zu halten, was ithnen
Mose und die Propheten vorgegeben haben, wozu Bucer offenbar aber nicht «die
Talmudischen gottlosen Gedichte» rechnet. Die Juden diirfen keine neuen Syn-
agogen errichten und mit keinem Christen iiber ihre Religion disputieren. Sie sind
vielmehr zum Besuch christlicher Predigten anzuhalten. Mit alledem folgte Bucer
auf jeden Fall nicht der hessischen Geistlichkeit, die eine Ausweisung der Juden
anstrebte.

Obrigkeitliche und jiidische Reaktionen

Am 23.12.1538 reagierte Landgraf Philipp mit einem Brief an seine Kanzlei-
rate auf Bucers Ratschlag.?® Man kann aus heutiger Sicht nur mit Erstaunen und
mit Bewunderung feststellen, um wieviel «fortschrittlicher» der theologische Laie
Philipp gegen den Fachtheologen argumentierte, und man fragt sich, warum es
gelehrten Theologen nicht in den Sinn kam — und z.T. bis heute nicht kommt! —,
dieselbe Heilige Schrift einmal ganz anders zu lesen, von einer anderen Primisse
her, sozusagen mit weniger «Scheuklappen». Philipp schreibt: «Wir kénnen aber
bey uns nitt finden oder schliessen, das man die Juden eben also hart und gantz
enge halten sollte, als der gelehrten Ratschlag ausweiset. Denn es ist ja ein herr-
lich geschlecht, von welchem auch Christus, unser Seligmacher, nach dem Fleisch
geporen ist; so sind auch die aposteln us solchem geschlecht herkommen, wel-
chem geschlecht auch vertrauet ist, was got geredt hat.»

Er zitiert sodann Rom 11,17-24, was gewiss schon als eine besondere Lei-
stung in damaliger Zeit anzusehen ist, um mit Luk 17,25 und 21,32 klarzustellen,
dass der Menschensohn leiden musste vor der nahen Erlosung. Es ist wohl wahr:
«dise Wort verstehen wir auf die Juden.» Im Riickgriff zitiert er nun als Beleg fiir
den verheissenen neuen Bund mit dem Hause Israel Jer. 31,31-34.

Nachdem aber Paulus davon gesprochen hat, dass man «allen Menschen gut
thun soll und dann niemand ausnimmt», spricht sich Philipp dafiir aus, dass dies
vornehmlich den Christen zugute kommen sollte. Er belegt dies — ebenso wie Bu-
cer — mit Deut 28, 43-44, das er als «eine Prophecey, die den Juden widerfahren
soll» ansieht. Nur: «Das w i r aber die Juden also halten sollten und daselbige vor
(= fiir) gut geheissen seye, das wissen wir nitt.»Er fahrt dann fort: «Dass es aber
den Juden also egehn werde, achten wir, solches geschehe darum, das sy die Zeit
Threr heimsuchung nit erkannt haben, und es sey uns darumb nitt gepoten, sie
eben derwegen also betriinglich und hart by uns zu halten. Dann wir finden ja nit

147



in der H.geschrift oder im N.Testament, das wir die Juden so iibel halten sollen
und kunnte wol seyn, diewyl dennocht die Juden von den alten Christlichen Kay-
sern und Bischouen vor allen andern ungldubigen, aber doch alles mit einer Con-
dition, gelitten (wurden), das der Herr villeicht es also mit seinem alten volk hat
miltern wollen, und er uns die wir von dem wilden 6lbaum in den natiirlichen
gepfrophet seyn, tregt. Derwegen dann die Juden uns umb der véter willen zu lie-
ben sind vor andern unglaubigen, ob sie wol nach dem Evangelio Feind seien.
«Philipp entschied sich dafiir, «die Juden noch ein oder zwey Jar in unsem Land
zu gedulden und zu versuchen, wie sie sich anschicken werden». Seinem Schrei-
ben fiigte der Landgraf den «Entwurf einer Judenordnung in elf Artikeln» bei*?,
in denen zum Teil alte Ratschldge wiederholt (keine Listerung wider das Chri-
stentum, keine neuen Synagogen, Predigthéren «samt ihren Weib und Kindern»)
und zum Teil modifiziert werden (Handel treiben nur in Stidten, wo keine Zunf-
tinteressen gegenstehen, kein unaufrichtiger Handel, keinen Geldverleth gegen
Zins, keine Bestechungsgeschenke an Beamte und Zahlung des Schutzpfennigs
«ein jeder, nach dem er vermagy).

Bereits am 27.12.1538 hat Bucer auf das Schreiben des Landgrafen geant-
wortet.*! Er lobt den Herrn, «dass er E.f.g. gegeben, also mit Ernst nach seinem
Wort zu forschen». Er ist auch damit einverstanden, «dass wir sie (die Juden) et-
was freundlicher denn andere Ungldubige halten». Aber: Die Stelle von dem
neuen Gnadenbund Jer 31,31 «geht auf die Juden der Wahl und des Segens, nicht
auf die Juden nach dem Fleisch, also auch der aus dem 10. Deut (18f.)». Dabei
beruft sich Bucer auf Paulus (Rom 9-10; Apg 13), dass «der Spruch von den
Fremdlingen allein auf die glaubigen Fremdlinge» gehe und dass die Juden selbst
keinen Ungldubigen unter sich dulden sollten. «Derhalben sollten wir gegen die
Juden so streng sein, wie sie aus Gottes barmherzigen Gericht haben gegen alle
Ungldubigen sein sollen.» Weil aber Bucer der Meinung war, «dies Volk solle bet
uns um der Viater und Wahl willen etwas mehr Barmherzigkeit denn andere Un-
glaubige finden», sehe er auch gern, «dass man ihnen alle recht gebiihrenden
Guttaten lasse widerfahren». Aber auf jeden Fall miissen dadurch «die Hausge-
nossen des Glaubens ein Vorteil und die Verdchter des Glaubens ein Nachteil ha-
ben», und die Obrigkeit habe dabei nicht ihr, sondern Gottes Gericht auszutiben.
Genau hier, in dieser bis heute noch wirksamen kirchlich-theologischen Selbst-
tiberhebung einer triumphalistischen Kirche, die sich fiir berufen hélt, schon hier
und jetzt Gottes angebliches Gericht tiber sein ersterwihltes Volk zu vollziehen,
war Philipp von Hessen etwas vorsichtiger! Nach Bucers Meinung sollte den Ju-
den eine Arbeit verordnet werden, von der sie sich erndhren kénnen, aber nur so,
damit sie «in ithrem Grad zu gutem Exempel der Christen bleiben mochten.
«Auch hier haben wir ihn wieder, den klassischen Kontrast. Die Juden haben den
«Schwanz» und die Christen das «Haupt» zu sein, und nur indem man die Juden
als von Gott gezeichnetes Beweismittel «in den untersten Grad setzt», konnen die
Christen als «Prediger gottlicher Gnaden» triumphieren. Mit diesen Einschran-
kungen stimmt Bucer den Artikeln zu, den «fiinften ausgenommen», nach dem
die Juden in «zimlicher (= geziemender) Weise kaufen und verkaufen sollen in
den Stadten und Orten, da keine Zunft ist».

Bucers «Ratschlag» und die tbrige Korrespondenz miissen den Juden be-

148



kannt geworden sein» denn sie veroffentlichten all dies Anfang 1539 bei gleichzei-
tiger Erlduterung ihres Standpunktes.*? Wihrend es ihnen selbstverstindlich ist
zu geloben, jede Listerung Christi zu unterlassen, ist es thnen unmoglich, den
Talmud aufzugeben, davon abgesehen, dass es in Hessen keinen Juden gebe, der
einen solchen besitze bzw. lesen kénne. Auch den Zwang, christliche Predigten
mit anzuhoren, finden sie «etwas beschwerlich aus Ursachen, die wir jetzt nicht
wohl dartun konnen». «Ganz beschwerlich» erachten sie das Verbot, Geld gegen
Zinsen zu verleihen, denn das kénnte auch «kein Christ zu diesen unseren Zeiten
halten». Sie wollen auch zusagen, keinen Beamten mit Geschenken zu beeinflus-
sen, nur: darauf den Eid zu leisten, sei ihnen nicht mdglich, «denn bei uns Juden
ist es nicht gebrduchlich, in solchen Féllen so leichtlich Eide zu tun». Alle ande-
ren Auflagen versprechen sie «williglich zu halten».

Bucers Gegenreaktion

Bucer seinerseits nahm diese Publikation zum Anlass, einen erdachten um-
fangreichen «Brief an einen guten Freund» zu verfassen und ihn samt seinem
«Ratschlag» im Mai 1539 in Strassburg drucken zu lassen.*3 Damit verteidigte er
seine fruheren Positionen. Genau wie Luther nennt er als «Feind unseres Jesu
Christ» und «unser reinen Lehr» Juden, Tiirken und Papisten in einem Atemzug.
Die darin zum Ausdruck kommende fehlende Differenzierung war natirlich
nicht von Vorteil fiir die Judenfrage, zumal er die Pépstler der Gotzenverehrung
bezichtigt und erklért: «So ist der Papstler und Juden Glaube und Religion eben
ein Dingy», sowie die «verruchten Pfaffen und ihren ruchlosen Anhang» beschul-
digt werden, den Herrn Christus nur mit dem Mund zu bekennen. Es folgt dann
eine masslose und wohl aus Unkenntnis und gehéssiger theologischer Verblen-
dung gespeiste Abwertung des jidischen Gottesdienstes als Abgotterei und Got-
tesldsterung, mit einem «grob abgottische Vertrauen auf das kindische gespreng
ithrer cremonien», «wie unsere verstockten Pépstler ohne geist und verstand». Mit
einigen Bibelzitaten (auch aus Rom 9-11!) «belegt» er sodann: «Diese Juden sind
auch nicht der wahre Israel», sie sind vielmehr aus «widerwertigem Samen». Aber
dann wieder: «Der Viter und Christus halben, und da wir hoffen, es solle der
Herr noch wieder viel von diesem Volck zu sich bekehren, sollen wir sie lieben,
fiir sie beten und ihnen gutes tun.»

Bucer unterstellt den Juden Hass wider die Christen (wen wiirde es wun-
dern?!) und beruft sich dabei auf «die scharfen Reden Jesu» und Paulus, ohne je-
doch zu reflektieren, dass die Kirche weder an der Stelle Jesu noch Paulus steht
und tber Jahrhunderte die Juden nur verfolgt und verachtet hat. Auch sei der Ju-
den Vater «ein Lugner» (Joh 8,41). Da «Gott den Juden das Recht gesetzet, dass
sie unter den Christen und nicht tiber ihnen sein sollen», diirfen sie kein Gewerbe
treiben. «Ist’s nun gottlich und Recht, dass ein jeder gehalten werde nach seinem
Tun und die Juden bleiben Feinde Christi, so sollen sie von christlicher Obrigkeit
zum Schwanz und untersten Tun gehalten werden» — das ist dann auch «die rech-
te, ordentliche Liebe an ithnen». Und dies war das «unterste Tun»: miihselige

149



Handwerke, Bergknappenarbeit, Graben, Holz- und Steinhauen, Kalkbrennen,
Schornstein und Kloaken fegen, Wasenmeister oder Schinder. Mitleid bei man-
chen Christen wehrt er ab, denn man solle an die denken, «die die Juden durch
ihren teuflischen Wucher in solche Not und Darben bracht haben» — ohne dass
der wahre Grund des «Wuchers» (= Geld verleithen gegen Zins) reflektiert wiir-
de. Vielmehr zieht er aus dem atl. Verbot des Zinsnehmens von Briidern, nicht
aber von Fremden (Deut 23,19ff), den Schluss, dass sich die Juden noch fiir das
Volk Gottes halten, aber «iiber uns Heiden gesetzt und dies fug und recht haben
solle, uns zu iibernehmen und so grausam zu beschweren».
Mehr oder weniger steuert auch bei Bucer alles auf «scharfe Barmherzigkeit» zu
und auf die absurde These: «Man soll sie als Feinde halten und als Freunde be-
kdmpfen.» Selma Stern schreibt zur Wirkung dieser Broschiire*#: «Der Ratschlag
der hessischen Prediger und die Broschiire Butzers, der noch im Jahre 1537 Capi-
tos Schreiben an Luther warm befiirwortet hatte, erregten ungeheures Aufsehen
und verwirrte die durch die religiose Spaltung ohnehin erschiitterte Bevolkerung.
In der Umgebung von Frankfurt am Main, auf der Landstrasse bei Friedberg,
wurde ein armer Jude geschlagen und seiner Habe beraubt, ohne dass er sich zu
wehren vermocht hatte. Die Tater entkamen ungestraft mit den hohnenden Wor-
ten: «Siehe Jude den Druck des Butzer an, der erlaubt hat, euch eure Giiter zu
nehmen und sie unter die Armen zu verteilen.» In threr Not wandten sich die Ju-
den an Josel v. Rosheim und baten um Rat, wie sie sich «verhalten sollten, ohne
thre Pilicht als Untertanen zu verletzen und an ihrer Seele Schaden zu leiden».
Rosel gab ihnen diesen Rat in einer hebr. Schrift «Josephi oder Josels Trostschrift
an seine Briuder wider Buceri Biichlin», die er dann ins Deutsche iibersetzt nach
Strassburg sandte.*>

Die sodann im Jahre 1539 erlassene hessische Judenordnung hat die Anlie-
gen der Juden unberiicksichtigt gelassen, aber auch die fiir Bucer entscheidende
Forderung, den Juden jeglichen Handel zu verbieten bzw. ihnen nur die erniedri-
gendsten Tétigkeiten zu gestatten. So gesehen konnte man schon der Meinung
sein, dass Bucer «die Entwicklung des Judenrechtes in Hessen nicht entscheidend
bestimmt hat».*® Doch so einfach sollte man es sich nicht machen, denn jeder
Riickfall in alte theologische Positionen oder jede Neubelebung oder Fortfithrung
solcher Positionen durch Menschen, die sich der «Reformation» (hier in ihrer
tiefsten Bedeutung verstanden) verpflichtet haben, musste auf die neue Hoffnung
schopfenden Juden ungeheuer deprimierend wirken, auch wenn in gleicher Zeit
der Strassburger Joh. Capito mit dem jiidischen Représentanten Josel v. Rosheim
befreundet war und der Nurnberger Prediger Andreas Osiander in seinem Gut-
achten vehement gegen Ritualmordbeschuldigungen zu Felde zog.*’

Das Verhiltnis zu den Juden als entscheidende 6kumenische Frage heute

Die Martin Bucer so wichtige «Einheit der Kirche» war in der Zeit der
Reformation primédr nicht im Verhaltnis zu den Juden zum Problem geworden,
sondern weil sich die «Protestanten von der romischen Papstkirche distanzierten

150



und — was nicht einmal Luther wollte — sich sodann zu «einer» neuen Kirche ver-
selbstdndigten. Nun wurde auch fiir die Kirchen der Reformation die zuvor in
der einen romisch-katholischen Kirche tradierte Judenfrage zu einem eigenen
Problem. Die Vision des Paulus von einer «Kirche aus Juden und Heiden» (ROom
9,24) war zwar so nie Wirklichkeit geworden, aber sie verlangte wieder neu eine
Antwort. Wihrend Luther zuletzt den Stab tiber den Juden gebrochen hatte (s.
seine letzte Predigt vom 15.2.1546, drei Tage vor seinem Tod!*®) schwankte Bu-
cer zwischen theologischem Nein, einer relativen Rest-Bedeutung judischer Exi-
stenz und dem Gedanken ihrer Missionierung, um eben diese Kircheneinheit her-
zustellen. Nach 500 Jahren christlicher Kirchengeschichte in Europa spiegeln sich
heute alle diese ungelosten Fragen wider, wenn von «Okumene» die Rede ist: Die
einen, zumeist «Protestanten» — neuerlich mit den Orthodoxen —, versuchen,
wenn auch in sich uneinig, Okumene voranzutreiben, die anderen — nidmlich die
«Romisch-Katholischen» — halten sich entweder bedeckt, wahren einen Gaste-
Status oder arbeiten nur partiell mit, wenn sie nicht gerade bremsen zu miissen
glauben, weil ihr Kirchenverstindnis in Frage steht. Doch allen gemeinsam, wenn
auch unter verschiedenen Perspektiven, sollte die Frage unter den Négeln bren-
nen: Wie ist euer Verhéiltnis zum Judentum?

Es wird hochste Zeit, dass wir begreifen: Hier geht es um die 6kumenische
Frage schlechthin! Es kann letztendlich keine Okumene geben ohne die Juden!+®
Aber nicht als Objekt der Mission durch eine triumphierende, allein «die Wahr-
heit» besitzende Kirche, sondern als der bis zum Ende grundlegende Teil des gan-
zen Volkes Gottes, der auch unsere innerkonfessionellen Differenzen relativiert
und korrigiert. (Rém 11,18)

Lassen wir es nie mehr zu, dass die Juden der Christen wegen mit den Wor-
ten des Jesaja (26,20) getrostet werden miissen, wie dies einstmals Josel von Ros-
heim in seinem Trostbiichlein tat3?: «Gehe hin, mein Volk, in deine Kammer und
schliess die Thiir nach dir zu; verbirg dich einen kleinen Augenblick, bis der Zorn
voriibergehe.»

ANMERKUNGEN

1. W. Maurer in: Kirche und Synagoge, Handbuch zur Geschichte von Christen und
Juden. Hg. K.H. Rengstorf und S.v.Kortzfleisch 1968 Bd.I S. 441.

2. So der Titel eines Aufsatzes von D. Gang in: Die evangelische Diaspora (Jahrb. d.
Gustav-Adolf-Werkes) 1991 S. 75ff.

2* Hartmut Joisten, Der Grenzginger Martin Bucer — ein europdischer Reformator,
Evang. Presseverl. Pfalz und Quellverlag Stuttgart 1991.

3. Zu Luther und den anderen Reformatoren vgl. besonders: Die Juden und Martin
Luther, Martin Luther und die Juden, Hg. H. Kremers 1985. W. Bienert, Martin
Luther und die Juden, 1982. Heiko A. Oberman, Wurzeln des Antisemitismus, 1981.
K. Deppermann, Judenhass und Judenfreundschaft im frithen Protestantismus, in:
Die Juden als Minderheit in der Geschichte, Hg. B. Martin u. E. Schulin, 1981, S.

151



127ff. H.L. Reichrath, Luther und die Juden, in: Pfdlzer Pfarrerblatt 1984 Nr. 9 S.
137ff. Und zu einem Hebraisten-Freund Bucers aus Rheinzabern/Pfalz siche Ri-
chard Raubenheimer: Paul Fagius, Veroffentl. d. Vereins f. Pfilz. Kirchengeschichte
Bd. VI 1957.

4. Selma Stern, Josel von Rosheim, 1959 S. 84. Die Angst des «Judaisierens» verdéch-
tigt zu werden, scheint auch die Triebkraft mancher iiberzogener Ausserung bei Lu-
ther gewesen zu sein.

5. 7it. bei M. Greschat, Martin Bucer, Ein Reformator und seine Zeit 1491-1551
(1990) S. 212, zur Judenfrage spez. S. 166ff.

5*Denken wir nur an die kirchentrennende Wirkung der «Rechtfertigungslehre», die
aus Paulus, aber gesamttheologisch mehr an Paulus vorbei entwickelt wurde.

6. Vgl. Anm. 3 sowie: W. Holsten, Christentum und nichtchristliche Religion nach der
Auffassung Luthers (1932) und Marijn de Kroon: Martin Bucer und Johannes Cal-
vin (Gottingen 1991).

7. Martin Bucer, Réformateur strasbourgeois, Strasbourg et I’Europe (1991).

8. W. Maurer, Martin Butzer und die Judenfrage in Hessen, in: Ders., Kirche und Ge-
schichte, Ges. Aufsitze Bd.2 (1970), S. 34.

9. W. Maurer aaO. Anm. 2 S. 439 meint allerdings, dass «der Schwerpunkt seiner
Interessen nicht auf theologischem, sondern auf juristischem Gebiet» gelegen habe.

10. aaO. S. 133-134. Vgl. auch W.P. Eckert in: Monumenta Judaica, Handbuch, Koln
1963 S. 188-191.

11. So auch Stupperich in: TRE Bd. 7 S. 238ff und Gottfried Hammann, Martin Bucer,
Stuttgart 1989, S. 111, von dessen Arbeit ich mich im folgenden massgeblich leiten
liess. Zur antipdpstlichen Polemik bei der Betonung einer «radikalen Pneumatolo-
gie» vgl. Hammann in: EvKo 11/1991 S. 660ff, der auch auf die Gefahren von Bu-
cers Ekklesiologie hinweist.

12. Sieche Anm. 11.

13. Vgl. F.-W. Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden, Bd. 2 (1991)
S. 195, Hammann a.a.0. S. 96.

14. Dazu M. Greschat, Der Ansatz der Theologie Martin Bucers, in: Theol. Literatur-
zeitung Nr. 2/1978 Sp.91. Walter Holsten, Christentum und nichtchristliche Reli-
gion nach der Auffassung Bucers, in: Theologische Studien und Kritiken, 107. Jg.
1936 S. 138.

15. Vg. die Parallele im Koran, wo Abraham als der erste Muslim gesehen wird. Zur
jiid. Kritik an einer «Abrahamitischen Okumene» (aus Gal 3) siche J. Kirchberg
(Anm. 50) S. 72ff.

16. Dazu Holsten aaO. Anm.14, S. 120ff. und Hammann aaO. S.123f.

17. Hammann aaO. S. 111. Holsten aaO. S. 123.

18. Holsten aaO. S. 111.

19. So Ernst-Wilhelm Kohls in: Martin Bucers Deutsche Schrlften Bd. 7 Schriften der
Jahre 1538-1539, Hg. R. Stupperich, S. 336, sowie S. Stern aaO. S. 83 f., die generell
vom Biblizismus der Reformatoren spricht. Dagegen Stupperich in TRE aa0. S.
265.

20. Holsten aaO. S. 111, 123 (weniger als der des «testamentum»). Im iibrigen Joh. Coc-
cejus, Bremen 1603-1669.

21. Zu den Unterschieden gegeniiber Luther vgl. Holsten aaO. S. 234f.

22. Dazu M. Brod aaO. S. 170, sowie die Ergebnisse des wissenschaftlichen Sympo-
siums «Reuchlin und die Juden» in Pforzheim 1991 und dariiber den Bericht in
Nr.46/28 vom 11.7.91 in ALLGEMEINE Jid. Wochenzeitung (Bonn).

23. M. Brod aaO. S. 173.

24. Holsten aaQ. S. 109, 124.

152



25.
26.

2.
28.
29.
30.
al.
32.
33.

34.

35

36.
37.
38.

39.
40.
41.
42,
43.
.aa0. S. 130ff. Siegele-Wenschkewitz aaO. S.15.
45.

46.
47.

48.
49.

50.

Holsten aaO. S. 132 f.

Vgl. dazu Marijn de Kroon, Studien zu Martin Bucers Obrigkeitsverstindnis, G-
tersloh 1984.

Bucers Schliisselbegriff ist «pietas», womit er den Glauben und das daraus resultie-
rende Leben meinte. Vgl. dazu Holsten aaO. S. 115, 124, sowie Greschat aaO. Anm.
14, S. 87 Gesetz und Liebe.

Hammann aaO. S. 122. M. Greschat aaO. Anm. 5, S. 55.

Holsten aaQ. S. 160.

Holsten aaO. S. 105, 181ff. (auch Unterschiede zu Luther).

Hammann aaO. S. 136.

Vgl. dazu die wichtige Arbeit von Max Keller, «Volk Gottes» als Kirchenbegriff,
1970.

Der Rom-Komm. liegt nur lat. vor und ist noch nicht in die «Martini Buceri Opera
Omnees» aufgenommen.

Vgl. dazu Kohls aaO. S. 324.

. Erwihnt im Brief Philipps v. 6.7.1538 an Feige, siche BDS Bd. 7 Anl. 2, bei Kohls

aa0. S. 378.

BDS Bd. 6,2 «Dialogi oder Gesprech», Hg. Walter Delius.

Holsten aaO. S. 185.

BDS Bd. 7, Kohls aaO. S. 347ff. Die Zitate wurden stellenweise der heutigen
Schreibweise und Lesart angepasst. Siehe auch F. Battenberg, Judenordnung der
frithen Neuzeit in Hessen, in: Neunhundert Jahre Geschichte der Juden in Hessen
(Wiesbaden 1983) S.83-122.

BDS 7, Kohls aaO. S. 380ff.

BDS 7, Kohls aaO. S. 383ff.

BDS 7, Kohls aaO. S. 388ff.

BDS 7, Kohls aaO. S.386fT.

BDS 7, Kohls aaO. S. 362ff. Selma Stern aaO. S. 139 «Von den Juden».

Siegele-Wenschkewitz aaO. S. 5,12, auch zum Perspektivenwechsel in der Ge-
schichtsforschung», der auch das jidische Bild von den Christen miteinbezieht, statt
die «Ghettoisierung der jiidischen Gemeinschaft» fortzusetzen.

Kohls aaO. S. 334. Anderer Meinung wohl Siegele-Wenschkewitz aaO. S. 15, sowie
Greschat aaO. Anm. 5, S. 168.

Selma Stern aaO. S. 144ft.

Zit. bei Bienert (Anm. 3) S. 174.

Dazu mein Aufsatz «Juden und Christen — eine Frage von Okumene?» in: Judaica
1991 H.1/2 (Festschrift fir Kurt Hruby) Ferner die kiirzlich erschienene griindliche
katholische Studie von Julie Kirchberg: Theo-logie in der Anrede als Weg zur Ver-
stindigung zwischen Juden und Christen (Insbruck-Wien 1991).

Zit. nach Siegele-Wenschkewitz aaO. S. 15.

153



	Martin Bucer und die Juden : die Frage nach der Einheit der "Kirche"

