Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Antijudische Clichés und antisemitische Stereotypen bei Eugen
Drewermann

Autor: Rubeli, Nico

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antijudische Clichés
und antisemitische Stereotypen
bei Eugen Drewermann

von Nico Rubeli

“Der Gedanke an Gliuck ohne Macht ist unertraglich,
weil es Uberhaupt erst Glick ware”.

M. Horkheimer, T. Adorno

I

Eugen Drewermann ist ein facettenreicher Denker. Es ist schwer, ihn auf
eine Aussage oder einen Nenner zu fixieren. Er stosst gekonnt dort an, wo echte
Probleme sind, und er nimmt sogar fiir seine Meinungen den kirchenpolitisch
und existentiell nicht leichten Preis von Strafmassnahmen in Kauf. Mit Sicherheit
konnen wir uns seinem Versuch, Theologie und Psychologie fruchtbar ins Ge-
sprach zu bringen, positiv nihern, indem wir das immer wieder emphatisch for-
mulierte Ziel der angstfreieren Menschlichkeit und der Metamorphose christli-
cher Zwangssysteme zu echter Selbst- und Néchstenliebe als oberstes Prinzip und
Triebfeder seines Schaffens anerkennen.

Drewermann wehrt sich eindrucksvoll gegen einen eurozentrisch-iiberhebli-
chen Absolutheitsanspruch des Christentums, der u.a. auch zur barbarischen
Ausloschung von Menschen und Kulturen in den «zu missionierenden Kolonien»
gefiihrt hat: «Was die "Christen’ von den "Heiden’ unterscheidet, ist nicht die Ein-
zigartigkeit und Vortrefflichkeit ihrer Anschauungen und Lehren, sondern allen-
falls ithre Lebensform.»! Drewermanns Vorbilder im Gespriach mit fremden Kul-
turen sind Menschenfreunde wie Fray Bernardino de Sahagun und Padre Fran-
cisco Ximenez?. Und Drewermann formuliert im Anschluss an Lessing ein huma-
nes Ethos, wie wir fremden Kulturen begegnen sollten: «Die einzige Art, den eige-
nen Glauben zu verbreiten, dirfte nicht darin bestehen, die Menschen anderer
Kulturen zu entwurzeln, um sie in dem Boden der eigenen Uberzeugungen neu
anzupflanzen, sie miisste darin liegen, einander so menschlich und giitig zu begeg-
nen, dass es wechselseitig all die Bilder und Erfahrungen freisetzt, die in der
menschlichen Psyche angelegt sind.»3

Doch der Weg Eugen Drewermanns zu seinem Ideal hat eine irritierende

* Nico Rubeli, Rheinldnderstr. 4, CH-4056 Basel

98



Schattenseite, die nicht verschwiegen noch beschonigt werden darf: das antijidi-
sche Gedankengut in Drewermanns Publikationen. Wenn ein zentraleuropaischer
Christ nach der Shoah jidische Kultur als «Problem», ja als «Unleben» und
«Uberich-Religion der Angst und Aussenlenkung» beschreibt*, dann hat er nicht
einfach tiberhaupt nichts vom Judentum sowohl der Antike als auch der Gegen-
wart begriffen, sondern er verschreibt sich damit interpretatorisch einer christli-
chen Tradition, deren Jahrhunderte lange barbarische Blutspur wachen Zeitge-
nossen nur allzu bekannt ist. Warum in aller Welt finden wir antisemitische Ste-
reotypen auch bei Drewermann, dem Kritiker, dem Theologen, der Menschen die
Angst nehmen will, der Macht und Herrschaft enttarnen und entmachten will?
Und gerade Eugen Drewermann beschwort (wir lesen Publikationsdaten der
Achtziger und Neunzigerjahre!) gegen besseres Wissen und gegen alle historische
Aufklarung erneut die spezifisch christlich-»klerikale» Negativfolie herauf, die
das antike Judentum als eine vermeintlich zwanghafte, dusserliche und problema-
tische Religion darstellt, aus der sich Paulus und andere «Christen» befreit haben
sollen. Diese schon strukturell antijidischen Denkbewegungen legitimieren und
wecken Legionen derselben antisemitischen Treibkrafte im Christentum, die in
der vorletzten Generation zur Shoah gefiihrt haben; sie geben wieder und wieder
offenen und sich verbergenden Antisemiten Interpretationshilfen, erneut christ-
lich (nun psycho-theologisch) getiincht, Juden und ihre Kultur zu diskriminieren.

Wenn ich diese fatalen Tendenzen bei dem &usserst erfolgreichen und kir-
chenpolitisch mutigen Schriftsteller der christlichen Literatur der Gegenwart be-
obachte, der sich ferner als psychotherapeutisch versiert ausgibt, gilt es scharf zu
analysieren und die neue Welle druckfrischer christlich-antijiidischer Cliches dif-
ferenziert darzulegen.

Wenn christliche Angstfreiheit den Juden wieder real-historisch Angst ein-
Jagt, kommt da nicht gerade die fatale antisemitische Spirale in neue Wirkung,
vor der Max Horkheimer und Theodor Adorno wihrend des Zweiten Weltkriegs
warnten, die Spirale des Antisemitismus’, die Herrschaft verdeckt und barbarisie-
rende Identitdtsfingierung legitimiert>? Vielleicht liefert Drewermann gerade dem
schmerzlich fatalistischen und leider doch dusserst realistischen Satz den Tatbe-
weis: «Der Gedanke an Gliick ohne Macht ist unertraglich, weil es iiberhaupt
erst Gliick ware.»®

II

Im Folgenden werde ich mich insbesondere mit Drewermanns Exegese des
Markusevangeliums beschiftigen. Der Umgang christlicher Theologen mit Tex-
ten, die die Lesenden antijiidisch lenken konnen und die insbesondere eine poin-
tiert antisemitische christliche Wirkungsgeschichte haben, zeigt m.E. am deutlich-
sten, in welcher Weise sich ein Autor Antijudaismus bewusst zu machen versteht
und inwieweit er sich entscheidet, seine Feder den Reigen antijudischer Stereoty-
pen mittanzen zu lassen. Ferner beschaftige ich mich selbst im Rahmen einer neu-
testamentlichen Dissertation intensiv mit dem Markusevangelium.

Eugen Drewermann ist kein primitiver, unreflektierter Antisemit.” Nein. Mit
diesem Vorwurf wiirden wir ihm mit Sicherheit Unrecht tun! Im Gegenteil! Die

99



Tragik an Drewermanns Denken ist m.E., dass er zutiefst und mit Sicherheit sub-
jektiv ehrlich darlegt, dass er unter keinen Umstidnden antisemitisch denken
mochte! Er erklart explizit und inhaltlich konkret am antisemitisch folgenschwer-
sten «Plot» der Evangelien, der Passionsgeschichte, dass er den christlichen Anti-
semitismus zutiefst ablehnen mochte. Im Gegensatz zu vielen christlichen Zeitge-
nossen sicht er ganz scharf, dass es sich in der Beschreibung der Passion Jesu z.B.
nach Markus um ein «antijudaistisches Dokument»® handelt. Mit Hilfe klarer hi-
storisch-kritischer Argumente, die er an dieser Stelle nach allen Regeln der Kunst
einsetzt, kann er seine Kritik des im Evangelium verankerten Antijudaismus ge-
geniiber Rudolf Pesch m.E. plausibel verteidigen. Peschs Auslegung bezichtigt al-
lein exegetische «Fehldeutungen» des Antijudaismus, nicht aber den neutesta-
mentlichen Text?. Drewermann sieht zudem die fatale Verbindung des Evange-
liumstextes mit seiner Wirkungsgeschichte, die insbesondere ursiachlich mit der
Shoah verkniipft ist. Es ist ein hilfreicher Satz, wenn Drewermann iiber die hi-
storische Kritik schreibt: «...ja, die humane Leistung der historischen Kritik be-
steht gerade darin, die gesamte Stindenbock-Theologie der frithen Kirche als ei-
nen gefdhrlichen Antijudaismus zu entlarven und — endlich! — ad acta zu legen.
Ja, es wire nur konsequent gedacht, wenn man am Karfreitag nicht nur das frii-
here Gebet fiir die 'unglaubigen Juden’, sondern die Verlesung der Passionsge-
schichte insgesamt als Zeichen titiger Busse fiir die Verbrechen der Christenheit
an dem jiidischen Volk ersatzlos streichen wiirde.»!° Es ist mir wichtig, positiv
festzustellen, dass Drewermann daran festhilt, die Tendenz des Textes stelle
einen gefahrlichen Antijudaismus dar, den wir so nicht beibehalten konnen.

Methodisch beginnt die Problematik m.E. damit, dass Drewermann
glaubt, die historisch-kritische Ebene sei damit an ihre Grenze gestossen,
nebst dieser Konkursansage konnten keine weiteren relevanten Aussagen auf
dieser Ebene formuliert werden. Daher entfaltet Drewermann an dieser Stelle
die Hypothese, dass damit die eigentliche religiose Bedeutung auf der histori-
schen Ebene verloren sei. Das gedankliche Schema, das diesem Aussagenkom-
plex zugrunde liegt, ist zwar verbreitet, aber m.E. trotzdem falsch. Es beinhal-
tet doch axiomatisch, dass nur in der Differenz, durch ein Absetzen vom Ju-
dentum, christliche Identitit religios legitim und gefiillt sein konne. Gerade
dieses antijiidische axiomatische Gedankengefiige wird mit der nun folgenden
Einfiihrung der typologischen Betrachtung kaschiert, indem das Schopfen aus
diesem strukturell antijidischen Vorurteil in den allgemein seelisch-menschli-
chen Raum transponiert wird, ohne vorher pointiert formuliert zu sein. Pikan-
terweise teilen auch noch die meisten historisch-kritischen Exegeten dieses ei-
gentlich theologische Vorurteil.

m

Drewermann reflektiert also das Problemfeld Antijudaismus und Antisemi-
tismus bewusst!!! Nicht zuletzt die Resultate der historischen Kritik und die kriti-
sche Wahrnehmung der antijiidischen und antisemitischen Wirkungsgeschichte
von antijiidischen Perikopen fithren Drewermann zum Postulat, dass wir die In-
halte des altesten Evangelisten Markus nur noch aufnehmen konnen, wenn wir

100



seine Texte typologisch lesen: «Es ist das Anliegen einer tiefenpsychologischen
Schriftauslegung, gerade von den Engfiihrungen historischer Fragestellungen
wegzukommen und die Ebene zuriickzugewinnen, an der es nicht mehr um
Juden’ und 'Romer’, um die 'Hohenpriester’ und ’Pilatus’, sondern um uns
selber geht. Nicht was geschichtlich war, sondern was von den ewigen Fragen
der Menschheit unter den Bedingungen eines bestimmten geschichtlichen Au-
genblicks sichtbar wird, ist dann die entscheidende Frage. So betrachtet, er-
zahlt die Geschichte von dem Verhor Jesu vor Pilatus gerade nicht, die "Juden’
seien an allem schuld gewesen; sie erzahlt vielmehr von der ewigen Tragodie
der Macht: von ihrer Abhdngigkeit und Ohnmacht, von ihrer Angst und Ge-
genfinalitit, von ihren faulen Kompromissen, von ihren immer neuen un-
schuldigen Opfern.»'? Diesen Weg iiber die historische Kritik hinaus in einen
Ubersetzungsprozess der Textaussagen finde ich sehr erwigenswert. Die Beg-
riffe fiir konkrete Menschen der Geschichte und der Gegenwart, die als Cli-
chés oder Seelenbilder benutzt oder missbraucht wurden und werden, konnten
durch das als vertieften Textinhalt erahnte Abstraktum ersetzt werden.

In Drewermanns Ansatz sehe ich jedoch folgende zwei unakzeptable Ten-
denzen:

Er driickt erstens in dieser methodologischen Reflexion die Hoffnung aus,
dass in dieser psychologischen Deutung die literarischen Gestalten ihre eigent-
liche religiose Bedeutung zuriickgewinnen wiirden'?. Die Pramisse dieses Sat-
zes in diesem Kontext heisst entsprechend seinem theologischen Vorurteil
(vgl. oben unter IT): Wenn wir die historische Kritik in bezug auf den Antiju-
daismus dieses Textes konsequent anwenden und ferner die Inhalte antijudi-
scher und antisemitischer Wirkungsgeschichte extrahieren, féllt die eigentliche
religiose Bedeutung weg. Dabei impliziert Drewermann also, dass die eigentli-
che religiose Bedeutung dieser neutestamentlichen Texte auf der historischen
oder wirkungsgeschichtlichen Ebene mindestens antijiidisch sein muss. Kann
mit dieser exegetischen (!) Pramisse die typologische und psychologische Aus-
legung immer noch nicht-antijiidisch sein?

Zweitens: Mit der ersten Tendenz scheint mir die Tatsache verwandt zu sein,
dass Drewermann seinen Anspruch auf den vielen Buchseiten seiner Exegesen
nicht einlosen will und vielleicht eben auch nicht kann. Zwar bringt er wirk-
lich die «Typen», die nur psychologisch legitim seien, meist in Anfiihrungs-
und Schlusszeichen, wobei m.E. auch dies nicht mehr zulassig ist, weil damit
eine Ubersetzung gar nicht geleistet wird. Er kolportiert aber auch trotz der
guten Vorsitze ungebrochen negative Stereotypen iliber die Juden weiter. Aus-
driicke und Satze dieser Art diirften gemadss seinen eigenen Anspriichen doch
nicht mehr so stehenbleiben. Zwei typische Zitate als Beleg: «Sie (die Schrift-
gelehrten, N.R.) wissen, wie man die Fallen stellen muss, um Jesus einen
Strick zu drehen, oder, richtiger, wie man das Eisen heiss halt, um die Nagel
zu schmieden fiir das Kreuz.»!* Mit dem Schein einer aufgekldarten Gebro-
chenheit formuliert er doch inhaltlich direkt: «Diese Gruppe der Gesetzesleh-
rer, der Schriftgelehrten, der Pharisder’ als Typen, erginzt noch durch den
politischen Ehrgeiz und das Intrigantentum der *Sadduzder’, bildet die ewige
Gegnerschaft jeder freien Meinung, jedes tieferen Gefiihls, jeder menschlichen

101



Regung von Mitleid, Phantasie und Kreativitit.»!> Daraus formt er im nédchsten
Satz die Konfrontation der «Inkarnation der Angst gegen die Inkarnation des
Gottlichen im Menschen»!®. Diese typologischen Aussagen spielen im Gegensatz
zu seiner vorher entfalteten Methode unmissverstindlich und direkt mit ithrem
konkreten Hintergrund!

Statt immer wieder die Einengung der historischen Kritik zu betonen, konn-
ten wir doch gerade hier einmal ithre Befretung hervorheben, nimlich die Be-
freiung der Opfer literarischer Diffamierung; auch im Ubersetzungsprozess einer
erahnten literarischen Tiefenschicht diirfen wir m.E. nicht erneut konkreten Men-
schen iible Eigenschaften andichten, die historisch als unwahr erkannt sind. Die
unverdnderten Sprachmuster verraten, dass Drewermann die Differenz nur sup-
poniert setzt. Um das oben dargestellte Anliegen Drewermanns auch im Vollzug
zu realisieren, miissten konsequenterweise neue Begriffe gesetzt werden.

v

Drewermann weiss also um die Inkongruenz der Aussage des Markus iiber
historische Realitdten mit der eigentlichen historischen Situation. Er glaubt, dass
diese beiden Ebenen unvereinbar seien, solange wir historisch-kritisch auslegen.
Das Abheben auf seine Art der typologisch-psychologischen Exegese hat aber die
Konsequenz, dass die vorher kritisch abgelehnten Tendenzen des Textes, erneut
christlich getiincht, heimtiickisch ihr Unwesen treiben diirfen. Warum? Die Kapi-
tulation Drewermanns, hermeneutisch mit dem Problem der historischen Diffe-
renz, die die Tendenz des Textes nicht mehr in ihrer urspriinglichen Ausrich-
tung zuldsst, nicht fertig werden zu konnen oder zu wollen, bedeutet, dass die
historische Kritik nicht konsequent vollzogen ist. Explizit abgelehnte Aussa-
gerichtungen sind daher konkret doch nicht abgelehnt worden. D.h. Drewer-
mann fingiert methodisch eine Scheinimmunitdt des innerseelischen oder psy-
chologischen Raumes. In dieser Scheinimmunitit kann eine Aufarbeitung anti-
judischer Tendenzen praktisch und sachlich gegen besseres Wissen nicht gelei-
stet werden.

Die tiefenpsychologische Exegese als Methode soll damit in keiner Weise
angegriffen werden, aber Drewermann darf sich auch auf dieser Ebene nicht
der Aufgabe entziehen, die Erkenntnisse der historischen Analyse — die ihm
doch plausibel seien — als Kriterien und Filter von moglichen und unmdogli-
chen «Chiffren» und «Typen» anzuwenden. Das geschieht bei ihm nicht. Des-
halb driicken die von ihm eigentlich abgelehnten antijiidischen Clichés trotz
besserer Einsicht durch.

v

Mit O. Pfister!” beschreibt er die «ganze jiidische Orthodoxie» als der
«angstzwangsneurotischen Gesetzlichkeit»'® verfallen. Die «Opferreligion» be-
schreibt er als eine Religionsform, in welcher «dieser sadistische Grundzug von
Selbsterniedrigung und Demiitigung im Kampf um eine verlorene Liebe (lebt).

102



Nicht der Fortschritt des Religidsen, sondern die eskalierende Perversion des Re-
ligidsen ist darin zu erblicken»!®. Drewermann schopft hier insbesondere aus der
mittelalterlichen Tradition antisemitischer Clichés; ganz klassisch gehért der Vor-
wurf der Perversion jeglichen Opferkultes dazu. Wiederum verrit sich die ge-
dankliche Struktur des Schriftstellers dem aufmerksamen Leser zudem in der
Formulierung: Er prigt auf derselben Seite den Ausdruck «Tragddie des mensch-
lichen Daseins im Getto der Gnadenlosigkeit und der Angst»?°. Er verschriankt
also — klassisch christlich — die Motivik der Gesetzlichkeit mit antijidischen Cli-
chés. Mit den Motiven der Gesetzlichkeit zielt er wahrscheinlich auf die Hierar-
chie der katholischen Kirche und analoge Gesellschaftsapparate, was ja auch
dem Konflikt der Genese dieses Motivsystems seit dem 16. Jhdt. angemessen
ware — wenn die Motive aufgearbeitet wiren. Die antisemitischen Motive hat er
wahrscheinlich daher nicht aufgearbeitet, weil er weder die jlidischen Quellen aus
eigenem Studium zu kennen scheint, wie nicht zuletzt seine Anmerkungen verra-
ten, noch vermutlich die judische Religiositit je personlich in konstruktivem Mit-
erleben geistig und geistlich zu erfahren wagte. Dass er das Judentum kaum aus
einer Gleichzeitigkeit miterlebt, zeigt auch die Priferenz des Ausdruckes «Spitju-
dentumy fiir das friihe rabbinische Judentum.

Noch drgerlicher sind die antisemitischen Vorwiirfe, die mit der Schwierig-
keit zu tun haben, die Ambivalenz der Zirkulation eines aufgekldrten biirgerli-
chen Gesellschaftssystems soziologisch und interpretativ einzuordnen?!. Dazu ge-
horen klassisch der «Geldjude» oder die «jiidische Weltverschworung». Bei Dre-
wermann finden wir hier nicht konkret diese Stereotypen, aber das Phidnomen er-
scheint in einer Scheinabstraktion, die sich schon inhaltlich, aber auch im eigent-
lich unmotivierten Anfiigen der «Typen der Pharisder und Sadduzier» als antise-
mitisch entpuppt, wo er doch, wenn es ihm mit seinen Anspriichen ernst wire,
doch besser korrupte Pépste, biirokratische Machtapparate in Europa oder
«menschlich verdorrte» Denker einsetzen wiirde: «Jeder Kontakt mit dem wirkli-
chen Leben bedroht die Sicherheit ihrer (Es geht um den Gesetzes- und Amits-
menschen, N.R.) erfahrungsfremden Abstraktionen, jede Argumentation mit
dem sichtbaren Leid von Menschen erscheint ihnen als unterhalb des Niveaus ih-
rer Begriffe, ja bereits als Verdachtsfall von Subversion und Insubordination.
Wenn sie lernen, lernen sie auswendig (Was enthiillt diese Bemerkung? N.R.), ihr
Aufmerken gilt dem Vermerken, ihre Weise des Zuhorens ist das Abhoéren.»
Dann geht er auf die «Typen der Pharisder und Sadduzder» ein — ich habe es
schon oben zitiert — und er fiigt dieses fiir immer so verriickt missbrauchte Ad-
verb «ewig» ein, welches auch als Adjektiv die verworrene Vernetzung der Di-
mensionen antisemitischer Floskeln und Gedanken symbolisiert.

Wenn Drewermann das Schabbat-Bild von Marc Chagall betrachtet, da
kann er nicht das wunderschéne, teils auch symbolistisch benutzte Farbenspiel
Chagalls geniessen, z.B. in den Beziigen der Griintone beim kranken Médchen in
Assoziation mit dem griinen Christusfenster von Chagall in Ziirich, oder die gel-
ben Tone, die in Ziirich, aber auch in den Glasfenstern in Jerusalem im Zusam-
menhang mit Zionshoffnungen (David) und Erlésungsbildern (Neues Jerusalem,
Neuer Tempel) erscheinen und daher auch am Schabbat die Stimmung antizipier-
ter Erlosung in die erfiillte gliickliche Schabbatruhe hineintragen??. Nein. Fiir

103



Drewermann ist Schabbat an sich nur Zwang, Angst und dussere Gesetzlichkeit.
Wabhrscheinlich hat er noch nie in einer orthodoxen jiidischen Familie die erfiillte
gliicklich, sich zugleich auf vollstindige Erlésung sehnende Schabbatruhe und
Schabbatfestlichkeit erleben diirfen, wenn er so infam den Glanz des jidischen
Sabbats missinterpretiert. Und damit nicht genug. Geleitet vom Titel des Bildes
und den Assoziationen, die sich Drewermann dabei eroffnen, interpretiert er das
Bild Chagalls in Ubereinstimmung mit mittelalterlichen magischen antisemiti-
schen Stereotypen — die den Juden das Leben unter Christen seit alters zum Alb-
traum werden liess?*. Eigentlich im Sinne des antisemitischen mittelalterlichen
Volksglaubens ddmonisiert** Drewermann das Judentum in einer Meta-
phorik, die an Klarheit nichts zu wiinschen tbrig ldsst — verdffentlicht im
Jahre 1987: «Marc Chagall hat in einem seiner beriihmtesten Bilder einmal
den"Sabbat (Koln, Wallraf-Richartz-Museum) gemalt, dargestellt als einen
grunen-schwarzen Nebel, der mit dem Gift der Langeweile und einer bleiernen
Schwere der Glieder in die kleine Stube einer jiidischen Familie fallt und alles
zum Erstarren bringt, so als stiinde die Zeit still und als wiirde den Menschen
von einer Horde unsichtbarer Vampire alles Blut aus den Adern gesaugt.»?®
«Chagall beschreibt nur, ohne Vorwurf; aber zeugt das erschlaffte Hingegos-
sensein seiner Gestalten, das iiberalterte, in sich verkriimmte Greisentum seiner
Person nicht quélend genau von der Gefangenschaft einer Religion der Angst
und der Ausserlichkeit, der Geistlosigkeit und der inneren Leere, der verfeier-
lichten Regeln und der regelrechten Auszehrung der Seele? Immer wieder,
wenn man die Bibel liest, gewinnt man den Eindruck, als wiren all die Beses-
senen, Verkruppelten, Unreinen, oder wie hier: der Mann mit der verdorrten
Hand, nicht einfach zufillig Kranke, sondern als seien sie die recht eigentli-
chen Symptomtrager und Opfer einer an sich selbst erkrankten, pathologisch
gewordenen Form von Religiositit.»*° Drewermanns exegetische Schriftsteller-
ei vermag in die mittelalterlich-magische Ddmonisierung des Judentums ge-
konnt verzerrte Bilder des Judentums einzuzeichnen, die mich nicht im gering-
sten an Chagall sondern eher an antisemitische Karikaturen des Mittelalters,
der Aufklarung und Propagandafilme tiber das Judentum im Umfeld Hitlers
erinnern. In der vampiristischen Blutsaugermotivik klingt m.E. unweigerlich
die antisemitische Ritualmordtradition an?’. Drewermann nimmt zudem die
typische Pathologisierung auf, eine Interpretationslinie, die z.B. iiber das-alte
Motiv der satanischen jiidischen Wasser- und Luftvergifter?®, in post-aufkla-
rerische antisemitische Diffamierungen des Judentums als dekadent krankhaft
und krank machend miindet.

Spatestens an dieser Stelle konnen wir zusammenfassend und verallge-
meinernd festhalten: Drewermann nimmt nicht lediglich antijiidische Denk-
strukturen auf, er kann mit vollen Hinden aus mittelalterlichen, aufklireri-
schen und post-aufklirerischen Karikaturen des Judentums schopfen, die un-
bestrittenermassen in der Nazi-Propaganda ihr wirkungsgeschichtliches Kli-
max erreichten. Drewermanns Texte lenken die Lesenden dahin, erneut diesen
Antisemitismus salonfihig zu machen — und Drewermann darf dies alles mit
Erfolg in Olten im Walter-Verlag publizieren!

Wen erstaunt es noch, dass Drewermann auch positiv mit dem alten Got-

104



tesmordmotiv2® spielen kann? Er findet es z.B. angebracht, die Schriftgelehrten
als Rudel Hyédnen zu bezeichnen, die den Weg Jesu umlauern, und auf ihre Weise
siegreich werden — der Weg fiihrt gemédss Drewermann «unweigerlich» nach Gol-
gotha3?.

V1

M.E. diirfte der Weg Drewermanns in die typologische Auslegung nur dann
begangen werden, wenn konsequent nur noch Tétertypen, Tatertraditionen und
Tatereigenschaften zu recht entlarvt und angeprangert werden. Dazu gehort, dass
die romische Besatzungsmacht und nur sie Jesus umgebracht hat. Wenn wir auch
die ausserneutestamentlichen Zeugnisse in historischer Redlichkeit lesen, so ent-
puppen sich alle Beschuldigungen der Juden oder «gewisser» jldischer Parteien
als Projektionen3!. Und vor allem: Jedes Wiederholen einer Chiffre, die im an-
tijidischen und antisemitischen Agieren auf dem Weg zur Vernichtung der
Millionen Juden benutzt worden ist, legitimiert den Wahnsinn Hitlers, wie ihn
die Mehrheit Europas im tétlichen Unterstiitzen oder approbierenden Schwei-
gen geteilt hatte.

Ruth Elias, eine der wenigen, die Theresienstadt und Auschwitz tiberlebt
haben, schreibt aus der Zeit, als sie noch die Epoche des Untertauchens «ge-
niessen» konnte, iiber ein Geprach mit ihrem Freund Willi, der gerade erfolg-
reich aus einem Zwischenlager (Nisko) fliichten konnte und die ersten Erfah-
rungen mit der neuen — bis heute noch teilweise bestrittenen — brutal und un-
verstehbar konsequenten Qualitdt dieser Judenverfolgung gemacht hatte:
«Wenn Willi von Nisko erzihlte, war sein Blick diister, seine Stimme traurig,
und wir, welche zwar untergetaucht, doch andererseits normal lebten, konn-
ten uns all das nicht vorstellen und konnten auch Willi nicht verstehen. Wir
fragten ihn stindig: "Warum? Weshalb? Was haben wir Schlechtes angestellt?
Unser grosses Vergehen war nur, dass wir Juden waren.»*? In der Beschrei-
bung der ersten Sammelstelle nach ihrer und ihrer ganzen Familie Verhaftung
erinnert sie sich: «Was aber am Unertraglichsten war, das war das Weinen der
Kinder. Was konnten diese kleinen, unschuldigen Geschopfe dafiir, dass sie
als Juden geboren waren? Noch gestern schliefen sie in ihren Bettchen ...»*3
Es war vor noch nicht so langer Zeit also ein Verbrechen, ein Typus der Juden
zu sein, die Jiidin und der Jude waren typologisch — sei es sozial, literarisch, wis-
senschaftlich, pddagogisch, polemisch oder theologisch — zum Ungeziefer abge-
stempelt und als solches verfolgt worden. Das Wissen darum schliesst jedes nega-
tive Cliché in bezug auf Juden gerade auch typologisch aus, nicht nur weil es
nicht wahr ist, sondern weil das Leben von tiber sechs Millionen von Menschen
auch damit vernichtet worden ist.

VII

In den Fragen der Aktualisierung in unserem Kontext pflegt Drewermann
folgende Begriffe zu verkniipfen: «Wer das Neue Testament "historisch’ liest statt
typologisch, dusserlich statt innerlich, soziologisch statt psychologisch, kommt

105



nicht umhin, Theologie als Ideologie zu betreiben. Alles dussere Verstindnis des
Religiosen ist und macht gewalttitig.»** Denselben Gedanken formuliert er im
zweiten Teil, aber diesmal in einem schon methodisch abgriindig verirrten Be-
grindungszusammenhang: «Jede historische Betrachtung des Religiosen endet
auf Grund der Ausserlichkeit ihrer Fragestellung notwendig in Ideologie und Ge-
walt, und nichts verrét deutlicher die Gefahr einer Glaubenseinstellung, die sich
an den Daten der Geschichte statt an den Erfahrungen des Herzens festzumachen
sucht, als die erschreckende Tatsache, dass das Christentum selbst mit seiner ein-
seitigen Betonung der "historischen’ Begriindung der 'Heilstatsachen” wider besse-
res Wollen die ideologische Grundlage fiir die Unheilsgeschichte des abendlandi-
schen Antisemitismus in mehr als anderthalb Jahrtausenden geliefert hat.»35 Sei-
ne Konsequenz ist wieder das exegetische Angebot einer typologisch-psychologi-
schen Betrachtung des Textes: «Es geht nicht um Israel als um eine Religions-
form der Geschichte, es geht um ’Israel’ als um die Chiffre einer Grundhaltung
der Existenz, die stets so widerspriichlich ist, wie Markus sie in dem Konflikt
zwischen Jesus und den Menschen seiner Zeit darstellt.»3

Dass eine «weltanschauliche Konzeption, in der Ideen der Erreichung po-
litischer und wirtschaftlicher Ziele dienen»?”, wie wir doch den Begriff «Ideo-
logie» allgemein fiillen, nicht einfach notwendigerweise Gewalt bedeuten
muss, scheint mir eigentlich auf der Hand zu liegen; es gibt auch menschliche
Ideologien, die in tatiger Liebe enden. Nebst all den schon beschriebenen Me-
chanismen versucht Drewermann also eine Ebene unseres Erkennens an sich,
namlich die historische, mit Aussagequalititen zu verbinden, die er mit «dus-
serlich» betitelt. In der Fussnote konkretisiert er diesen Mechanismus, der von
der historischen Betrachtung zur Gewalt fiihre, weil man eben mit «Juden»
das historische Volk gemeint habe, statt das, was wir als Menschen seien.
Auch hier lasst er die eigentliche historische Kritik nicht greifen, er verdringt
das eigentliche Problem wieder, indem die Essenz der Aussage nur uns be-
trifft. Die Juden sind gar nicht mehr mit «Jude» gemeint. Damit hat er sich
ganz konsequent im Netz von Fluchtversuchen verstrickt, weil er das Problem
nie richtig angepackt hat. Nun ist die historische Betrachtung selbst ursachlich
mit der Shoah verbunden, eine Aussage, die schon logisch ganz verirrt ist.

Wenn Markus antijiidisch interpretiert, zielt er natiirlich theologisch und
menschlich gegen den Mainstream des Judentums, der ihm eben ein Problem
war38, Nun, wir miissen dies und die bis ins Verbrecherische sich steigernde
Wirkungsgeschichte ernsthaft behandeln, d.h. wir mussen diese Interpreta-
tionsschemata dahin modifizieren, dass die Juden in ihrem religiosen Wert
und mit ihren heilsgeschichtlichen Privilegien Platz haben, so dass das Evan-
gelium zum Leben, worum es auch Markus doch im Wesentlichen ging, nicht-
antijudisch und auch nicht-antisemitisch wahrgenommen werden kann. Dies
fordert hermeneutisch sehr viel ernsthafte Arbeit, die auf jeder Ebene auf uns
wartet, aber es gibt keine schuldige Ebene oder Fragestellung an sich, sondern
falsche Aussagen und Antworten. Die falschen Antworten gilt es zu bekdmpfen!
Die einzige Moglichkeit zur Erarbeitung von Kriterien, damit wir zu einer sinn-
vollen Aktualisierung des Evangeliums kommen, ohne also erneut den Antiju-
daismen zu verfallen, scheint mir die konsequent historische Kritik auf

106



allen Denk- und Interpreationsebenen. Die Hoffnung, dass gerade dabei die ei-
gentlich religiose Bedeutung der Texte — vielleicht sogar unserer christlichen Iden-
titdt tiberhaupt — gewonnen wird (Drewermann fiirchtet ja bekanntlich das Ge-
genteil), scheinen mir diejenigen christlichen Denker genug begriindet zu haben,
von welchen ich solche konsequenten Ansitze auf dem Weg in eine lebendige Zu-
kunft gelernt habe3°. Ja. Wir miissen bei einer Abkehr vom christlichen Antiju-
daismus und allen antisemitischen Clichés das Risiko eingehen, echte Erschiitte-
rungen von Umkehr zu erleben. Damit wire aber Aktualisierung neutestamentli-
cher Texte doch gerade eine existentielle Herausforderung anstelle einer selbstge-
rechten Neulegitimierung «ewig» christlicher Uberichs*©.

Vil

Ich glaube, das Hauptproblem von Eugen Drewermann ist, dass er fingiert,
es ware legitim, ja heilsam, interpretativ und psychologisch die eigene historische
Situation zu transzendieren oder zu iberspringen. Damit verleugnet er die Ge-
schichte der Symbole und der Hoffnungen, die sich in der Zeit entwickeln und
verdndern. Er tut so, als ob zutiefst in uns drin etwas «ewig» Humanes bliebe.
Damit kann er zwar vielen von uns Erleichterung erschaffen, die an der zuneh-
mend brutalen und zerstorerischen Realitiat der gegenwértigen Gesellschaft und
der gegenwiirtigen kirchlichen Situation leiden. Dass sich aber unsere Psyche, un-
sere Traumwelt und unsere Visionen verdndern durch die Errungenschaften und
Traumata der Geschichte, durch Entwicklungen und Schuld der Kultur, das
diirfte doch gerade ein Psychologe nicht wegdiskutieren*!. Drewermann versucht
m.E. durch die Hoffnung auf einen zutiefst menschlichen ewigen Kern unserer
Seelen, Asymmetrien wegzudiskutieren. Dabei 6ffnet er Ttiir und Tor fiir antijidi-
sche Verirrungen und benebelnde Verkldrungen in bezug auf die Probleme spezi-
fisch christlicher und abendlindischer Kultur. Ein Opfer des Krieges wird mit Si-
cherheit anders denken als ein Téter. Die seelischen Verletzungen der Opfer und
die Angsttriume von Kindern von Opfern sind unvergleichlich anders als die
Schuldprobleme der Téter und die seelischen Verletzungen der Kinder der Téter.
Die Singularitit meiner geschichtlichen Situation und der Geschichte meiner Kul-
tur muss ich in der gegebenen Differenz, d.h. im redlichen Diskurs mit andersarti-
gen Situationen immer offen und historisch wahrhaftig behalten, um nicht ethisch
und menschlich verletzend zu werden. Modernes Denken sollte sich m.E. tiber
unterschiedliche Entwicklungen und deren Inkompatibilitat klar werden, auch
wenn ich in Zentraleuropa als Christ leide, wenn ich sehe, wie barbarisch eigent-
lich der Mainstream des Christentums sich in der Kirchengeschichte tummelte,
wie wenige Menschenfreunde einer Dimension des Franz von Assisi es gab. Die
Flucht aber aus der schmerzlichen Realitéit in die Utopie des ewig Menschlichen
birgt gefahrliche Fallen des Inhumanen, z.B. eben die Fallen antisemitischer
Denkfiguren. Den Preis der schmerzlichen Differenz von ersehnter Utopie und
unerloster und schuldbeladener Realitdt bezahlen auch ber Drewermann wieder
die Opfer literarischer Diffamierung par excellence, die Juden (Gehort wohl auch
dies zum Kern ewig christlicher psychischer Erfahrung?), wie es m.E. Horkheimer

107



und Adorno plausibel ausdriicken: «Den Juden, ..., als Herrscher verhohnt, schla-
gen sie ans Kreuz, endlos das Opfer wiederholend, an dessen Kraft sie nicht
glauben konnen.»*2

Antisemitismus ist im Kern immer einerseits verdeckte Herrschaft mit der
dazugehorigen Angst vor Ohnmachtserfahrungen und andererseits unredliche
Identititsfingierung. Ich glaube, an diesen zwei Wunden menschlicher Existenz
misste Drewermann, wie wir thm als Autor in seiner Literatur begegnen, wahr-
haftiger arbeiten, um vielleicht doch noch die Fesseln und Waffen antijiidischer
Befriedigung von sich zu werfen.

IX

Dass auch Eugen Drewermann leider nicht lediglich theoretisch und exege-
tisch antijiidischen und antisemitischen Denkstrukturen «zum Opfer» fallt, zeigt
sein Versuch, vom 13. 1. 1991 an mit direkten und emotionell geladenen Aufru-
fen auf den — von Deutschlands Wirtschaft und Politik schon seit Jahren mitor-
ganisierten — Golfkrieg mit dem Impetus eines ethischen Kritikers zu reagieren.
Dabei wird er in einer peinlichen Art dilettantisch und ethisch unmdéglich. Der
Zweck des Weltfriedens, den wir m.E. alle ohne Einschrinkung mit Phantasie
und politischem Engagement fordern sollen, darf doch — gerade weil es um Frie-
den und nicht um Gewalt geht — nicht das Mittel des politischen Antisemitismus
heiligen!

In vollem moralischem Uberheblichkeitsgefiihl seines «mutigen» «Nein —
zum Krieg»*?® scheut er sich nicht mehr, sich endlich auf der richtigen Seite wih-
nend, Verbrechen gegen Verbrechen aufzuwiegen. Natiirlich ist fiir Drewermann
«Israel im Hintergrund» der todlichen Drohungen der Golfkriegsparteien**. Er
vergleicht ohne Differenzierung in seinem ethischen Diskurs die Eroberung und
Annektion Kuwaits mit der Besetzung der « Westbank und Gaza» durch Israel*>.
Aber Drewermann bedenkt in seinem Solidaritéitseinteilen zwischen Gut und Bos
nicht, dass zumindest in den Augen der ganz real bedrohten Israelis der «Nicht-
Krieg» — in diesem tibrigens schon lange militarisch grausam gefiihrten Konflikt
— Solidaritdt mit der Bedrohung Israels durch die — u.a. deutschen Giftgasfabri-
kate bei Saddam Hussein dargestellt hatte.

Drewermann meint, wir wiirden mit Saddam schon fertig. Ich zweifle daran,
ob Kerzen auf gepflegten Marktplitzen und hinter gemiitlichen Fenstern oder
scharfe Reden von Friedensbewegten in Europa den Argumenten fliegender
Scudraketen standgehalten hitten*®. Aber das Risiko, getroffen zu werden, ist ja
in Europa durchaus auszuhalten. Uber den Preis Israels kann Drewermann of-
fenbar ohne mit der Wimper zu zucken diskutieren.*” Liessen sich die Existenz-
angste israelischer Blrgerinnen und Biirger vor den Scudraketen und vor deren
todlichen Inhalt wohl in psychotherapeutischem Angstabbau entkriften?

Diese ethische Irrfahrt in den erniedrigendsten und peinlichsten Schablonen
meint doch, dass die zentraleuropaische Kultur*®, die die grosste Barbarei seit
Menschengedenken fiir sich verbuchen darf, den «ehemaligen Opfern»*® Morali-
tit anzuempfehlen hitte, in einem politischen Desaster, in welchem Israel als

108



Gipfel allen Zynismus’ wieder politisch und ethisch seine Opferrolle von aussen
aufoktroyiert erhalten sollte. Ist es vielleicht ein Problem und eine Frustration fiir
das Weltbild Drewermanns, dass die Israelis und die Juden der Diaspora sich
eben nicht in der christlich definierten Opferrolle wiederfinden wollen?! «Ich spre-
che hier als christlicher Theologe»*°, schreibt der «Ich-starke» Christ, um erneut
judische Angste mit Fiissen zu trampeln. Drewermanns Verstindnis geht soweit,
dass er die Bedrohung Saddams fiir Israel legitimieren kann®!. Im «grossartigen»
«mea culpa» der ehemaligen Kolonistenkultur Europas versucht er, den «ehema-
ligen Opfern»*2 unserer Kultur — die in ihrer Autonomie (zur Emporung Drewer-
manns) auch politisch erfolgreich diese Rolle abzulehnen vermogen — nahezule-
gen, sich der erneut zu einem grossen Teil von Europa geschaffenen existentiellen
Bedrohung auszusetzen.

Natiirlich treffen wir auch auf die typische rhetorische Argumentation des
politischen Antisemitismus, das Zitieren jidischer Autorititen, insofern sie Israel
kritisieren (Wie unmenschlich wire ein Volk, das keine Selbstkritik kennen wiir-
de!): «Es war Ben Gurion, der gesagt hat, der Zionismus ist widerlegt durch die
Trane eines einzigen arabischen Kindes.»*3 Und er — der deutsche Theologe —
wiederholt diesen Gedanken jidischer Selbstkritik «eins zu eins» und erachtet
sein Denken als ethisch.

Drewermann scheut sich auch nicht, in diesem Diskurs tiber den Golfkrieg
das Vernichtungslager Treblinka in seine Argumentation aufzunehmen, als Bei-
spiel, wo Hass und eine «Kriegserklarung» gerechtfertigt seien. Mit diesem Ge-
danken verliert sich das Denken Drewermanns unrettbar im antisemitischen
Sumpf europdischen Denkens! Ein deutscher christlicher Theologe, der mit Tre-
blinka funktionalisierend — in volliger Missachtung dessen, was ein Vernichtungs-
lager konkret wirklich war, und in moralisierendem Ermahnen — «ehemalige Op-
fer»34 positiv an ihre ehemalige Rolle zu binden versucht — das ist so unbe-
schreiblich falsch und gegeniiber allen Jiidinnen und Juden so peinlich und primi-
tiv verletzend...

Antijudaismus oder Antisemitismus methodisch und interpretatorisch mitzu-
kolportieren, birgt eben doch die nicht zu unterschitzende Gefahr, Fratzen eige-
ner antisemitischer Strukturen plotzlich zu externalisieren und in massivem real-
politischen Agieren den Juden berechtigte Angst vor dem notorischen Antisemi-
tismus insbesondere der europdischen Christenheit einzujagen.

ANMERKUNGEN

1. E. Drewermann, Milomaki oder vom Geist der Musik, Olten, Freiburg i. B. 1991,
13.

2. Vgl. E. Drewermann, Milomaki 12f.

3. E. Drewermann, Milomaki 13.

4. «Fir Paulus bedeutet der (epileptische) Zusammenbruch die entscheidende Lisung

109



(=38

12,

13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.

eines Problems, das ihn im Umgang mit dem jidischen Gesetz bis an die Grenze der
Ausweglosigkeit getrieben hatte, die Erscheinung Jesu bedeutete fiir ihn das Ende eines
Unlebens unter der Zuchtrute dusserer Gesetzlichkeit, das Ende einer Uberich-Religion
der Angst und der Aussenlenkung; fiir ihn war das Prinzip der Gnade eines vorbehalt-
losen Seindiirfens, wie er es mit der Person des gekreuzigten Christus verband, der
Beginn eines eigenen Daseins.» Eugen Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines
Ideals, Olten, Freiburg i.B. (1989) 71990, 59. Und: «In Wahrheit galt das Lebens-
werk des heiligen Paulus jedoch gerade nicht der Erzeugung masochistischer Siinde-
néngste, sondern diente der Befreiung von der Todespraxis des Gesetzes», a.a.O. 60.
Vgl. die gleiche «theologische» Gedankenstruktur z.B. in: Tiefenpsychologie und
Exegese 11, Olten 1985, 353f. Oder in der Exegese: «’Muss man am Sabbat (im Na-
men Gottes) Gutes tun oder Boses? So absurd diese Frage auch klingen mag — an
ihr entscheidet sich das ganze Leben Jesu.» E. Drewermann, Das Markusevange-
lium, Erster Teil, Olten 1987, 280.

. Vgl. M. Horkheimer, T. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Philosophische Frag-

mente, 1944, Neupublikation: Frankfurt a. M. (1969) 1991, Elemente des Antisemi-
tismus, 177-217.

. M. Horkheimer, T. Adorno, a.a.0., 181.
. Ich bin zudem tiberzeugt, dass wir antisemitische Charakteristika, die wir beobach-

ten, nur als vielgestaltige und verschiedenartige Phinomene, insbesondere als ge-
fahrliche soziale Tendenzen, addquat beschreiben konnen. Ich méchte auch darauf
aufmerksam machen, dass wir die Menschen, die sich antisemitisch dussern, in ihren
grossen Differenzen unterscheiden sollen, um vor allem ethisch nicht unfair zu wer-
den. Auch psychoanalytische Betrachtungen betonen, dass sich antisemitische
Strukturen nicht auf eine Erkldrung oder ein Modell allein zuriickfiihren lassen.
«Der Prototyp, den man als Analytiker analysieren konnte, existiert nicht. So blei-
ben einzelne Aspekte». E. Brainin, Psychoanalyse des Antisemitismus nach 1945, in:
Antisemitismus nach dem Holocaust, A. Silbermann und J. H. Schoeps (ed.), KoIn
1986, 105-113/9, Zitat 105.

. Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, Olten 1988, 563.

N.b.: Dieser Ausdruck verrit allerdings einiges: «judaistisch» bedeutet nach Duden
5 «die Judaistik betreffend» (Wissenschaftlicher Rat der Dudenredaktion (Hrsg.),
Duden, Fremdworterbuch, Mannheim, Wien, Zirich #1982, 370). Weshalb benutzt
Drewermann in diesem Kontext nicht den angemesseneren Ausdruck «antijiidisch»?

. R. Pesch, Das Markusevangelium, 2. Band, Freiburg, Basel, Wien 31984, 421.
10.
11.

Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 564.

Z.B. ausfiihrlich im Abschnitt Mk 15,1-15: Pilatus oder: Das Konigtum Gottes, E.
Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 560ff."

A.a.0O., 564. Dieselbe Methodik entfaltet er auch in E. Drewermann, Das Markuse-
vangelium, Erster Teil, Olten 1987, 56-59.

Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, ebd.

A.a.0. 43.

A.a.0. 59.

Ebd.

O. Pfister, Das Christentum und die Angst, Ziirich 1944, Frankfurt a.M. 1985, 180.
Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 17.

A.a.0. 18

Ebd.

Vgl. zu diesem Phinomen des Antismitismus insbesondere: D. Claussen, Grenzen
der Aufkldarung. Zur gesellschaftlichen Geschichte des modernen Antisemitismus’,
Frankfurt a.M. 1987, 39ff. Dazu gehort auch eine gewisse verschleiernde Instrumen-

110



22.
23,

24.

25.
26.
27.
28.

29.

30.
31.

32.

33.
34.
35.
36.
37
38.

talisierung, indem dabei oft — insbesondere auch im Kampf gegen eine Entindividua-
lisierung — im manipulativen Abgrenzen die Juden nicht isoliert angegriffen werden,
sondern im Zusammenhang mit anderen bedrohlichen Subjekten. Vgl. ebd.

Vgl. E. Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 281f.

Vgl. z.B. zur Illustration die zahlreichen Beispiele in: G. Stemberger, Die Juden. Ein
historisches Lesebuch, Beck’sche Reihe 410, Miinchen 1990, 143ff.

Vgl. dazu die These von Poliakov in: L. Poliakov, Artikel «Anti-Semitism». The
Middle Ages, Encyclopaedia Judaica, Jerusalem o.J., Band 3, 107.

E. Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 281.

A.a.0. 282.

Vgl. Anm. 23.

Das Giftmotiv wurzelt natiirlich im Antisemitismus der Pestzeiten, vgl. z.B. L. Po-
liakov, Du Christ aux Juifs de Cour, Paris 11955, 126ff. M.E. ist es kein Zufall, dass
gerade auch im oben zitierten, die Juden ddmonisierenden und pathologisierenden
Text Drewermanns die Metapher «Gift der Langeweile» erscheint.

Am virulentesten wurde dieses antisemitische Motiv in der Kreuzzugzeit (Ende 11.
Jhdt. ff.) vgl. z.B. L. Poliakov, Artikel «Anti-Semitism». The Middle Ages, Encyclo-
paedia Judaica, Jerusalem o.J., Band 3, 101.

Vgl. E. Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 15f.

Die neutestamentlichen Zeugnisse sind — historisch analysiert — Tendenzschriften
aus spiterer Zeit, die auch neue Konflikte in den Stoff der miindlichen Uberliefe-
rung eintragen. Dagegen erwidhnt gerade der pointiert antisemitische und rom-
freundliche Schriftsteller Tacitus die Juden in bezug auf die Todesstrafe Jesu nicht
auf der Seite der Richtenden, sondern handelt den Fall Jesu in romisch-juristischen
termini technici des entwickelten rom. Rechtes als reinen Vollzug durch die Staats-
gewalt ab. Vgl. Tac.ann. 15, 44 Damit negiere ich nicht, dass es unter der romischen
Herrschaft auch jiidische Kollaboration gegeben habe. Aber m.E. ist historisch gera-
de bei Kollaborateuren kein Interesse an der Ermordung Jesu begriindbar!

Ruth Elias, Die Hoffnung erhielt mich am Leben. Mein Weg von Theresienstadt
und Auschwitz nach Israel, Miinchen, Ziirich 21988, 68f.

A.a.O., 80.

Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 57.

Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 195.

Ebd.

Duden, a.a.0., 327.

Die antijiidische Tendenz des Markus wiirde ich kurz folgendermassen skizzieren:
Nach 70 n. Chr. ist der Tempel zerstort. Die nicht esoterischen Juden und Jiidinnen
bezeugen gerade in ihrer zukiinftigen Hoffnung auf ein messianisches Friedensreich
und die Herrschaft realisierter Gerechtigkeit die leidvolle Unerlostheit der Welt. Sie
lehnen folglich messianisch-apokalyptische «Schwarmer», wie z.B. die Jesusanhéin-
gerinnen und -anhédnger, ab, inbesondere weil sie in der Okkupationszeit durch die
Romer keine geringe Gefihrdung der jiidischen Gesellschaft darstellten. Es war
nicht leicht, die Kontrafaktizitdt des frithchristlichen Glaubens (z.B. von Markus)
theologisch plausibel zu erhalten. Natiirlich zielt eine aus diesem Interpretationsdi-
lemma entstehende, sich dem Judentum entfremdende und daher sich in zunehmen-
dem Masse antijidisch artikulierende Theologie gegen den Mainstream der Juden.
Tragischerweise stellt das Gottesvolk Israel sehr bald in seiner blossen Existenz fiir
die sich aus dem Judentum entwickelnde Kirche scheinbar die Selbstlegitimation
messianischer Juden und «Gottesfiirchtigen» in Frage. Eine historische uniiber-
springbare Hiirde war zudem, dass die frithchristlichen Gemeinden bald hellenisiert
und vom Judentum soziologisch abgespalten waren, weshalb eine innerjiidische

111



39,

40.

41.

42.
43.

44,
45.
46.

47,
48.

(nicht antijiidische) Reinterpretation des historischen Scheiterns der Messiasidee
nicht mehr geleistet werden konnte.

Vgl. z.B. R. Rendtorff und E. Stegemann (ed.), Auschwitz — Krise der christlichen
Theologie, Miinchen 1980; P. von der Osten-Sacken, Grundziige einer Theologie im
christlich-jiidischen Gespriach, Miinchen 1982; E. Blum, Ch. Macholz und E. Stege-
mann (ed.), Die Hebréische Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte, Festschrift R.
Rendtorff, Neukirchen-Vluyn 1990 oder die innerchristliche schonungslose und da-
her dusserst konstruktive Antisemitismuskritik von E. W. Stegemann, Die christli-
chen Wurzeln des Judenhasses. «Der Antisemitismus ist, kurz gesagt, die Angst,
Mensch zu sein» (Jean Paul Sartre), Wege zum Menschen, Jg. 42, Heft 8, Gottingen
1990, 483-496. Die kirchenpolitischen Realititen fliessen leider in bedeutend zdheren
Bahnen, aber schon Wesentliches hat sich in der Beziehung der Kirche zur Synagoge
und zu Israel geidndert, vgl. dazu die Quellensammlung: R. Rendtorff und H. Henrix
(ed.), Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von 1945 — 1985, Paderborn,
Miinchen 21989 oder R. Neudecker SJ, Die vielen Gesichter des einen Gottes. Chri-
sten und Juden im Gesprich. Okumenische Existenz heute, Band 6, Miinchen 1989.
Ich-mdchte mit diesem Satz keineswegs eine psychologische Theorie des Antisemitis-
mus wagen. Ich erwidere mit diesem Satz lediglich literarisch ironisierend die liber-
ich-Theorien Drewermanns, um mit einem Gedanken der psychoanalytischen Auf-
arbeitung antisemitischer Aspekte von E. Brainin die theologische und historische
Kritikabwehr Drewermanns als psycho-theologisch nicht unbedingt notwendig zu
entlarven. Daher spiegle ich diesen Gedanken tiber mogliche psychische Quellen an-
tisemitischer Tendenzen in die «Scheinimmunitit» des psycho-theologischen Be-
reichs von Drewermann hinein: «Grunberger beschreibt den typischen Antisemiten
als jemand, der versucht, mit seiner Aktivitit den ’Anforderungen des Uberich zu
geniigen’». E. Brainin, a.a.0. 105. Damit gebe ich auch der Hoffnung Ausdruck,
dass es sicher bessere Wege gibt, Psychologie fiir die Theologie fruchtbar zu machen.
Ein ganz einfaches Beispiel: Triume von Schnee und Bergen sind bei einem passio-
nierten Skifahrer des 20. Jahrhunderts psychisch etwas ganz anderes als ein Berg-
traum eines romischen Dichters, der sich vor Schnee im Winter und dem fiir ihn ir-
rationalen tremendum Berg nur fiirchten konnte. Ein weiteres Beispiel ist z.B. die
Entwicklung des Antisemitismus, der durch die Sho’ah zu einer neuen, wesentlich
barbarischeren Qualitdt gemacht wurde: «Antisemitismus heute kann nicht unter-
sucht werden, weder als soziales noch als individuelles Phdnomen, ohne die veridn-
derte Situation durch die Massenvernichtung zu beriicksichtigen. (...) Die industriel-
le Vernichtung von Menschen war bis dahin nicht moglich, weil es bis dahin die
Moglichkeiten einer industriellen Organisierung — weder der Arbeit noch des Mas-
senmordes — gab. Das wiederum musste doch auch verinderte Persénlichkeitsstruk-
turen hervorbringen.» E. Brainin, a.a.0. 106.

Horkheimer/Adorno, a.a.0. 177.

Wohlverstanden, Tausende von Kilometern weg vom Geschehen, das durch einsatz-
bereites Giftgas «made in Germany» bestimmt ist.

Eugen Drewermann, Vier Reden gegen den Krieg am Golf. In: Die Spirale der
Angst, Freiburg, Basel, Wien, 1991, 418.

E. Drewermann, Vier Reden gegen den Krieg am Golf, 419.

Als Kriegsdienstverweigerer habe ich sehr viel Sympathie fiir radikalen Pazifismus.
Ein redlicher Pazifist aber tragt das Risiko selbst und versucht niemanden zu victi-
misieren.

A.a.0. 420.

Ich schliesse mich als Schweizer Christ auch in die schwierige Situation ein, eine Téi-
tertradition geerbt zu haben.

112



49.

50.
. Drewermanns politische Losung ist bezeichnenderweise der Vorschlag Saddams:

51

52.
53.
54.

Natiirlich ist der Opferbegriff sachlich und ethisch eine irrefiihrende Kategorie in
bezug auf die Nach-Shoah Zeit. M.E. trifft der Begriff «Opfer» aber typisches
selbstgewihltes «Post-Téterdenken», ndmlich insbesondere die Angst vor dem sog.
ausgebliebenen Talion, die in diesen vier Reden gegen den Krieg m.E. ganz stark das
Denken Drewermanns bestimmt, obwohl wir in der Objektivation damit keine Rea-
litit addquat beschreiben konnten. Vgl. zum antisemitisierenden Angstgefiihl vor
der ausgebliebenen Rache, dem ausgebliebenen Talion: D. Claussen, a.a.O. 157ff;
wobei gerade auch in diesem Zusammenhang die identitdtsstiftende Wirkung des
Antisemitismus zum Tragen kommt (159). Oder vgl. z.B. wie der Psychiater und Pu-
blizist Emanuel Hurwitz in einem Tagebucheintrag vom Friihling 1990 diese Art
«Opferdenken» des europdischen Nachkriegsdenken aufnimmt: «Es emp6rt mich,
wenn die nichtjidische Umwelt zur Entlastung von Schuldgefiihlen die Juden zu
neuen Tatern macht. Ich finde es geschmacklos, wenn sie mir zur Opferrolle rit, weil
nur so die Moral auf meiner Seite sei. Mit welchem Recht kdnnen wohlmeinende
Menschen im Vollbesitz der Gnade ihrer spaten Geburt behaupten, man wéhle das
Bose, wenn man sich fiir Israel entscheide? E. Hurwitz, Christen und Juden,. Tage-
buch eines Missverstidndnisses, Zirich, Frauenfeld 1991, 20.

Mit diesem Phidnomen korrespondiert m.E., dass Drewermann nur mit einem eigen-
timlichen — psychologisch vermittelten — Hass tiber «Opfer» zu reden vermag.
A.a.0. 423.

«Es ist weit und breit kein anderer Ausweg mehr zu sehen, als genau das, was Sad-
dam Hussein vorschlédgt: ein ’linkage’, eine Verbindung, der Kuwaitfrage mit der
Paldstinenserfrage.» A.a.O. 423. Die ungel6ste Problematik des Paldstinensischen
Volkes ist natiirlich in dieser «ethischen» Sicht allein durch das Veto der USA und
den Einspurch Israels entstanden ... Vgl. ebd. Und natiirlich geh6rt dazu immer wie-
der, dass das Leiden der Palidstinenser und Palistinenserinnen als Hauptargument
gegen den Golfkrieg auftreten kann. Vgl. a.a.0. 432.

Vgl. Anm. 49.

a.a.0.,428

Vgl. a.a.0. 429 und Anm. 49.

113



	Antijüdische Clichés und antisemitische Stereotypen bei Eugen Drewermann

