
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Antijüdische Clichés und antisemitische Stereotypen bei Eugen
Drewermann

Autor: Rubeli, Nico

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antijüdische Clichés
und antisemitische Stereotypen

bei Eugen Drewermann

von Nico Rubeli

"Der Gedanke an Glück ohne Macht ist unerträglich,
weil es überhaupt erst Glück wäre".

M. Horkheimer, T. Adorno

I

Eugen Drewermann ist ein facettenreicher Denker. Es ist schwer, ihn auf
eine Aussage oder einen Nenner zu fixieren. Er stösst gekonnt dort an, wo echte
Probleme sind, und er nimmt sogar für seine Meinungen den kirchenpolitisch
und existentiell nicht leichten Preis von Strafmassnahmen in Kauf. Mit Sicherheit
können wir uns seinem Versuch, Theologie und Psychologie fruchtbar ins
Gespräch zu bringen, positiv nähern, indem wir das immer wieder emphatisch
formulierte Ziel der angstfreieren Menschlichkeit und der Metamorphose christlicher

Zwangssysteme zu echter Selbst- und Nächstenliebe als oberstes Prinzip und
Triebfeder seines Schaffens anerkennen.

Drewermann wehrt sich eindrucksvoll gegen einen eurozentrisch-überhebli-
chen Absolutheitsanspruch des Christentums, der u.a. auch zur barbarischen
Auslöschung von Menschen und Kulturen in den «zu missionierenden Kolonien»
geführt hat: «Was die 'Christen' von den 'Heiden' unterscheidet, ist nicht die
Einzigartigkeit und Vortrefflichkeit ihrer Anschauungen und Lehren, sondern allenfalls

ihre Lebensform.»1 Drewermanns Vorbilder im Gespräch mit fremden
Kulturen sind Menschenfreunde wie Fray Bernardino de Sahagun und Padre Francisco

Ximenez2. Und Drewermann formuliert im Anschluss an Lessing ein humanes

Ethos, wie wir fremden Kulturen begegnen sollten: «Die einzige Art, den eigenen

Glauben zu verbreiten, dürfte nicht darin bestehen, die Menschen anderer
Kulturen zu entwurzeln, um sie in dem Boden der eigenen Überzeugungen neu
anzupflanzen; sie müsste darin liegen, einander so menschlich und gütig zu begegnen,

dass es wechselseitig all die Bilder und Erfahrungen freisetzt, die in der
menschlichen Psyche angelegt sind.»3

Doch der Weg Eugen Drewermanns zu seinem Ideal hat eine irritierende

* Nico Rubeli, Rheinländerstr. 4, CH-4056 Basel

98



Schattenseite, die nicht verschwiegen noch beschönigt werden darf: das antijüdische

Gedankengut in Drewermanns Publikationen. Wenn ein zentraleuropäischer
Christ nach der Shoah jüdische Kultur als «Problem», ja als «Unleben» und
«Überich-Religion der Angst und Aussenlenkung» beschreibt4, dann hat er nicht
einfach überhaupt nichts vom Judentum sowohl der Antike als auch der Gegenwart

begriffen, sondern er verschreibt sich damit interpretatorisch einer christlichen

Tradition, deren Jahrhunderte lange barbarische Blutspur wachen Zeitgenossen

nur allzu bekannt ist. Warum in aller Welt finden wir antisemitische
Stereotypen auch bei Drewermann, dem Kritiker, dem Theologen, der Menschen die
Angst nehmen will, der Macht und Herrschaft enttarnen und entmachten will?
Und gerade Eugen Drewermann beschwört (wir lesen Publikationsdaten der
Achtziger und Neunzigerjahre!) gegen besseres Wissen und gegen alle historische
Aufklärung erneut die spezifisch christlich-»klerikale» Negativfolie herauf, die
das antike Judentum als eine vermeintlich zwanghafte, äusserliche und problematische

Religion darstellt, aus der sich Paulus und andere «Christen» befreit haben
sollen. Diese schon strukturell antijüdischen Denkbewegungen legitimieren und
wecken Legionen derselben antisemitischen Treibkräfte im Christentum, die in
der vorletzten Generation zur Shoah geführt haben; sie geben wieder und wieder
offenen und sich verbergenden Antisemiten Interpretationshilfen, erneut christlich

(nun psycho-theologisch) getüncht, Juden und ihre Kultur zu diskriminieren.
Wenn ich diese fatalen Tendenzen bei dem äusserst erfolgreichen und

kirchenpolitisch mutigen Schriftsteller der christlichen Literatur der Gegenwart
beobachte, der sich ferner als psychotherapeutisch versiert ausgibt, gilt es scharf zu
analysieren und die neue Welle druckfrischer christlich-antijüdischer Clichés
differenziert darzulegen.

Wenn christliche Angstfreiheit den Juden wieder real-historisch Angst
einjagt, kommt da nicht gerade die fatale antisemitische Spirale in neue Wirkung,
vor der Max Horkheimer und Theodor Adorno während des Zweiten Weltkriegs
warnten, die Spirale des Antisemitismus', die Herrschaft verdeckt und barbarisie-
rende Identitätsfingierung legitimiert5? Vielleicht liefert Drewermann gerade dem
schmerzlich fatalistischen und leider doch äusserst realistischen Satz den Tatbeweis:

«Der Gedanke an Glück ohne Macht ist unerträglich, weil es überhaupt
erst Glück wäre.»6

II

Im Folgenden werde ich mich insbesondere mit Drewermanns Exegese des

Markusevangeliums beschäftigen. Der Umgang christlicher Theologen mit Texten,

die die Lesenden antijüdisch lenken können und die insbesondere eine pointiert

antisemitische christliche Wirkungsgeschichte haben, zeigt m.E. am deutlichsten,

in welcher Weise sich ein Autor Antijudaismus bewusst zu machen versteht
und inwieweit er sich entscheidet, seine Feder den Reigen antijüdischer Stereotypen

mittanzen zu lassen. Ferner beschäftige ich mich selbst im Rahmen einer neu-
testamentlichen Dissertation intensiv mit dem Markusevangelium.

Eugen Drewermann ist kein primitiver, unreflektierter Antisemit.7 Nein. Mit
diesem Vorwurf würden wir ihm mit Sicherheit Unrecht tun! Im Gegenteil! Die

99



Tragik an Drewermanns Denken ist m.E., dass er zutiefst und mit Sicherheit
subjektiv ehrlich darlegt, dass er unter keinen Umständen antisemitisch denken
möchte! Er erklärt explizit und inhaltlich konkret am antisemitisch folgenschwersten

«Plot» der Evangelien, der Passionsgeschichte, dass er den christlichen
Antisemitismus zutiefst ablehnen möchte. Im Gegensatz zu vielen christlichen Zeitgenossen

sieht er ganz scharf, dass es sich in der Beschreibung der Passion Jesu z.B.
nach Markus um ein «antijudaistisches Dokument»8 handelt. Mit Hilfe klarer
historisch-kritischer Argumente, die er an dieser Stelle nach allen Regeln der Kunst
einsetzt, kann er seine Kritik des im Evangelium verankerten Antijudaismus
gegenüber Rudolf Pesch m.E. plausibel verteidigen. Peschs Auslegung bezichtigt
allein exegetische «Fehldeutungen» des Antijudaismus, nicht aber den neutesta-
mentlichen Text9. Drewermann sieht zudem die fatale Verbindung des
Evangeliumstextes mit seiner Wirkungsgeschichte, die insbesondere ursächlich mit der
Shoah verknüpft ist. Es ist ein hilfreicher Satz, wenn Drewermann über die
historische Kritik schreibt: «...ja, die humane Leistung der historischen Kritik
besteht gerade darin, die gesamte Sündenbock-Theologie der frühen Kirche als
einen gefährlichen Antijudaismus zu entlarven und - endlich! - ad acta zu legen.
Ja, es wäre nur konsequent gedacht, wenn man am Karfreitag nicht nur das
frühere Gebet für die 'ungläubigen Juden', sondern die Verlesung der Passionsgeschichte

insgesamt als Zeichen tätiger Busse für die Verbrechen der Christenheit
an dem jüdischen Volk ersatzlos streichen würde.»10 Es ist mir wichtig, positiv
festzustellen, dass Drewermann daran festhält, die Tendenz des Textes stelle
einen gefährlichen Antijudaismus dar, den wir so nicht beibehalten können.

Methodisch beginnt die Problematik m.E. damit, dass Drewermann
glaubt, die historisch-kritische Ebene sei damit an ihre Grenze gestossen,
nebst dieser Konkursansage könnten keine weiteren relevanten Aussagen auf
dieser Ebene formuliert werden. Daher entfaltet Drewermann an dieser Stelle
die Hypothese, dass damit die eigentliche religiöse Bedeutung auf der historischen

Ebene verloren sei. Das gedankliche Schema, das diesem Aussagenkomplex

zugrunde liegt, ist zwar verbreitet, aber m.E. trotzdem falsch. Es beinhaltet

doch axiomatisch, dass nur in der Differenz, durch ein Absetzen vom
Judentum, christliche Identität religiös legitim und gefüllt sein könne. Gerade
dieses antijüdische axiomatische Gedankengefüge wird mit der nun folgenden
Einführung der typologischen Betrachtung kaschiert, indem das Schöpfen aus
diesem strukturell antijüdischen Vorurteil in den allgemein seelisch-menschlichen

Raum transponiert wird, ohne vorher pointiert formuliert zu sein.
Pikanterweise teilen auch noch die meisten historisch-kritischen Exegeten dieses
eigentlich theologische Vorurteil.

in

Drewermann reflektiert also das Problemfeld Antijudaismus und Antisemitismus

bewusst11! Nicht zuletzt die Resultate der historischen Kritik und die kritische

Wahrnehmung der antijüdischen und antisemitischen Wirkungsgeschichte
von antijüdischen Perikopen führen Drewermann zum Postulat, dass wir die
Inhalte des ältesten Evangelisten Markus nur noch aufnehmen können, wenn wir

100



seine Texte typologisch lesen: «Es ist das Anliegen einer tiefenpsychologischen
Schriftauslegung, gerade von den Engführungen historischer Fragestellungen
wegzukommen und die Ebene zurückzugewinnen, an der es nicht mehr um
'Juden' und 'Römer', um die 'Hohenpriester' und 'Pilatus', sondern um uns
selber geht. Nicht was geschichtlich war, sondern was von den ewigen Fragen
der Menschheit unter den Bedingungen eines bestimmten geschichtlichen
Augenblicks sichtbar wird, ist dann die entscheidende Frage. So betrachtet,
erzählt die Geschichte von dem Verhör Jesu vor Pilatus gerade nicht, die 'Juden'
seien an allem schuld gewesen; sie erzählt vielmehr von der ewigen Tragödie
der Macht: von ihrer Abhängigkeit und Ohnmacht, von ihrer Angst und Ge-
genfinalität, von ihren faulen Kompromissen, von ihren immer neuen
unschuldigen Opfern.»12 Diesen Weg über die historische Kritik hinaus in einen
Ubersetzungsprozess der Textaussagen finde ich sehr erwägenswert. Die Begriffe

für konkrete Menschen der Geschichte und der Gegenwart, die als
Clichés oder Seelenbilder benutzt oder missbraucht wurden und werden, könnten
durch das als vertieften Textinhalt erahnte Abstraktum ersetzt werden.

In Drewermanns Ansatz sehe ich jedoch folgende zwei unakzeptable
Tendenzen:

Er drückt erstens in dieser methodologischen Reflexion die Hoffnung aus,
dass in dieser psychologischen Deutung die literarischen Gestalten ihre eigentliche

religiöse Bedeutung zurückgewinnen würden12. Die Prämisse dieses Satzes

in diesem Kontext heisst entsprechend seinem theologischen Vorurteil
(vgl. oben unter II): Wenn wir die historische Kritik in bezug auf den Antiju-
daismus dieses Textes konsequent anwenden und ferner die Inhalte antijüdischer

und antisemitischer Wirkungsgeschichte extrahieren, fällt die eigentliche
religiöse Bedeutung weg. Dabei impliziert Drewermann also, dass die eigentliche

religiöse Bedeutung dieser neutestamentlichen Texte auf der historischen
oder wirkungsgeschichtlichen Ebene mindestens antijüdisch sein muss. Kann
mit dieser exegetischen Prämisse die typologische und psychologische
Auslegung immer noch nicht-antijüdisch sein?

Zweitens: Mit der ersten Tendenz scheint mir die Tatsache verwandt zu sein,
dass Drewermann seinen Anspruch auf den vielen Buchseiten seiner Exegesen
nicht einlösen will und vielleicht eben auch nicht kann. Zwar bringt er wirklich

die «Typen», die nur psychologisch legitim seien, meist in Anführungsund
Schlusszeichen, wobei m.E. auch dies nicht mehr zulässig ist, weil damit

eine Übersetzung gar nicht geleistet wird. Er kolportiert aber auch trotz der
guten Vorsätze ungebrochen negative Stereotypen über die Juden weiter.
Ausdrücke und Sätze dieser Art dürften gemäss seinen eigenen Ansprüchen doch
nicht mehr so stehenbleiben. Zwei typische Zitate als Beleg: «Sie (die
Schriftgelehrten, N.R.) wissen, wie man die Fallen stellen muss, um Jesus einen
Strick zu drehen, oder, richtiger, wie man das Eisen heiss hält, um die Nägel
zu schmieden für das Kreuz.»14 Mit dem Schein einer aufgeklärten
Gebrochenheit formuliert er doch inhaltlich direkt: «Diese Gruppe der Gesetzeslehrer,

der Schriftgelehrten, der 'Pharisäer' als Typen, ergänzt noch durch den
politischen Ehrgeiz und das Intrigantentum der 'Sadduzäer', bildet die ewige
Gegnerschaft jeder freien Meinung, jedes tieferen Gefühls, jeder menschlichen

101



Regung von Mitleid, Phantasie und Kreativität.»15 Daraus formt er im nächsten
Satz die Konfrontation der «Inkarnation der Angst gegen die Inkarnation des

Göttlichen im Menschen»16. Diese typologischen Aussagen spielen im Gegensatz
zu seiner vorher entfalteten Methode unmissverständlich und direkt mit ihrem
konkreten Hintergrund!

Statt immer wieder die Einengung der historischen Kritik zu betonen, könnten

wir doch gerade hier einmal ihre Befreiung hervorheben, nämlich die
Befreiung der Opfer literarischer Diffamierung; auch im Übersetzungsprozess einer
erahnten literarischen Tiefenschicht dürfen wir m.E. nicht erneut konkreten
Menschen üble Eigenschaften andichten, die historisch als unwahr erkannt sind. Die
unveränderten Sprachmuster verraten, dass Drewermann die Differenz nur sup-
poniert setzt. Um das oben dargestellte Anliegen Drewermanns auch im Vollzug
zu realisieren, müssten konsequenterweise neue Begriffe gesetzt werden.

IV

Drewermann weiss also um die Inkongruenz der Aussage des Markus über
historische Realitäten mit der eigentlichen historischen Situation. Er glaubt, dass
diese beiden Ebenen unvereinbar seien, solange wir historisch-kritisch auslegen.
Das Abheben auf seine Art der typologisch-psychologischen Exegese hat aber die
Konsequenz, dass die vorher kritisch abgelehnten Tendenzen des Textes, erneut
christlich getüncht, heimtückisch ihr Unwesen treiben dürfen. Warum? Die
Kapitulation Drewermanns, hermeneutisch mit dem Problem der historischen Differenz,

die die Tendenz des Textes nicht mehr in ihrer ursprünglichen Ausrichtung

zulässt, nicht fertig werden zu können oder zu wollen, bedeutet, dass die
historische Kritik nicht konsequent vollzogen ist. Explizit abgelehnte
Aussagerichtungen sind daher konkret doch nicht abgelehnt worden. D.h. Drewermann

fingiert methodisch eine Scheinimmunität des innerseelischen oder
psychologischen Raumes. In dieser Scheinimmunität kann eine Aufarbeitung
antijüdischer Tendenzen praktisch und sachlich gegen besseres Wissen nicht geleistet

werden.
Die tiefenpsychologische Exegese als Methode soll damit in keiner Weise

angegriffen werden, aber Drewermann darf sich auch auf dieser Ebene nicht
der Aufgabe entziehen, die Erkenntnisse der historischen Analyse - die ihm
doch plausibel seien - als Kriterien und Filter von möglichen und unmöglichen

«Chiffren» und «Typen» anzuwenden. Das geschieht bei ihm nicht. Deshalb

drücken die von ihm eigentlich abgelehnten antijüdischen Clichés trotz
besserer Einsicht durch.

V

Mit O. Pfister17 beschreibt er die «ganze jüdische Orthodoxie» als der
«angstzwangsneurotischen Gesetzlichkeit»18 verfallen. Die «Opferreligion»
beschreibt er als eine Religionsform, in welcher «dieser sadistische Grundzug von
Selbsterniedrigung und Demütigung im Kampf um eine verlorene Liebe (lebt).

102



Nicht der Fortschritt des Religiösen, sondern die eskalierende Perversion des
Religiösen ist darin zu erblicken»19. Drewermann schöpft hier insbesondere aus der
mittelalterlichen Tradition antisemitischer Clichés; ganz klassisch gehört der
Vorwurf der Perversion jeglichen Opferkultes dazu. Wiederum verrät sich die
gedankliche Struktur des Schriftstellers dem aufmerksamen Leser zudem in der
Formulierung: Er prägt auf derselben Seite den Ausdruck «Tragödie des menschlichen

Daseins im Getto der Gnadenlosigkeit und der Angst»20. Er verschränkt
also - klassisch christlich - die Motivik der Gesetzlichkeit mit antijüdischen
Clichés. Mit den Motiven der Gesetzlichkeit zielt er wahrscheinlich auf die Hierarchie

der katholischen Kirche und analoge Gesellschaftsapparate, was ja auch
dem Konflikt der Genese dieses Motivsystems seit dem 16. Jhdt. angemessen
wäre - wenn die Motive aufgearbeitet wären. Die antisemitischen Motive hat er
wahrscheinlich daher nicht aufgearbeitet, weil er weder die jüdischen Quellen aus
eigenem Studium zu kennen scheint, wie nicht zuletzt seine Anmerkungen verraten,

noch vermutlich die jüdische Religiosität je persönlich in konstruktivem
Miterleben geistig und geistlich zu erfahren wagte. Dass er das Judentum kaum aus
einer Gleichzeitigkeit miterlebt, zeigt auch die Präferenz des Ausdruckes
«Spätjudentum» für das frühe rabbinische Judentum.

Noch ärgerlicher sind die antisemitischen Vorwürfe, die mit der Schwierigkeit

zu tun haben, die Ambivalenz der Zirkulation eines aufgeklärten bürgerlichen

Gesellschaftssystems soziologisch und interpretativ einzuordnen21. Dazu
gehören klassisch der «Geldjude» oder die «jüdische Weltverschwörung». Bei
Drewermann finden wir hier nicht konkret diese Stereotypen, aber das Phänomen
erscheint in einer Scheinabstraktion, die sich schon inhaltlich, aber auch im eigentlich

unmotivierten Anfügen der «Typen der Pharisäer und Sadduzäer» als
antisemitisch entpuppt, wo er doch, wenn es ihm mit seinen Ansprüchen ernst wäre,
doch besser korrupte Päpste, bürokratische Machtapparate in Europa oder
«menschlich verdorrte» Denker einsetzen würde: «Jeder Kontakt mit dem wirklichen

Leben bedroht die Sicherheit ihrer (Es geht um den Gesetzes- und
Amtsmenschen, N.R.) erfahrungsfremden Abstraktionen, jede Argumentation mit
dem sichtbaren Leid von Menschen erscheint ihnen als unterhalb des Niveaus
ihrer Begriffe, ja bereits als Verdachtsfall von Subversion und Insubordination.
Wenn sie lernen, lernen sie auswendig (Was enthüllt diese Bemerkung? N.R.), ihr
Aufmerken gilt dem Vermerken, ihre Weise des Zuhörens ist das Abhören.»
Dann geht er auf die «Typen der Pharisäer und Sadduzäer» ein - ich habe es

schon oben zitiert - und er fügt dieses für immer so verrückt missbrauchte
Adverb «ewig» ein, welches auch als Adjektiv die verworrene Vernetzung der
Dimensionen antisemitischer Floskeln und Gedanken symbolisiert.

Wenn Drewermann das Schabbat-Bild von Marc Chagall betrachtet, da
kann er nicht das wunderschöne, teils auch symbolistisch benutzte Farbenspiel
Chagalls gemessen, z.B. in den Bezügen der Grüntöne beim kranken Mädchen in
Assoziation mit dem grünen Christusfenster von Chagall in Zürich, oder die
gelben Töne, die in Zürich, aber auch in den Glasfenstern in Jerusalem im
Zusammenhang mit Zionshoffnungen (David) und Erlösungsbildern (Neues Jerusalem,
Neuer Tempel) erscheinen und daher auch am Schabbat die Stimmung antizipierter

Erlösung in die erfüllte glückliche Schabbatruhe hineintragen22. Nein. Für

103



Drewermann ist Schabbat an sich nur Zwang, Angst und äussere Gesetzlichkeit.
Wahrscheinlich hat er noch nie in einer orthodoxen jüdischen Familie die erfüllte
glücklich, sich zugleich auf vollständige Erlösung sehnende Schabbatruhe und
Schabbatfestlichkeit erleben dürfen, wenn er so infam den Glanz des jüdischen
Sabbats missinterpretiert. Und damit nicht genug. Geleitet vom Titel des Bildes
und den Assoziationen, die sich Drewermann dabei eröffnen, interpretiert er das

Bild Chagalls in Übereinstimmung mit mittelalterlichen magischen antisemitischen

Stereotypen - die den Juden das Leben unter Christen seit alters zum
Albtraum werden liess23. Eigentlich im Sinne des antisemitischen mittelalterlichen
Volksglaubens dämonisiert24 Drewermann das Judentum in einer Meta-
phorik, die an Klarheit nichts zu wünschen übrig lässt - veröffentlicht im
Jahre 1987: «Marc Chagall hat in einem seiner berühmtesten Bilder einmal
den'Sabbat (Köln, Wallraf-Richartz-Museum) gemalt, dargestellt als einen
grünen-schwarzen Nebel, der mit dem Gift der Langeweile und einer bleiernen
Schwere der Glieder in die kleine Stube einer jüdischen Familie fällt und alles
zum Erstarren bringt, so als stünde die Zeit still und als würde den Menschen
von einer Horde unsichtbarer Vampire alles Blut aus den Adern gesaugt.»25
«Chagall beschreibt nur, ohne Vorwurf; aber zeugt das erschlaffte Hingegossensein

seiner Gestalten, das überalterte, in sich verkrümmte Greisentum seiner
Person nicht quälend genau von der Gefangenschaft einer Religion der Angst
und der Ausserlichkeit, der Geistlosigkeit und der inneren Leere, der verfeierlichten

Regeln und der regelrechten Auszehrung der Seele? Immer wieder,
wenn man die Bibel liest, gewinnt man den Eindruck, als wären all die
Besessenen, Verkrüppelten, Unreinen, oder wie hier: der Mann mit der verdorrten
Hand, nicht einfach zufällig Kranke, sondern als seien sie die recht eigentlichen

Symptomträger und Opfer einer an sich selbst erkrankten, pathologisch
gewordenen Form von Religiosität.»26 Drewermanns exegetische Schriftsteller-
ei vermag in die mittelalterlich-magische Dämonisierung des Judentums
gekonnt verzerrte Bilder des Judentums einzuzeichnen, die mich nicht im geringsten

an Chagall sondern eher an antisemitische Karikaturen des Mittelalters,
der Aufklärung und Propagandafilme über das Judentum im Umfeld Hitlers
erinnern. In der vampiristischen Blutsaugermotivik klingt m.E. unweigerlich
die antisemitische Ritualmordtradition an27. Drewermann nimmt zudem die
typische Pathologisierung auf, eine Interpretationslinie, die z.B. über das alte
Motiv der satanischen jüdischen Wasser- und Luftvergifter28, in post-aufklä-
rerische antisemitische Diffamierungen des Judentums als dekadent krankhaft
und krank machend mündet.

Spätestens an dieser Stelle können wir zusammenfassend und
verallgemeinernd festhalten: Drewermann nimmt nicht lediglich antijüdische
Denkstrukturen auf, er kann mit vollen Händen aus mittelalterlichen, aufklärerischen

und post-aufklärerischen Karikaturen des Judentums schöpfen, die un-
bestrittenermassen in der Nazi-Propaganda ihr wirkungsgeschichtliches
Klimax erreichten. Drewermanns Texte lenken die Lesenden dahin, erneut diesen
Antisemitismus salonfähig zu machen - und Drewermann darf dies alles mit
Erfolg in Ölten im Walter-Verlag publizieren!

Wen erstaunt es noch, dass Drewermann auch positiv mit dem alten Got-

104



tesmordmotiv29 spielen kann? Er findet es z.B. angebracht, die Schriftgelehrten
als Rudel Hyänen zu bezeichnen, die den Weg Jesu umlauern, und auf ihre Weise

siegreich werden - der Weg führt gemäss Drewermann «unweigerlich» nach
Golgotha30.

VI

M.E. dürfte der Weg Drewermanns in die typologische Auslegung nur dann
begangen werden, wenn konsequent nur noch Tätertypen, Tätertraditionen und
Tätereigenschaften zu recht entlarvt und angeprangert werden. Dazu gehört, dass

die römische Besatzungsmacht und nur sie Jesus umgebracht hat. Wenn wir auch
die ausserneutestamentlichen Zeugnisse in historischer Redlichkeit lesen, so
entpuppen sich alle Beschuldigungen der Juden oder «gewisser» jüdischer Parteien
als Projektionen31. Und vor allem: Jedes Wiederholen einer Chiffre, die im
antijüdischen und antisemitischen Agieren auf dem Weg zur Vernichtung der
Millionen Juden benutzt worden ist, legitimiert den Wahnsinn Hitlers, wie ihn
die Mehrheit Europas im tätlichen Unterstützen oder approbierenden Schweigen

geteilt hatte.
Ruth Elias, eine der wenigen, die Theresienstadt und Auschwitz überlebt

haben, schreibt aus der Zeit, als sie noch die Epoche des Untertauchens
«gemessen» konnte, über ein Gepräch mit ihrem Freund Willi, der gerade erfolgreich

aus einem Zwischenlager (Nisko) flüchten konnte und die ersten
Erfahrungen mit der neuen - bis heute noch teilweise bestrittenen - brutal und un-
verstehbar konsequenten Qualität dieser Judenverfolgung gemacht hatte:
«Wenn Willi von Nisko erzählte, war sein Blick düster, seine Stimme traurig,
und wir, welche zwar untergetaucht, doch andererseits normal lebten, konnten

uns all das nicht vorstellen und konnten auch Willi nicht verstehen. Wir
fragten ihn ständig: 'Warum? Weshalb? Was haben wir Schlechtes angestellt?'
Unser grosses Vergehen war nur, dass wir Juden waren.»32 In der Beschreibung

der ersten Sammelstelle nach ihrer und ihrer ganzen Familie Verhaftung
erinnert sie sich: «Was aber am Unerträglichsten war, das war das Weinen der
Kinder. Was konnten diese kleinen, unschuldigen Geschöpfe dafür, dass sie
als Juden geboren waren? Noch gestern schliefen sie in ihren Bettchen ,..»33
Es war vor noch nicht so langer Zeit also ein Verbrechen, ein Typus der Juden
zu sein, die Jüdin und der Jude waren typologisch - sei es sozial, literarisch,
wissenschaftlich, pädagogisch, polemisch oder theologisch - zum Ungeziefer
abgestempelt und als solches verfolgt worden. Das Wissen darum schliesst jedes negative

Cliché in bezug auf Juden gerade auch typologisch aus, nicht nur weil es

nicht wahr ist, sondern weil das Leben von über sechs Millionen von Menschen
auch damit vernichtet worden ist.

VII

In den Fragen der Aktualisierung in unserem Kontext pflegt Drewermann
folgende Begriffe zu verknüpfen: «Wer das Neue Testament 'historisch' liest statt
typologisch, äusserlich statt innerlich, soziologisch statt psychologisch, kommt

105



nicht umhin, Theologie als Ideologie zu betreiben. Alles äussere Verständnis des

Religiösen ist und macht gewalttätig.»34 Denselben Gedanken formuliert er im
zweiten Teil, aber diesmal in einem schon methodisch abgründig verirrten
Begründungszusammenhang: «Jede historische Betrachtung des Religiösen endet
auf Grund der Äusserlichkeit ihrer Fragestellung notwendig in Ideologie und
Gewalt, und nichts verrät deutlicher die Gefahr einer Glaubenseinstellung, die sich

an den Daten der Geschichte statt an den Erfahrungen des Herzens festzumachen
sucht, als die erschreckende Tatsache, dass das Christentum selbst mit seiner
einseitigen Betonung der 'historischen' Begründung der 'Heilstatsachen' wider besseres

Wollen die ideologische Grundlage für die Unheilsgeschichte des abendländischen

Antisemitismus in mehr als anderthalb Jahrtausenden geliefert hat.»35 Seine

Konsequenz ist wieder das exegetische Angebot einer typologisch-psychologi-
schen Betrachtung des Textes: «Es geht nicht um Israel als um eine Religionsform

der Geschichte, es geht um 'Israel' als um die Chiffre einer Grundhaltung
der Existenz, die stets so widersprüchlich ist, wie Markus sie in dem Konflikt
zwischen Jesus und den Menschen seiner Zeit darstellt.»36

Dass eine «weltanschauliche Konzeption, in der Ideen der Erreichung
politischer und wirtschaftlicher Ziele dienen»37, wie wir doch den Begriff «Ideologie»

allgemein füllen, nicht einfach notwendigerweise Gewalt bedeuten
muss, scheint mir eigentlich auf der Hand zu liegen; es gibt auch menschliche
Ideologien, die in tätiger Liebe enden. Nebst all den schon beschriebenen
Mechanismen versucht Drewermann also eine Ebene unseres Erkennens an sich,
nämlich die historische, mit Aussagequalitäten zu verbinden, die er mit «äus-
serlich» betitelt. In der Fussnote konkretisiert er diesen Mechanismus, der von
der historischen Betrachtung zur Gewalt führe, weil man eben mit «Juden»
das historische Volk gemeint habe, statt das, was wir als Menschen seien.
Auch hier lässt er die eigentliche historische Kritik nicht greifen, er verdrängt
das eigentliche Problem wieder, indem die Essenz der Aussage nur uns
betrifft. Die Juden sind gar nicht mehr mit «Jude» gemeint. Damit hat er sich

ganz konsequent im Netz von Fluchtversuchen verstrickt, weil er das Problem
nie richtig angepackt hat. Nun ist die historische Betrachtung selbst ursächlich
mit der Shoah verbunden, eine Aussage, die schon logisch ganz verirrt ist.

Wenn Markus antijüdisch interpretiert, zielt er natürlich theologisch und
menschlich gegen den Mainstream des Judentums, der ihm eben ein Problem
war38. Nun, wir müssen dies und die bis ins Verbrecherische sich steigernde
Wirkungsgeschichte ernsthaft behandeln, d.h. wir müssen diese
Interpretationsschemata dahin modifizieren, dass die Juden in ihrem religiösen Wert
und mit ihren heilsgeschichtlichen Privilegien Platz haben, so dass das
Evangelium zum Leben, worum es auch Markus doch im Wesentlichen ging, nicht-
antijüdisch und auch nicht-antisemitisch wahrgenommen werden kann. Dies
fordert hermeneutisch sehr viel ernsthafte Arbeit, die auf jeder Ebene auf uns
wartet, aber es gibt keine schuldige Ebene oder Fragestellung an sich, sondern
falsche Aussagen und Antworten. Die falschen Antworten gilt es zu bekämpfen!
Die einzige Möglichkeit zur Erarbeitung von Kriterien, damit wir zu einer
sinnvollen Aktualisierung des Evangeliums kommen, ohne also erneut den Antiju-
daismen zu verfallen, scheint mir die konsequent historische Kritik auf

106



allen Denk- und Interpreationsebenen. Die Hoffnung, dass gerade dabei die
eigentlich religiöse Bedeutung der Texte - vielleicht sogar unserer christlichen Identität

überhaupt - gewonnen wird (Drewermann fürchtet ja bekanntlich das
Gegenteil), scheinen mir diejenigen christlichen Denker genug begründet zu haben,
von welchen ich solche konsequenten Ansätze auf dem Weg in eine lebendige
Zukunft gelernt habe39. Ja. Wir müssen bei einer Abkehr vom christlichen Antiju-
daismus und allen antisemitischen Clichés das Risiko eingehen, echte Erschütterungen

von Umkehr zu erleben. Damit wäre aber Aktualisierung neutestamentli-
cher Texte doch gerade eine existentielle Herausforderung anstelle einer selbstgerechten

Neulegitimierung «ewig» christlicher Überichs40.

VIII

Ich glaube, das Hauptproblem von Eugen Drewermann ist, dass er fingiert,
es wäre legitim, ja heilsam, interpretativ und psychologisch die eigene historische
Situation zu transzendieren oder zu überspringen. Damit verleugnet er die
Geschichte der Symbole und der Hoffnungen, die sich in der Zeit entwickeln und
verändern. Er tut so, als ob zutiefst in uns drin etwas «ewig» Humanes bliebe.
Damit kann er zwar vielen von uns Erleichterung erschaffen, die an der zunehmend

brutalen und zerstörerischen Realität der gegenwärtigen Gesellschaft und
der gegenwärtigen kirchlichen Situation leiden. Dass sich aber unsere Psyche,
unsere Traumwelt und unsere Visionen verändern durch die Errungenschaften und
Traumata der Geschichte, durch Entwicklungen und Schuld der Kultur, das
dürfte doch gerade ein Psychologe nicht wegdiskutieren41. Drewermann versucht
m.E. durch die Hoffnung auf einen zutiefst menschlichen ewigen Kern unserer
Seelen, Asymmetrien wegzudiskutieren. Dabei öffnet er Tür und Tor für antijüdische

Verirrungen und benebelnde Verklärungen in bezug auf die Probleme spezifisch

christlicher und abendländischer Kultur. Ein Opfer des Krieges wird mit
Sicherheit anders denken als ein Täter. Die seelischen Verletzungen der Opfer und
die Angstträume von Kindern von Opfern sind unvergleichlich anders als die
Schuldprobleme der Täter und die seelischen Verletzungen der Kinder der Täter.
Die Singularität meiner geschichtlichen Situation und der Geschichte meiner Kultur

muss ich in der gegebenen Differenz, d.h. im redlichen Diskurs mit andersartigen

Situationen immer offen und historisch wahrhaftig behalten, um nicht ethisch
und menschlich verletzend zu werden. Modernes Denken sollte sich m.E. über
unterschiedliche Entwicklungen und deren Inkompatibilität klar werden, auch
wenn ich in Zentraleuropa als Christ leide, wenn ich sehe, wie barbarisch eigentlich

der Mainstream des Christentums sich in der Kirchengeschichte tummelte,
wie wenige Menschenfreunde einer Dimension des Franz von Assisi es gab. Die
Flucht aber aus der schmerzlichen Realität in die Utopie des ewig Menschlichen
birgt gefahrliche Fallen des Inhumanen, z.B. eben die Fallen antisemitischer
Denkfiguren. Den Preis der schmerzlichen Differenz von ersehnter Utopie und
unerlöster und schuldbeladener Realität bezahlen auch bei Drewermann wieder
die Opfer literarischer Diffamierung par excellence, die Juden (Gehört wohl auch
dies zum Kern ewig christlicher psychischer Erfahrung?), wie es m.E. Horkheimer

107



und Adorno plausibel ausdrücken: «Den Juden, als Herrscher verhöhnt, schlagen

sie ans Kreuz, endlos das Opfer wiederholend, an dessen Kraft sie nicht
glauben können.»42

Antisemitismus ist im Kern immer einerseits verdeckte Herrschaft mit der
dazugehörigen Angst vor Ohnmachtserfahrungen und andererseits unredliche
Identitätsfingierung. Ich glaube, an diesen zwei Wunden menschlicher Existenz
müsste Drewermann, wie wir ihm als Autor in seiner Literatur begegnen,
wahrhaftiger arbeiten, um vielleicht doch noch die Fesseln und Waffen antijüdischer
Befriedigung von sich zu werfen.

IX

Dass auch Eugen Drewermann leider nicht lediglich theoretisch und exegetisch

antijüdischen und antisemitischen Denkstrukturen «zum Opfer» fallt, zeigt
sein Versuch, vom 13. 1. 1991 an mit direkten und emotionell geladenen Aufrufen

auf den - von Deutschlands Wirtschaft und Politik schon seit Jahren
mitorganisierten - Golfkrieg mit dem Impetus eines ethischen Kritikers zu reagieren.
Dabei wird er in einer peinlichen Art dilettantisch und ethisch unmöglich. Der
Zweck des Weltfriedens, den wir m.E. alle ohne Einschränkung mit Phantasie
und politischem Engagement fördern sollen, darf doch - gerade weil es um Frieden

und nicht um Gewalt geht - nicht das Mittel des politischen Antisemitismus
heiligen!

In vollem moralischem Überheblichkeitsgefühl seines «mutigen» «Nein -
zum Krieg»43 scheut er sich nicht mehr, sich endlich auf der richtigen Seite
wähnend, Verbrechen gegen Verbrechen aufzuwiegen. Natürlich ist für Drewermann
«Israel im Hintergrund» der tödlichen Drohungen der Golfkriegsparteien44. Er
vergleicht ohne Differenzierung in seinem ethischen Diskurs die Eroberung und
Annektion Kuwaits mit der Besetzung der «Westbank und Gaza» durch Israel45.
Aber Drewermann bedenkt in seinem Solidaritätseinteilen zwischen Gut und Bös
nicht, dass zumindest in den Augen der ganz real bedrohten Israelis der «NichtKrieg»

- in diesem übrigens schon lange militärisch grausam geführten Konflikt
- Solidarität mit der Bedrohung Israels durch die - u.a. deutschen - Giftgasfabrikate

bei Saddam Hussein dargestellt hätte.
Drewermann meint, wir würden mit Saddam schon fertig. Ich zweifle daran,

ob Kerzen auf gepflegten Marktplätzen und hinter gemütlichen Fenstern oder
scharfe Reden von Friedensbewegten in Europa den Argumenten fliegender
Scudraketen standgehalten hätten46. Aber das Risiko, getroffen zu werden, ist ja
in Europa durchaus auszuhalten. Über den Preis Israels kann Drewermann
offenbar ohne mit der Wimper zu zucken diskutieren.47 Liessen sich die Existenzängste

israelischer Bürgerinnen und Bürger vor den Scudraketen und vor deren
tödlichen Inhalt wohl in psychotherapeutischem Angstabbau entkräften?

Diese ethische Irrfahrt in den erniedrigendsten und peinlichsten Schablonen
meint doch, dass die zentraleuropäische Kultur48, die die grösste Barbarei seit

Menschengedenken für sich verbuchen darf, den «ehemaligen Opfern»49 Morali-
tät anzuempfehlen hätte, in einem politischen Desaster, in welchem Israel als

108



Gipfel allen Zynismus' wieder politisch und ethisch seine Opferrolle von aussen
aufoktroyiert erhalten sollte. Ist es vielleicht ein Problem und eine Frustration für
das Weltbild Drewermanns, dass die Israelis und die Juden der Diaspora sich
eben nicht in der christlich definierten Opferrolle wiederfinden wollen?! «Ich spreche

hier als christlicher Theologe»50, schreibt der «Ich-starke» Christ, um erneut
jüdische Ängste mit Füssen zu trampeln. Drewermanns Verständnis geht soweit,
dass er die Bedrohung Saddams für Israel legitimieren kann51. Im «grossartigen»
«mea culpa» der ehemaligen Kolonistenkultur Europas versucht er, den «ehemaligen

Opfern»52 unserer Kultur - die in ihrer Autonomie (zur Empörung Drewermanns)

auch politisch erfolgreich diese Rolle abzulehnen vermögen - nahezulegen,

sich der erneut zu einem grossen Teil von Europa geschaffenen existentiellen
Bedrohung auszusetzen.

Natürlich treffen wir auch auf die typische rhetorische Argumentation des

politischen Antisemitismus, das Zitieren jüdischer Autoritäten, insofern sie Israel
kritisieren (Wie unmenschlich wäre ein Volk, das keine Selbstkritik kennen würde!):

«Es war Ben Gurion, der gesagt hat, der Zionismus ist widerlegt durch die
Träne eines einzigen arabischen Kindes.»53 Und er - der deutsche Theologe -
wiederholt diesen Gedanken jüdischer Selbstkritik «eins zu eins» und erachtet
sein Denken als ethisch.

Drewermann scheut sich auch nicht, in diesem Diskurs über den Golfkrieg
das Vernichtungslager Treblinka in seine Argumentation aufzunehmen, als
Beispiel, wo Hass und eine «Kriegserklärung» gerechtfertigt seien. Mit diesem
Gedanken verliert sich das Denken Drewermanns unrettbar im antisemitischen
Sumpf europäischen Denkens! Ein deutscher christlicher Theologe, der mit
Treblinka funktionalisierend - in völliger Missachtung dessen, was ein Vernichtungslager

konkret wirklich war, und in moralisierendem Ermahnen - «ehemalige
Opfer»54 positiv an ihre ehemalige Rolle zu binden versucht - das ist so
unbeschreiblich falsch und gegenüber allen Jüdinnen und Juden so peinlich und primitiv

verletzend...
Antijudaismus oder Antisemitismus methodisch und interpretatorisch mitzu-

kolportieren, birgt eben doch die nicht zu unterschätzende Gefahr, Fratzen eigener

antisemitischer Strukturen plötzlich zu externalisieren und in massivem
realpolitischen Agieren den Juden berechtigte Angst vor dem notorischen Antisemitismus

insbesondere der europäischen Christenheit einzujagen.

ANMERKUNGEN

1. E. Drewermann, Milomaki oder vom Geist der Musik, Ölten, Freiburg i. B. 1991,
13.

2. Vgl. E. Drewermann, Milomaki 12f.
3. E. Drewermann, Milomaki 13.

4. «Für Paulus bedeutet der (epileptische) Zusammenbruch die entscheidende Lösung

109



eines Problems, das ihn im Umgang mit dem jüdischen Gesetz bis an die Grenze der

Ausweglosigkeit getrieben hatte, die Erscheinung Jesu bedeutete für ihn das Ende eines
Unlebens unter der Zuchtrute äusserer Gesetzlichkeit, das Ende einer Uberich-Religion
der Angst und der Aussenlenkung; für ihn war das Prinzip der Gnade eines vorbehaltlosen

Seindürfens, wie er es mit der Person des gekreuzigten Christus verband, der
Beginn eines eigenen Daseins.» Eugen Drewermann, Kleriker. Psychogramm eines

Ideals, Ölten, Freiburg i.B. (1989) 71990, 59. Und: «In Wahrheit galt das Lebenswerk

des heiligen Paulus jedoch gerade nicht der Erzeugung masochistischer
Sündenängste, sondern diente der Befreiung von der Todespraxis des Gesetzes», a.a.O. 60.

Vgl. die gleiche «theologische» Gedankenstruktur z.B. in: Tiefenpsychologie und
Exegese II, Ölten 1985, 353f. Oder in der Exegese: «'Muss man am Sabbat (im
Namen Gottes) Gutes tun oder Böses? So absurd diese Frage auch klingen mag - an
ihr entscheidet sich das ganze Leben Jesu.» E. Drewermann, Das Markusevangelium,

Erster Teil, Ölten 1987, 280.
5. Vgl. M. Horkheimer, T. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische

Fragmente, 1944, Neupublikation: Frankfurt a. M. (1969) 1991, Elemente des Antisemitismus,

177-217.
6. M. Horkheimer, T. Adorno, a.a.O., 181.
7. Ich bin zudem überzeugt, dass wir antisemitische Charakteristika, die wir beobachten,

nur als vielgestaltige und verschiedenartige Phänomene, insbesondere als
gefahrliche soziale Tendenzen, adäquat beschreiben können. Ich möchte auch darauf
aufmerksam machen, dass wir die Menschen, die sich antisemitisch äussern, in ihren
grossen Differenzen unterscheiden sollen, um vor allem ethisch nicht unfair zu werden.

Auch psychoanalytische Betrachtungen betonen, dass sich antisemitische
Strukturen nicht auf eine Erklärung oder ein Modell allein zurückführen lassen.
«Der Prototyp, den man als Analytiker analysieren könnte, existiert nicht. So bleiben

einzelne Aspekte». E. Brainin, Psychoanalyse des Antisemitismus nach 1945, in:
Antisemitismus nach dem Holocaust, A. Silbermann und J. H. Schoeps (ed.), Köln
1986, 105-113/9, Zitat 105.

8. Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, Ölten 1988, 563.
N.b.: Dieser Ausdruck verrät allerdings einiges: «judaistisch» bedeutet nach Duden
5 «die Judaistik betreffend» (Wissenschaftlicher Rat der Dudenredaktion (Hrsg.),
Duden, Fremdwörterbuch, Mannheim, Wien, Zürich 41982, 370). Weshalb benutzt
Drewermann in diesem Kontext nicht den angemesseneren Ausdruck «antijüdisch»?

9. R. Pesch, Das Markusevangelium, 2. Band, Freiburg, Basel, Wien 31984, 421.
10. Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 564.
11. Z.B. ausführlich im Abschnitt Mk 15,1-15: Pilatus oder: Das Königtum Gottes, E.

Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 560ff.
12. A.a.O., 564. Dieselbe Methodik entfaltet er auch in E. Drewermann, Das

Markusevangelium, Erster Teil, Ölten 1987, 56-59.
13. Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, ebd.
14. A.a.O. 43.
15. A.a.O. 59.
16. Ebd.
17. O. Pfister, Das Christentum und die Angst, Zürich 1944, Frankfurt a.M. 1985, 180.
18. Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 17.

19. A.a.O. 18

20. Ebd.
21. Vgl. zu diesem Phänomen des Antismitismus insbesondere: D. Claussen, Grenzen

der Aufklärung. Zur gesellschaftlichen Geschichte des modernen Antisemitismus',
Frankfurt a.M. 1987, 39ff. Dazu gehört auch eine gewisse verschleiernde Instrumen-

110



talisierung, indem dabei oft - insbesondere auch im Kampf gegen eine Entindividua-
lisierung - im manipulativen Abgrenzen die Juden nicht isoliert angegriffen werden,
sondern im Zusammenhang mit anderen bedrohlichen Subjekten. Vgl. ebd.

22. Vgl. E. Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 281 f.

23. Vgl. z.B. zur Illustration die zahlreichen Beispiele in: G. Stemberger, Die Juden. Ein
historisches Lesebuch, Beck'sche Reihe 410, München 1990, 143ff.

24. Vgl. dazu die These von Poliakov in: L. Poliakov, Artikel «Anti-Semitism». The
Middle Ages, Encyclopaedia Judaica, Jerusalem o.J., Band 3, 107.

25. E. Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 281.
26. A.a.O. 282.
27. Vgl. Anm. 23.
28. Das Giftmotiv wurzelt natürlich im Antisemitismus der Pestzeiten, vgl. z.B. L. Po¬

liakov, Du Christ aux Juifs de Cour, Paris '1955, 126ff. M.E. ist es kein Zufall, dass

gerade auch im oben zitierten, die Juden dämonisierenden und pathologisierenden
Text Drewermanns die Metapher «Gift der Langeweile» erscheint.

29. Am virulentesten wurde dieses antisemitische Motiv in der Kreuzzugzeit (Ende 11.

Jhdt. ff.) vgl. z.B. L. Poliakov, Artikel «Anti-Semitism». The Middle Ages, Encyclopaedia

Judaica, Jerusalem o.J., Band 3, 101.

30. Vgl. E. Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 15f.
31. Die neutestamentlichen Zeugnisse sind - historisch analysiert - Tendenzschriften

aus späterer Zeit, die auch neue Konflikte in den Stoff der mündlichen Überlieferung

eintragen. Dagegen erwähnt gerade der pointiert antisemitische und
romfreundliche Schriftsteller Tacitus die Juden in bezug auf die Todesstrafe Jesu nicht
auf der Seite der Richtenden, sondern handelt den Fall Jesu in römisch-juristischen
termini technici des entwickelten röm. Rechtes als reinen Vollzug durch die Staatsgewalt

ab. Vgl. Tac.ann. 15, 44 Damit negiere ich nicht, dass es unter der römischen
Herrschaft auch jüdische Kollaboration gegeben habe. Aber m.E. ist historisch gerade

bei Kollaborateuren kein Interesse an der Ermordung Jesu begründbar!
32. Ruth Elias, Die Hoffnung erhielt mich am Leben. Mein Weg von Theresienstadt

und Auschwitz nach Israel, München, Zürich 21988, 68f.
33. A.a.O., 80.
34. Drewermann, Das Markusevangelium, Erster Teil, 57.

35. Drewermann, Das Markusevangelium, Zweiter Teil, 195.
36. Ebd.
37. Duden, a.a.O., 327.
38. Die antijüdische Tendenz des Markus würde ich kurz folgendermassen skizzieren:

Nach 70 n. Chr. ist der Tempel zerstört. Die nicht esoterischen Juden und Jüdinnen
bezeugen gerade in ihrer zukünftigen Hoffnung auf ein messianisches Friedensreich
und die Herrschaft realisierter Gerechtigkeit die leidvolle Unerlöstheit der Welt. Sie

lehnen folglich messianisch-apokalyptische «Schwärmer», wie z.B. die Jesusanhängerinnen

und -anhänger, ab, inbesondere weil sie in der Okkupationszeit durch die
Römer keine geringe Gefährdung der jüdischen Gesellschaft darstellten. Es war
nicht leicht, die Kontrafaktizität des frühchristlichen Glaubens (z.B. von Markus)
theologisch plausibel zu erhalten. Natürlich zielt eine aus diesem Interpretationsdilemma

entstehende, sich dem Judentum entfremdende und daher sich in zunehmendem

Masse antijüdisch artikulierende Theologie gegen den Mainstream der Juden.
Tragischerweise stellt das Gottesvolk Israel sehr bald in seiner blossen Existenz für
die sich aus dem Judentum entwickelnde Kirche scheinbar die Selbstlegitimation
messianischer Juden und «Gottesfürchtigen» in Frage. Eine historische unüber-
springbare Hürde war zudem, dass die frühchristlichen Gemeinden bald hellenisiert
und vom Judentum soziologisch abgespalten waren, weshalb eine innerjüdische

111



(nicht antijüdische) Reinterpretation des historischen Scheiterns der Messiasidee
nicht mehr geleistet werden konnte.

39. Vgl. z.B. R. Rendtorff und E. Stegemann (ed.), Auschwitz - Krise der christlichen
Theologie, München 1980; P. von der Osten-Sacken, Grundzüge einer Theologie im
christlich-jüdischen Gespräch, München 1982; E. Blum, Ch. Macholz und E. Stegemann

(ed.), Die Hebräische Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte, Festschrift R.

Rendtorff, Neukirchen-Vluyn 1990 oder die innerchristliche schonungslose und
daher äusserst konstruktive Antisemitismuskritik von E. W. Stegemann, Die christlichen

Wurzeln des Judenhasses. «Der Antisemitismus ist, kurz gesagt, die Angst,
Mensch zu sein» (Jean Paul Sartre), Wege zum Menschen, Jg. 42, Heft 8, Göttingen
1990, 483-496. Die kirchenpolitischen Realitäten fliessen leider in bedeutend zäheren
Bahnen, aber schon Wesentliches hat sich in der Beziehung der Kirche zur Synagoge
und zu Israel geändert, vgl. dazu die Quellensammlung: R. Rendtorff und H. Henrix
(ed.), Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von 1945 - 1985, Paderborn,
München 21989 oder R. Neudecker SJ, Die vielen Gesichter des einen Gottes. Christen

und Juden im Gespräch. Ökumenische Existenz heute, Band 6, München 1989.

40. Ich möchte mit diesem Satz keineswegs eine psychologische Theorie des Antisemitis¬
mus wagen. Ich erwidere mit diesem Satz lediglich literarisch ironisierend die über-
ich-Theorien Drewermanns, um mit einem Gedanken der psychoanalytischen
Aufarbeitung antisemitischer Aspekte von E. Brainin die theologische und historische
Kritikabwehr Drewermanns als psycho-theologisch nicht unbedingt notwendig zu
entlarven. Daher spiegle ich diesen Gedanken über mögliche psychische Quellen
antisemitischer Tendenzen in die «Scheinimmunität» des psycho-theologischen
Bereichs von Drewermann hinein: «Grunberger beschreibt den typischen Antisemiten
als jemand, der versucht, mit seiner Aktivität den 'Anforderungen des Überich zu
genügen'». E. Brainin, a.a.O. 105. Damit gebe ich auch der Hoffnung Ausdruck,
dass es sicher bessere Wege gibt, Psychologie für die Theologie fruchtbar zu machen.

41. Ein ganz einfaches Beispiel: Träume von Schnee und Bergen sind bei einem passio¬
nierten Skifahrer des 20. Jahrhunderts psychisch etwas ganz anderes als ein
Bergtraum eines römischen Dichters, der sich vor Schnee im Winter und dem für ihn
irrationalen tremendum Berg nur fürchten konnte. Ein weiteres Beispiel ist z.B. die

Entwicklung des Antisemitismus, der durch die Sho'ah zu einer neuen, wesentlich
barbarischeren Qualität gemacht wurde: «Antisemitismus heute kann nicht untersucht

werden, weder als soziales noch als individuelles Phänomen, ohne die veränderte

Situation durch die Massenvernichtung zu berücksichtigen. Die industrielle
Vernichtung von Menschen war bis dahin nicht möglich, weil es bis dahin die

Möglichkeiten einer industriellen Organisierung - weder der Arbeit noch des
Massenmordes - gab. Das wiederum musste doch auch veränderte Persönlichkeitsstrukturen

hervorbringen.» E. Brainin, a.a.O. 106.

42. Horkheimer/Adorno, a.a.O. 177.

43. Wohlverstanden, Tausende von Kilometern weg vom Geschehen, das durch einsatz¬
bereites Giftgas «made in Germany» bestimmt ist.

44. Eugen Drewermann, Vier Reden gegen den Krieg am Golf. In: Die Spirale der
Angst, Freiburg, Basel, Wien, 1991, 418.

45. E. Drewermann, Vier Reden gegen den Krieg am Golf, 419.

46. Als Kriegsdienstverweigerer habe ich sehr viel Sympathie für radikalen Pazifismus.
Ein redlicher Pazifist aber trägt das Risiko selbst und versucht niemanden zu victi-
misieren.

47. A.a.O. 420.
48. Ich schliesse mich als Schweizer Christ auch in die schwierige Situation ein, eine Tä¬

tertradition geerbt zu haben.

112



49. Natürlich ist der Opferbegriff sachlich und ethisch eine irreführende Kategorie in
bezug auf die Nach-Shoah Zeit. M.E. trifft der Begriff «Opfer» aber typisches
selbstgewähltes «Post-Täterdenken», nämlich insbesondere die Angst vor dem sog.
ausgebliebenen Talion, die in diesen vier Reden gegen den Krieg m.E. ganz stark das
Denken Drewermanns bestimmt, obwohl wir in der Objektivation damit keine Realität

adäquat beschreiben könnten. Vgl. zum antisemitisierenden Angstgefühl vor
der ausgebliebenen Rache, dem ausgebliebenen Talion: D. Claussen, a.a.O. 157ff.;
wobei gerade auch in diesem Zusammenhang die identitätsstiftende Wirkung des
Antisemitismus zum Tragen kommt (159). Oder vgl. z.B. wie der Psychiater und
Publizist Emanuel Hurwitz in einem Tagebucheintrag vom Frühling 1990 diese Art
«Opferdenken» des europäischen Nachkriegsdenken aufnimmt: «Es empört mich,
wenn die nichtjüdische Umwelt zur Entlastung von Schuldgefühlen die Juden zu
neuen Tätern macht. Ich finde es geschmacklos, wenn sie mir zur Opferrolle rät, weil
nur so die Moral auf meiner Seite sei. Mit welchem Recht können wohlmeinende
Menschen im Vollbesitz der Gnade ihrer späten Geburt behaupten, man wähle das
Böse, wenn man sich für Israel entscheide?» E. Hurwitz, Christen und Juden,. Tagebuch

eines Missverständnisses, Zürich, Frauenfeld 1991, 20.
Mit diesem Phänomen korrespondiert m.E., dass Drewermann nur mit einem
eigentümlichen - psychologisch vermittelten - Hass über «Opfer» zu reden vermag.

50. A.a.O. 423.
51. Drewermanns politische Lösung ist bezeichnenderweise der Vorschlag Saddams:

«Es ist weit und breit kein anderer Ausweg mehr zu sehen, als genau das, was Saddam

Hussein vorschlägt: ein 'linkage', eine Verbindung, der Kuwaitfrage mit der
Palästinenserfrage.» A.a.O. 423. Die ungelöste Problematik des Palästinensischen
Volkes ist natürlich in dieser «ethischen» Sicht allein durch das Veto der USA und
den Einspurch Israels entstanden Vgl. ebd. Und natürlich gehört dazu immer wieder,

dass das Leiden der Palästinenser und Palästinenserinnen als Hauptargument
gegen den Golfkrieg auftreten kann. Vgl. a.a.O. 432.

52. Vgl. Anm. 49.
53. a.a.O.,428
54. Vgl. a.a.O. 429 und Anm. 49.

113


	Antijüdische Clichés und antisemitische Stereotypen bei Eugen Drewermann

