
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Probleme der lutherischen Judenmission zwischen 1870 und 1900

Autor: Männchen, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Probleme der lutherischen
Judenmission zwischen 1870 und 1900

von Julia Männchen

Am 1.6.1871 trat der «Evangelisch-lutherische Centraiverein für Mission unter

Israel» zu seiner ersten Generalversammlung zusammen. Dem Centraiverein
gehörten bei der Gründung der sächsische, der bayrische und der norwegische
Judenmissionsverein an, weitere Vereine kamen in den folgenden Jahren hinzu.
Man wollte auf diese Weise die gesamte Judenmissionsarbeit der lutherischen
Kirche festigen und erweitern, in den Ländern der Zweigvereine direkt
missionarische Tätigkeit aufnehmen, neue Vereine ins Leben rufen und überhaupt
«unter den Gliedern der lutherischen Kirche grösseren Eifer für das Werk der
Judenbekehrung» wecken1.

Entscheidenden Anteil am Zustandekommen dieser Vereinigung hatte Franz
Delitzsch, der auch zu dem dreiköpfigen Direktorium des Centraivereins gehörte.
Bereits seit 1864 hatte er die Judenmissionszeitschrift «Saat auf Hoffnung»
herausgegeben als Organ des sächsischen und des bayrischen Missionsvereins. Ab
1875 wurde «Saat auf Hoffnung» das Publikationsorgan des Centraivereins, in
dem die jährlichen Rechenschaftsberichte, Berichte von verschiedenen Missionsgebieten,

Predigten, Buchbesprechungen, religiöse Lyrik und Bekehrungsgeschichten,

aber nur selten wissenschaftliche Aufsätze erschienen. War es bei der
Bildung des Centralvereins darum gegangen, die missionarischen Aktivitäten zu
verstärken und auf neue Gebiete auszudehnen, so tauchten schon bald Probleme
auf, die zu grundsätzlichen und auch theoretischen Überlegungen zwangen und
ihren Niederschlag ebenfalls in «Saat auf Hoffnung» fanden.

I) Wachsender Antisemitismus nach 1871 in Preussen

An erster Stelle ist hier ein neues Aufleben des Antisemitismus in Deutschland

und Osteuropa zu nennen. Durch das Reichsgesetz von 1871 war zwar auch
den Juden die bürgerliche Gleichstellung garantiert und damit die Emanzipation
rein rechtlich zum Abschluss gebracht worden. Auf dem Verwaltungswege wurden

sie aber nach wie vor von der Offizierslaufbahn und der höheren Beamtenlaufbahn

ausgeschlossen, es gab relativ wenig jüdische Richter, Lehrer und Hoch-

* Julia Männchen ist Lektorin für Hebräisch an der Universität Greifswald.
Adresse: Steinbeckerstrasse 27, D-O-2200 Greifswald.

87



schuldozenten. Dagegen gehörten bereits 1860 in Preussen 53,5% der dort lebenden

Juden dem Handelsstand an, und die Zahl der im Kredit- und Geldgeschäft
Tätigen nahm ständig zu. Daneben waren Juden vor allem in den sog. freien
Berufen zu finden, als Ärzte, Anwälte, Journalisten, hoch war auch der Anteil der
jüdischen Studenten an den Universitäten. In den Jahren des industriellen
Aufschwungs zwischen 1871 und 1873 kam es unter führender Beteiligung jüdischer
Kaufleute, Industrieller und Bankiers zur Gründung zahlreicher Aktiengesellschaften.

Diese Entwicklung fand ihr Ende in der Wirtschaftskrise von 1873, die
seit 1875 durch eine internationale Agrarkrise verstärkt wurde.

Otto Glagau gab 1876 in seiner Schrift «Der Börsen- und Gründungsschwindel

in Berlin» den Juden die Schuld an der wirtschaftlichen Misere und
machte sie überhaupt verantwortlich für die gesamte industrielle Entwicklung
und deren angeblich negative Folgen. Doch bereits 1873 hatte Wilhelm Marr, der
Sohn eines jüdischen Schauspielers, der zum Christentum übergetreten war, unter
dem Titel «Der Sieg des Judentums über das Germanentum» das Ende Deutschlands

prophezeit, weil das Judentum der «sozialpolitische Diktator Deutschlands»

geworden sei und in allen Lebensbereichen der Weg zum Ziel nur noch
durch die jüdische Vermittlung gehe. 1879 gründete Marr die «Antisemitenliga»,
um das deutsche Volk vor der vollständigen Verjudung zu retten. Der Historiker
Heinrich v. Treitschke machte die wirtschaftliche Macht der Juden verantwortlich

für den «schnöden Materialismus» der Zeit, und der Berliner Hof- und
Domprediger Adolf Stöcker stellte fest, dass die Herrschaft des semitischen Geistes

in Deutschland die geistige und wirtschaftliche Verarmung bedeute.
Aber auch auf religiösem Gebiet wurden gegen die Juden heftigste Vorwürfe

erhoben. Der katholische Priester und Professor für Hebraistik in Prag, August
Rohling, gab 1871 ein Buch heraus mit dem Titel «Der Talmudjude», in dem er
nachzuweisen suchte, dass der Talmud den Juden zu Untaten gegenüber den

Nichtjuden autorisiere, und dass die Juden von Zeit zu Zeit Christenkinder
schlachteten, weil sie deren Blut zu rituellen Zwecken benötigten - ein alter
Vorwurf gegen die Juden, der durch verschiedene Ritualmordprozesse in dieser Zeit
neue Nahrung zu erhalten schien. Und 1883 wurde in Paderborn ein «Judenspiegel

oder 100 neu enthüllte, heutzutage noch geltende, den Verkehr mit den Christen

betreffende Gesetze der Juden...» gedruckt. Verfasser war ein Dr. Justus, der
tatsächlich aber August (od.Aaron) Brimannus hiess und, von Geburt Jude,
zunächst zum Protestantismus, dann zum Katholizismus übergetreten war. Auch er
wollte nachweisen, dass den Juden die Tötung Ungläubiger und jede nur denkbare

Schädigung derselben geboten sei.

2) Judenmissionarische Auseinandersetzung mit dem Antisemitismus

Mit diesem sog. Anti-Talmudismus haben sich vor allem Franz Delitzsch
(«Rohlings Talmudjude beleuchtet», Leipzig 1881) und Gustaf Dalman («Die
Tötung Ungläubiger nach talmudisch-rabbinischem Recht. Jüdisches Fremdenrecht

- antisemitische Polemik - jüdische Apologetik») befasst und sehr ausführ-

88



lieh und bis ins einzelne gehend die Behauptungen der Verfasser widerlegt, die
sich zwar immer auf Textstellen stützten, diese aber losgelöst vom Kontext, in
ungenauer Wiedergabe und mit entsprechenden Kommentaren versehen so
entstellt darboten, dass man den fanatischsten Christenhass herauslesen musste.
Trotz der Widerlegungen von Delitzsch und Dalman wirkten die Schriften von
Rohling und Justus weiter. Innerhalb der Judenmission blieben sie aber ohne
Einfluss. Man betrachtete diese Auseinandersetzung wohl mehr als eine akademische,

eine exegetische Fachdebatte, in der so versierte Kenner wie Delitzsch und
Dalman alle Vorwürfe überzeugend entkräfteten.

Dagegen fanden die Gedanken von Glagau, Marr, Stöcker oder Treitschke
schon eher Eingang. Noch Anfang der siebziger Jahre wurde allerdings in «Saat
auf Hoffnung» nicht nur in hohen Tönen von jüdischen Helden im deutsch-französischen

Krieg gesprochen. Man kritisierte auch eine Zeitungsnotiz, in der ein
entlarvter Betrüger als «jüdischer Handelskommis» charakterisiert wurde und
fragte «im Namen der Gerechtigkeit und der Humanität», warum das «verletzende

Adjektiv 'jüdischer'» vorgesetzt worden sei. Der Jude, der das liest, müsse

ja den Eindruck gewinnen, dass auch die liberalsten Christen den Judenhass nie
und nimmer aufzugeben gedächten. In der ebenfalls in «Saat auf Hoffnung»
abgedruckten Ansprache eines Predigers der Londoner Missionsgesellschaft heisst

es, dass die Juden jetzt zum grossen Teil sowohl von ihren eigenen Gesetzen als
auch von Jesus anders dächten als früher. «Ihr habt ja so gut wie ich vorurtheils-
freiere Israeliten sagen hören, unser Heiland sei ein grosser Reformator gewesen.
Liegt darin nicht schon ein bedeutsames Zugeständnis...? Aber auch die Meinung
der Welt über die Juden habe sich geändert. «Man erkennt, verwerthet, feiert die
Gaben und Kräfte, welche dem jüdischen Stamme in irdischen und zeitlichen
Dingen verliehen sind... Die Juden haben fast 2 Jahrtausende hindurch Zeugnis
für Gottes Gerechtigkeit und Seine heiligen Gerichte ablegen müssen - und sollten

sie nicht auch dazu bestimmt sein, Zeugen für seine Gnade und Güte zu
sein?»2 Prof. v. Orelli bezeichnete die Judenmission als einen Akt der Dankbarkeit

gegenüber Israel, womit man zurückgebe, was man durch dessen Vermittlung

empfangen habe. Obwohl Israel das «halsstarrige Geschlecht» sei, das noch
immer vom Jesushass beseelt ist, habe es doch eine herrliche Zukunft. «Wer
weiss, ob nicht Israel den Weg zum Heil schon gefunden hätte, wenn es nicht von
den Christen so lange gehasst und verfolgt worden wäre.»3

Bereits drei Jahre später, 1877, wurde den Lesern unter der Überschrift «Die
Zeitgemässheit der Judenmission» ein Buch über die Stellung der Judenmission in
der Reihe der christlichen Reichsarbeiten von Pastor J. Bonnet besonders
empfohlen. Ausgehend von der Tatsache, dass in den letzten fünfzig Jahren die christliche

Bevölkerung um 91%, die jüdische dagegen und 112% zugenommen habe,
heisst es: «Man könnte darüber wegsehen, wenn die Juden ohne Einfluss auf die
Gestaltung der Dinge, ja auf die christliche Kirche selbst wären und nicht mit
weitgehenden Ansprüchen aufträten. Aber das Judentum schliesst sich zu einer
Phalanx zusammen, die bewusster und absichtlicher Weise gegen das Christenthum

Front macht... (es) hat nicht vor, sich in die modernen Kulturverhältnisse
wie eine Null einreihen zu lassen, sondern die Eins vor den Nullen zu werden»4.
Angesichts dieser Entwicklung rief der Verfasser die Kirche zum Handeln auf.

89



«Als der letzte französische Krieg begann, wurden sofort unsere Truppen auf den
feindlichen Boden geworfen, und so entfalteten sie in wuchtigem Angriff ihre
Macht im Herzen des feindlichen Landes. Die Verzichtleistung auf die Offensive

ist gleich der Abdankung der Kirche.»5

3) Judenmission als Verteidigung des Christentums

Judenmission wurde in der Folgezeit immer mehr verstanden als Verteidigung

des Christentums gegen den wachsenden jüdischen Einfluss, der sogar in die
Pforten der Kirche dringe, weil die Kirche es verschmäht habe, die Juden zu
Christen zu machen. Die Kirche habe selten ihren Vorteil verstanden, am wenigsten

im allerwichtigsten Punkte, der Judenmission6. Als Beweis für die Aggressivität

des Judentums zitiert man immer wieder Adolphe Crémieux, den führenden
Kopf der 1860 gegründeten Alliance israélite universelle, der gesagt haben sollte:

«Ein neues messianisches Reich, ein neues Jerusalem muss erstehen an Stelle

der Kaiser und Päpste»7. Man sprach von dem dem jüdischen Volk gleichsam

eingeimpften Bedürfnis, zu Reichtum und Herrschaft zu gelangen8, vom
religiösen jüdischen Grössenwahn9, vom jüdischen Geist der Verneinung, der
Gewinn- und Genusssucht, von dem die Christen bereits angesteckt wären,
gestand allerdings ein, dass sie durch Verunglimpfung und Verfolgung der
Juden selbst die Schuld daran trügen, dass Hass gegen das Christentum und
«verzehrender Wuchergeist» um sich gegriffen hätten. Der entscheidende Fehler

gegenüber den Juden sei die Gewährung der bürgerlichen Gleichstellung
gewesen. «Gottes Wirkung ist es gewesen..., welche die Juden seit den Tagen
Mendelssohns hat neu aufleben lassen, aber unsere Schuld, dass wir ihnen
eine Stellung gewährt haben, durch welche sie einer der wirksamsten Faktoren
der Zersetzung alles christlichen Volks- und Staatslebens unter den Deutschen
geworden sind. Mit ihren eigenen Idealen, welche religiös und geistig, praktisch

und sozial durch und durch krank waren, traten sie in unser Leben
ein.»10 Es sei wohl christliche Schuldigkeit gewesen, die Juden von dem
mittelalterlichen Druck einmal frei zu machen, aber ihre unbeschränkte
Rechtsgleichstellung stehe im Widerspruch zu den Pflichten eines christlichen Volkes
gegen sich selber. Nur vom Rassenhass distanzierte man sich, und besonders
Franz Delitzsch warnte eindrücklich davor, weil das das Ende der Missionsarbeit

bedeuten würde.
Die Ermordung des Zaren Alexander II. im Jahre 1881 führte in Russland

zu Verfolgungen und Pogromen in bis dahin kaum gekanntem Ausmass.
In Deutschland entstand trotz aller antisemitischen Propaganda ein Gefühl
von Solidarität mit den russischen Juden. Im Evangelisch-Kirchlichen Anzeiger

von Berlin wurde zur Hilfe für die Geplünderten, Misshandelten und
Vertriebenen aufgerufen, die man mit dem unter die Räuber gefallenen Mann aus
dem Gleichnis vom Barmherzigen Samariter verglich. Auch das Leipziger
Tageblatt bezog sich auf dieses Gleichnis und kritisierte, dass sich bisher relativ
wenig Christen in die Spendenlisten eingetragen hätten und fragte: «Haben

90



wir nicht schon viele Calamitäten fast ausschliesslich christlicher Bevölkerungen...

erlebt und unsere jüdischen Mitbürger freigebig mithelfen gesehen ...11?

Auf der Jahresversammlung des Centraivereins im Jahre 1882 rief Franz
Delitzsch zur Hilfe für die russischen Juden auf. Zwar dürften sich die Verfolgten,

wenn sie in sich gingen, nicht schuldfrei finden, aber christliche Liebe
schliesse eben den Schuldigen nicht aus von ihrem Mitleid, weil sie wisse, dass
wir alle schuldig sind, und er verstand die Hilfe als Sühne für die unchristlichen

Judenverfolgungen alter und neuer Zeit12. Der Versammlung wurde zu
diesem Zweck die folgende Resolution vorgelegt:
«(wir) ergreifen die Gelegenheit öffentlich zu erklären
1) dass wir in Widerspruch treten würden mit dem Evangelium, dessen

Verkünder in Wort und That zu sein wir berufen sind, wenn wir unser Verhalten

gegen die Juden durch nationale Antipathie oder Rassenhass bestimmen

liessen;
2) dass das Evangelium die Pflicht der Barmherzigkeit gegen alle Menschen,

selbst gegen unsere Feinde und Widersacher uns einschärft und wir darum
uns gedrungen fühlen, laut unseren Abscheu gegen die Unbarmherzigkeit,
womit gegen die russischen Juden gewütet wird, auszusprechen und die
Christenpflicht zu betonen, den unbarmherzig Gemisshandelten und
Verfolgten ohne Rücksicht auf etwaige Verschuldung unser Mitgefühl und
unsere Mithülfe entgegenzubringen».
In der Diskussion «erging sich sofort die erste Stimme... in der Schilderung
des volksverderberischen Schaltens der Juden, welche sich von Ruinierung
fremden Wohlstandes bereichern, und dieser Unmut beherrschte die
Stimmung dermassen, dass es sich als unmöglich herausstellte, für die Resolution

allgemeine freudige Zustimmung zu erlangen». In dem Bericht ist die
Erschütterung darüber deutlich zu spüren, sie wirkte weiter bis ins nächste
Jahr, wo man die Generalversammlung auf Grund dieser Vorkommnisse
ausfallen liess. Doch war man offenbar weniger betroffen über die geringe
Zustimmung zu der Resolution als viel mehr darüber, dass «die Judenfrage
der Gegenwart... in diese sonst so traulich, harmlos und erbaulich verflossene

Abendstunde Missklänge (warf), welche der Auflösung in harmonische

Einmütigkeit trotzten»13.

4) Judenmission kontra Zionismus

Die Judenverfolgungen in Russland hatten alle Hoffnungen auf Emanzipation

ähnlich der in Westeuropa zunichte gemacht und einen Aufschwung der
zionistischen Bewegung zur Folge. 1895 fand in Leipzig die «Allgemeine Konferenz
für Judenmission» statt, auf der Wilhelm Faber über die Bedeutung der zionistischen

Bewegung für die Judenmission sprach. Ausgehend von der biblischen Ver-
heissung, dass Israel einst im Lande seiner Väter als christliches Volk der ganzen
Welt zum Segen leben werde, nannte er als Voraussetzungen dafür die Christianisierung

Israels und die Erhaltung seiner Nationalität. Letzteres wäre nun durch

91



die zionistische Bewegung geschehen, der die Neubelebung der hebräischen
Sprache wichtiger sei als die Kolonisation Palästinas und die er in enthusiastischen

Worten schilderte. Gewiss sei die nationale Begeisterung zunächst eine rein
weltliche Sache, von der er aber hoffte, dass sie durch die Gnade - sprich Bekehrung

- geheiligt werde. Eine Nichtachtung der Nationalität Israels seitens der
Judenmission sei jedenfalls ein ebenso grosser Fehler wie die Abkehr getaufter
Juden von ihrem Volk. «Welch ein Segen hätte auf Israel ausströmen können, wenn
auch nur die Hälfte der vielen Christen aus Israel den nationalen Zusammenhang
mit ihrem Volk festgehalten hätte.»14 In der Diskussion wurden allerdings auch
kritische Stimmen laut, die der zionistischen Bewegung jeden religiösen Charakter
absprachen. Fünf Jahre später, auf der Judenmissionskonferenz in Köln, hatten
die kritischen Stimmen zugenommen, an die Stelle der Hoffnungen des Jahres
1895 war Ernüchterung getreten. 1896 war Theodor Herzls «Judenstaat» erschienen,

1897 hatte der erste zionistische Weltkongress stattgefunden. Auf diesem

Hintergrund wurde jetzt das Thema verhandelt. Das Hauptreferat charakterisierte
den Zionismus als rein diesseitige Bewegung, die irdische Not mit diesseitigen

Mitteln zu beseitigen suchte. Für die Judenmission sei er hinderlich, denn die
Juden seien dadurch hochmütig und selbstbewusst geworden und hätten die Zuversicht

gewonnen, auch ohne das Christentum ans Ziel zu gelangen. Mit anderen
Worten: Das nationale Element ist ausschlaggebend geworden, und die Zionisten
verhalten sich Judenchristen gegenüber ablehnend und bezeichnen sie als Verräter
am Volkstum. Wirklich fromme Juden seien Gegner des Zionismus, sie erwarteten

ihre Hilfe nicht von Leuten wie Herzl, sondern von Gott. Doch bedeute der
Zionismus immerhin den überraschenden Anfang eines neuen Abschnitts in der
Geschichte Israels: «Wir kannten dies Volk nur mehr als das Volk der Schacherer
und Wucherer, der gesinnungslosen Literaten und faulen Journalisten. Wir
glaubten Israel ganz dem Mammonsdienst ergeben. Und siehe, es erhebt sich aus
dem Staub, es kann sich noch für eine grosse Idee begeistern.»15 Seine rechte
Würdigung finde er aber nur vom biblischen Standpunkt aus. Und da sei
festzustellen, dass er nicht auf Gottes Hand und seine Wege achtet, sondern nur auf
seine eigene Kraft baut. Damit sei ihm das Urteil gesprochen. «Der Zionismus,
so wie er ist, hat keine Zukunft, kann sie nicht haben. Gott wird es sich nicht
gefallen lassen, dass man in Israel Geschichte macht über seinen Kopf hinweg.»16
Die Judenmission dürfe ihn aber auch nicht bekämpfen, denn er könnte durch
Gottes Gnade ein Werkzeug für das Reich Gottes werden. Ihre Aufgabe sei die
verstärkte Predigt des Evangeliums. «Israel muss umringt werden mit der Predigt
von Christo.»

5) Judenmission: Bekehrung des einzelnen Juden oder des jüdischen Volkes?

Mit Antisemitismus und Zionismus war die Judenmission gleichsam von
aussen her konfrontiert worden. Das dritte Problem, das sie in diesen Jahren
beschäftigte, erwuchs aus ihrer eigenen Arbeit und betraf, wie es eine Anfrage an
die Redaktion von «Saat auf Hoffnung» nannte, das Ziel der Judenmission. «Hat

92



die missionierende Thätigkeit der Kirche», so heisst es dort, «bei dem Volke Israel

eine andere Aufgabe zu lösen als bei den heidnischen Völkern? Wenn diesen
das Evangelium gepredigt wird, so denkt niemand daran, ihnen ihre Eigenthüm-
lichkeit, ihre Sprache, auch ihre Sitte zu nehmen, so weit sie mit dem Worte Gottes

vereinbar sind. Die Aufgabe ist es, das ganze Volk als solches in ein christliches

zu verwandeln.»17 Bei der bisherigen Judenmissionspraxis, die lediglich auf
Einzelbekehrung gerichtet sei, würden aber die Bekehrten sofort aus der Gemeinschaft

mit dem Volke Israel, aus ihren verwandtschaftlichen und gesellschaftlichen

Bindungen herausgelöst und würden Deutsche, Engländer usw. Es ging also
darum, wie weit die Juden noch als Volk zu betrachten waren und welche
Konsequenzen sich daraus für die Missionspraxis ergaben.

In der Antwort der Redaktion wird zunächst unter Berufung auf Rom 9-11

festgestellt, dass Israel als Volk noch eine Zukunft vor sich hat, dass aber die
Wiederbringung des Volkes als solchem das Werk Gottes sei und nicht Sache der
Mission. In West- wie in Osteuropa beschränkten sich die Missionserfolge auf die
Gewinnung einzelner, und damit müsse man sich begnügen. Die Mission könnte
allerdings bei Israel am wenigsten den Zweck der Entnationalisierung haben, und
das sei auch im Grunde unmöglich. Auch der christgläubige Jude bleibe der
Nation nach Jude, und noch immer sei das Bewusstsein der jüdischen Abstammung
in Hunderten lebendig. Im gleichen Atemzug wurde aber festgestellt, dass die
Mission den zu bezeugen habe, in dem alle Nationalunterschiede gegenüber der
neuen Kreatur zurücktreten. Und nachdem das Christentum die alttestamentliche
Volksgestalt der Gemeinde zerbrochen habe, wisse man nicht einmal recht, wie
man «die jüdische Nationalität ohne Widerspruch mit dem christlichen Geist
conserviren solle». Man tröstete sich damit, dass «die nationale Darstellung eines

christgläubigen Israel... Sache der Zukunft (ist) und die Zukunft ist Gottes».
Doch alle Erörterungen dieses Problems schienen rein theoretischer Natur ohne
praktische Konsequenzen.

6) Die südrussische Christentumsbewegung der Gebrüder Rabinowitsch und ihre
Folgen

Das änderte sich schlagartig durch Nachrichten über die sog. südrussische

Christentums-Bewegung. Seit dem Winter 1883 sammelte sich in Kischinew um
die Gebrüder Rabinowitsch und ihre Familien eine judenchristliche Gemeinde.
Als Initiator galt Joseph Rabinowitsch, der, von Beruf Jurist, durch die Schule
von Talmud und Kabbala gegangen war und schliesslich im Neuen Testament
den Schlüssen zum Alten Testament gefunden hatte. Seine Losung «Kein Heil für
mein Volk als in der bussfertigen, gläubigen Zukehr zu Jesus, unserem Bruder»
fand auch bei Juden ausserhalb von Russland ein breites Echo18. Die russische
Regierung stand der Bewegung wohlwollend gegenüber, erteilte ihr die Genehmigung,

öffentliche Gottesdienste zu halten, bewilligte ihr einen Anteil am jüdischen
Friedhof und verlangte ausdrücklich, dass sie selbständig bleiben sollte, ohne
Beeinflussung durch die bestehende Kirche. Deshalb Hess sich Rabinowitsch auch in

93



Berlin taufen und nicht durch den Prediger der lutherischen Gemeinde von Ki-
schinew, Propst Faltin. Die Gemeinde nannte sich «Israeliten des Neuen Bundes»
und hielt an Sabbat und Beschneidung fest. Der Zulauf zu den Gottesdiensten
war gross, und Faltin berichtete erfreut, dass die Nachfrage nach dem Worte
Gottes immer mehr wachse.

Der Centraiverein war in der Beurteilung der Vorgänge unsicher und
schwankte zwischen Freude und Besorgnis. Auf der Jahresversammlung 1885

war die Stimmung offensichtlich recht enthusiastisch. Franz Delitzsch begrüsste
die Bildung einer nationaljüdischen Gemeinde in Kischinew als Vorspiel zur
Bekehrung ganz Israels. Rabinowitsch vertrete aufs entschiedenste die Rechtfertigung

allein aus Glauben und stehe hinsichtlich des Zeremonialgesetzes bis zum
Extrem auf dem Standpunkt des Paulus und Luthers. Sabbat und Beschneidung
hielt Delitzsch aber für unvereinbar mit dem Christentum, und er befürchtete
ausserdem, dass ein Nebeneinander von zwei christlichen Gemeinden
unterschiedlicher Prägung in Kischinew auf die Dauer Schwierigkeiten bringen könnte.
Jedenfalls lehnte der Centraiverein jede Verantwortung für Rabinowitschs Arbeit
ab.

Die Schwierigkeiten blieben nicht aus. 1889 berichtete Gustaf Dalman in
«Saat auf Hoffnung» von einer «beklagenswerten Entfremdung» zwischen
Rabinowitsch und Faltin19. Es kam sogar zu einem öffentlichen Angriff Faltins gegen
Rabinowitsch, der unter Juden und Christen grosses Aufsehen erregte. Faltin
wollte höchstens innerhalb der Kirche Russlands national gefärbte Gemeinden
mit hebräischer Sprache und jüdischen Gebräuchen, aber ohne Sabbat und
Beschneidung gelten lassen. Und obwohl er sich über Rabinowitschs Predigttätigkeit

positiv äusserte, warf er ihm generell vor, dass er sich für einen Reformator
halte. Die Juden brauchten aber keinen Reformator, sondern Christus, nicht
Umgestaltung, sondern das neue Leben aus Gott. Dalman stellte sich in seiner
Bewertung der Vorgänge auf Delitzschs Standpunkt und verteidigte Rabinowitsch,

der nie Kirchenstifter, sondern Verkündiger des Evangeliums hätte sein
wollen. Man könne ihm unmöglich einen Vorwurf machen, wenn er sich verhalte
wie Paulus, der von seinen gläubig gewordenen Brüdern verlangte, dass sie den
Juden so viel wie möglich Juden blieben. Eine gewisse Sympathie für Rabinowitsch

ist nicht zu übersehen, und hier spielten auch ganz pragmatische Gründe
eine Rolle. Rabinowitsch hatte die öffentliche Genehmigung zur Predigt vor
Juden, die sonst kein lutherischer Pastor in Russland erhielt, da dort nur die griechische

Kirche missionieren durfte. Sicher nicht zu Unrecht fürchtete Dalman, dass
ihm diese Erlaubnis entzogen würde, wenn er in den Verdacht käme, der lutherischen

Kirche zu dienen. Auch in den folgenden Jahren bestand die eigentliche
Gemeinde hauptsächlich aus Rabinowitschs Familie, aber seine Gottesdienste
hatten grossen Zulauf, und seine brieflichen Verbindungen erstreckten sich bis in
die verschiedensten Teile Russlands, wo er durch seine gedruckten Reden Anhänger

gewonnen hatte.

Auf der Judenmissionskonferenz 1895 spielte das Thema eine zentrale Rolle.
Rabinowitsch hatte aus gesundheitlichen Gründen nicht kommen können, aber
Faltin befasste sich in seinem Referat mit der Frage: Ist die Bildung judenchristlicher

Gemeinden von der Mission anzustreben? Er bejahte diese Frage, verstand

94



aber nach wie vor unter judenchristlichen Gemeinden lediglich solche, in denen
Gottesdienste in hebräischer Sprache gehalten wurden. Die Sprache war für ihn
das wesentliche Kennzeichen der Zugehörigkeit zu einer Nation. Äussere Zeichen
wie Sitten, Gebräuche, Festtage seien etwas Peripheres und machten nicht das
Wesen der Gemeinde aus. Was am Anfang der Kirchengeschichte in Gestalt der
judenchristlichen Gemeinden seinen guten Grund gehabt hätte, passe nicht an
das Ende. Die heilsgeschichtliche Aufgabe der judenchristlichen Gemeinden der
Gegenwart sei die Mission, vor allem die am eigenen Volk.

Ein zweites Referat zu diesem Problemkreis befasste sich mit der richtigen
Stellung christgläubiger Juden zum Gesetz20. Vom Neuen Testament her bestünde

für die Judenchristen völlige Freiheit, das Gesetz zu halten oder nicht. Die
freiwillige Selbstbindung an das Gesetz empfehle sich aber für den Judenchristen -
und besonders dann, wenn er Missionar sei - unter dem Gesichtspunkt der Liebe
zu seinen noch ungläubigen Volksgenossen, denen er kein Ärgernis geben dürfte.
Denn wie sollten die Juden bei Nichtachtung des Gesetzes Jesus als den Erfüller
des Gesetzes erkennen? Die christliche Sitte judenchristlicher Gemeinden könnte
sich nur in Anknüpfung an die alte, gottgeleitete Vergangenheit des Volkes
bilden. Das frühere religiös verbindende Gesetz hätte aber nur noch den Wert einer
historischen Lebensordnung. Eine judenchristliche Gemeinde zu sammeln, sei

Gottes Werk. Zuvor müssten aber einzelne Glieder da sein, Juden, die ihrem
Volk und seinen Lebensformen nicht den Rücken kehrten bei der Annahme Jesu
Christi.

Dieser Vortrag wurde lebhaft diskutiert. Während einige die Beachtung des
Gesetzes zwar den Judenchristen, aber nicht den Judenmissionaren zugestehen
wollten, weil diese in ihrer Haltung vorbildlich sein müssten, forderten andere die
Gesetzesbefolgung sogar vom Heidenmissionar. Man wies aber auch auf die
Gefahr hin, dass die anerzogene Gesetzesgerechtigkeit in das Christentum hineingenommen

werde und gab ausserdem zu bedenken, dass von streng orthodoxen
Juden eine solche Übung des Gesetzes niemals anerkannt würde. Von einer
jüdischen Nation könnte aber gegenwärtig gar nicht die Rede sein, oder man müsse

wenigstens zwischen dem Gottgewollten und dem Gottwidrigen in der jüdischen
Nationalität unterscheiden.

Die eigentlich Betroffenen, nämlich die anwesenden «Christen aus Israel»,
versprachen sich in der Mehrzahl von der äusseren Beobachtung einiger gesetzlicher

Zeremonien keinen wirklichen Gewinn für ihr Zeugnis von der freien Gnade
in Christus gegenüber ihren ungetauften Brüdern und sahen andererseits in der
Nichtbeachtung des Gesetzes keinen Hinderungsgrund für eine herzliche Teilnahme

an dem Wohl und Wehe ihres Volkes.
Der Bericht über die Diskussion schliesst mit der Bemerkung, alle

Konferenzteilnehmer wären sich darin einig gewesen, dass das Gottgewollte in der
Eigenart der Juden von der Mission nicht angetastet werden dürfte. Nur «darüber
war eine Einheit nicht zu erzielen, worin das Gottgewollte der jüdischen Nationalität

zu suchen sei und worin daher die Eigenart besonderer judenchristlicher
Gemeinden bestehen könne».

95



7) Zusammenfassung

Versucht man, das Fazit aus dem hier Dargestellten zu ziehen, so muss
zunächst vorausgeschickt werden, dass sich die Judenmission primär als heilige
Pflicht der Kirche und der Christenheit verstand, die zu unterlassen nicht nur
Ungehorsam gegen Gott, sondern vor allem auch Lieblosigkeit gegenüber den Juden
wäre. Ging es doch darum, ihnen die Rettung zu bringen, das Heil. «Saat auf
Hoffnung» ist voll von Geschichten, in denen nach dem alten Muster dem düsteren,

hoffnungslosen Leben unter dem Gesetz das herrliche, erlöste, freie der
getauften Juden gegenübergestellt wird. Man müsste den Juden nur die Augen
öffnen, damit sie endlich sähen, wo ihr Glück liegt. Als Getaufte wären sie auch keinen

Verfolgungen mehr ausgesetzt - das Problem des Antisemitismus hätte sich
erledigt. Denn wenn es auch innerhalb der Judenmission immer wieder Stimmen
gab, die bei antisemitischer Polemik zur Mässigung mahnten und den an Leib
und Leben Bedrohten beistehen wollten: Grundsätzlich wurde der Antisemitismus

als unvermeidlich, weil von den Juden letztlich selbst verschuldet und das
Verhältnis zu den Juden nicht selten unter dem Aspekt der gebotenen Feindesliebe

gesehen.
Die Judenmission schlug aggressivere Töne an, als sie den christlichen Staat

durch die Juden bedroht sah. Im Zuge der Emanzipation war eine deutliche Lok-
kerung der religiösen Bindungen innerhalb des Judentums zu verzeichnen. Juden
Hessen sich taufen um gesellschaftlicher Vorteile willen, der religiösen Seite der
Sache wurde dabei oft keine Bedeutung beigemessen. Den jüdischen Einfluss z.B.
in der Presse, wo es auch Verunglimpfungen des Christentums gab, betrachtete
man deshalb als Ursache für die allgemein zu beobachtende zunehmende Ent-
christlichung. Man erkannte nicht, dass seit der Aufklärung Kirche und Synagoge

vor dem gleichen Problem standen: dass man sie auffasste als nationale und
kulturelle Einrichtungen, an denen man Anteil haben musste, wenn man dem
betreffenden Volkstum angehörte. Auch hier wie auf dem ökonomischen Gebiet
wurde die Gefahr am Beispiel der Juden anschaulich und greifbar - und es war
sehr einfach, sie deshalb zum Sündenbock zu machen.

Der Zionismus als jüdische Reaktion auf zunehmende Verfolgungen wurde
theologisch verurteilt als Werk von Menschen, die sich anmassen zu tun, was
Gott vorbehalten ist. Und man wusste innerhalb der Judenmission mit verblüffender,

ja beängstigender Sicherheit, was Gottes Wille für und mit Israel in der
damaligen Zeit war: die Bekehrung zur lutherischen Kirche. Deshalb konnte man
letztlich auch eine judenchristliche Gemeinde nicht akzeptieren. Aus dem christH-
chen Absolutheitsanspruch und dem lutherischen Selbstbewusstsein heraus waren
die Juden nichts anderes als Missionsobjekt, das von allen Seiten zu umzingeln
war, dem man jeden Ausweg abschneiden musste, um es mit Sicherheit fangen zu
können.

Es wäre billig, aus heutiger Sicht darüber ein Urteil zu sprechen. Auch vor
hundert Jahren war man sich immer einmal der Tatsache bewusst, dass diese

Rechnung nicht aufgeht. Und obwohl man eifrigst daran arbeitete, die Juden
durch die Taufe in die christliche Kirche hereinzuholen und sie aus ihren alten
Bedingungen zu lösen, war man überzeugt, dass Israel als Volk noch eine
Zukunft habe in Gottes heilsgeschichtlichem Plan.

96



ANMERKUNGEN

1. Die Generalversammlung für Judenmission in Leipzig am 1. Juni 1871, Saat auf
Hoffnung VIII, 1871, 185.

2. Becker, C. Das Jahresfest der Londoner Gesellschaft am 3. Mai 1872, Saat auf
Hoffnung IX, 1872, 191.

3. v. Orelli, C. Recht, Pflicht und Aussicht der Judenmission, Saat auf Hoffnung XII,
1875, 219.

4. Die Zeitgemässheit der Judenmission. Aus Pastor J. Bonnets Schrift «Die Stellung
der Judenmission in der Reihe der christlichen Reichsarbeiten», Saat auf Hoffnung
XIV, 1877, 123f.

5. a.a.O.
6. Aus Württemberg. Von Pfarrer Völler in Neckargroningen, Saat auf Hoffnung XV,

1878, 113.
7. Sessing, Juden und Judenmission, Saat auf Hoffnung XVIII, 1881, 88.
8. Die Frage um «die Judenhetze». Aus dem Erlanger Tagblatt 30. Nov. 1880, Saat auf

Hoffnung XVIII, 1881, 61.
9. a.a.O., 62.

10. Bücherschau: Pastor Lie. J. de le Roi, Israel, sonst, jetzt und einst. Vortrag, gehalten
auf der Pastoral-Conferenz in Berlin am 26. Mai 1880, Berlin, Buch- und Tractat-
Gesellschaft 1880. Saat auf Hoffnung XVII, 1881, 14f.

11. Beilage zu dem Berichte über die Jahresfeier am 30. Mai 1882. A. Aus dem
Evangelisch-Kirchlichen Anzeiger von Berlin Nr. 20 d.J. Die Parabel vom barmherzigen
Samariter. Saat auf Hoffnung XIX, 1882, 230.

12. Zweiter Jahresbericht des akademischen Kränzchens für kirchliche Mission an Israel
(Institutum Judaicum) zu Leipzig. 18. Juni 1881 bis 18. Juni 1882. Saat auf Hoffnung

XIX, 1882, 220.
13. Eine Generalversammlung. Saat auf Hoffnung XX, 1883, 192.
14. Faber, W. Welche Bedeutung hat die zionistische Bewegung unter den Juden für die

Mission? in: Die Allgemeine Konferenz für Judenmission in Leipzig vom 6. bis 8.

Juni 1895, Leipzig 1896, 104.
15. Bieling, A. Die Judenmission und der Zionismus nach seiner Entstehung und bishe¬

rigen Entwicklung, in: Protokolle der in Köln a.Rh. vom 6. bis zum 9. Oktober 1900

abgehaltenen Allgemeinen Missionskonferenz für die Arbeit der evangelischen Kirche

an Israel - Schriften des Institutum Judaicum in Berlin Nr. 29, Leipzig 1901, 55.
16. a.a.O. 57.
17. Saat auf Hoffnung IX, 1872, 43-47.
18. Delitzsch, F. Worte hoffender Liebe über die südrussische Christentums-Bewegung,

Saat auf Hoffnung XX, 1885, 168.
19. Dalman, G. Aus Kischinew, Saat auf Hoffnung XXIV, 1889, 40-54.
20. Wiegand, A. Welches ist die richtige Stellung christgläubiger Juden zum Gesetz? in:

Die Allgemeine Konferenz für Judenmission in Leipzig vom 6. bis 8. Juni 1895,
Leipzig 1896, 121-130.

97


	Probleme der lutherischen Judenmission zwischen 1870 und 1900

