
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Franz Mussner: DIESES GESCHLECHT WIRD NICHT VERGEHEN. Judentum
und Kirche. Herder Verlag, Freiburg u.a., 1991 (185 Seiten, 39.— DM).

Wie bei allen Aufsatzsammlungen war auch hier die Frage, was ist neu, was kennt
man schon, was war noch wichtig, nachgedruckt zu werden? Der vorliegende Sammelband

(ob er als Komplettierung zu einer «Trilogie» nach «Die Kraft der Wurzel»
anzusehen ist, sei dahingestellt) enthält 17 Beiträge, von denen 12 bereits veröffentlicht sind
(zwei in KAIROS 1981/87, die übrigen in Festschriften 1975-1991). Die eigentliche
Klammer aller seit dem «Traktat über die Juden» publizierten Arbeiten ist das ungebrochene,

leidenschaftliche Engagement M.s, zu einer Klärung des christlich-jüdischen
Verhältnisses beizutragen. Mit Überschneidungen ist deshalb ebenso zu rechnen wie mit
einzelnen «Unausgewogenheiten.»

Der erste Beitrag zum katholisch-jüdischen Dialog seit 1945 bringt nur eine knappe
Übersicht bekannter Fakten. - In eine substantiell interessante Diskussion führt die
Erörterung von «Dieses Geschlecht» in Mk 13,30, dem auch der programmatische Buchtitel

entnommen ist. Hier, und auch an anderen Stellen des Buches, kommt das schwierige

Thema der Naherwartung, der Parusie (i.S. von «Erstankunft») in den Blick, bis
hin zu den Auswirkungen einer (in enttäuschender Weise) ausgebliebenen oder verzögerten

«Wiederkunft.» Manche Fragen bedürften einmal einer vertiefenden Behandlung:

Hat Jesus bereits von einer «Naherwartung» geredet? Hat er sich unklar
ausgedrückt oder sogar geirrt («unerfüllte Prophezeiung»)? Was bedeutet der Begriff
«Menschensohn» (statt «Messias») in diesem spannungsgeladenen (apokalyptischen) Umfeld?
Ist diese Erwartung bereits erfüllt «im Glauben an den Gekreuzigten und Auferstandenen,»

und warum redete man alsbald von einem «Wiederkommen» (Mussner: «Parusie-
christus»)? Welche Bedeutung kommt dann der offensichtlich noch in der Urgemeinde
gehegten «Naherwartung» zu (Apg; Paulus in 1 Thess um 50 n.Chr., also noch vor
Abfassung von Mk)? Schliesslich geht es letztlich auch um die Frage der Glaubwürdigkeit
von «Jesu Wort» (Mk 13,31!) Wenn sich nämlich Christen in eine Art mystischen
Erfüllungsglauben «geflüchtet» haben, könnte die positiv bleibende Funktion des («verstockten»)

«jüdischen Volkes» (für die M. eintritt!) leicht ebenso bedeutungslos werden wie
das noch ausstehende «Ende». Was ist in diesem Zusammenhang «das (zu verkündende)

Evangelium»?
Unter «Heil für alle» als «Grundgedanke des Römerbriefes» befasst sich M. mit

der Frage nach dem «Sonderweg» für Israel. Seine These: «Ganz Israel» wird auf einem
«Sonderweg» gerettet werden durch den «Parusiechristus» selbst, ohne vorausgehende
«Bekehrung» zum Evangelium. Bei Rom 11,26 stört die übliche Übersetzung von asé-

beia mit «Gottlosigkeit», denn das zugrundliegende hebr. päscha bedeutet mehr Verfehlung,

Abfall und Sünde. Und was ist mit dem «Jetzt» in 11,31?
Es folgt eine vorwiegend «syntaktisch-semantische Analyse von Rom 11,27» («Der

von Gott nie gekündigte Bund»), wobei auch das Problem der «VerStockung» (keine
«Sünde»!) angesprochen und im Zusammenhang mit Jer 31,33 von einem «erneuerten
Bund» geredet wird.

Auch «Warum muss es den Juden post Christum noch geben?» kreist um die Funktion

der «andauernden Verstockung Israels dem Evangelium gegenüber». - «Die "Logik"

Gottes nach Rom 9-11» klärt auf drei Seiten, dass das Paradigma «Israel» der
Hegel'sehen «Logik» («der gefährlichste Deutsche») für immer widersteht. - Sodann bietet
M. «Hilfen aus Rom 9-11 zum Abbau des christlichen Antijudaismus», bei denen auch

43



der Frage nachgegangen wird, was unter «ganz Israel» in Rom 11,26 gemeint ist, nämlich

«das Volk der Juden in seiner diachronen Erstreckung von Abraham an».

«Paulinischer Antijudaismus» wird im Widerspruch zwischen 1 Thess 2,14-16 und
Rom 9-11 erörtert. Bei seiner Frage nach einer «Entwicklung» im Denken des P. ver-
misste ich jenen Hinweis auf die Arbeit von U. Schnelle, Wandlungen im paulinischen
Denken (1989), der das sehr differenziert behandelt.

Natürlich darf kein Beitrag über Rom 10,4 «Christus, des Gesetzes Ende» fehlen.
Der Standpunkt M.s ist klar: telos wird mit «Ende» übersetzt, die Zeit des Glaubens
löst die Zeit des Gesetzes ab. Die jüd. Anfragen, bes. von H. J. Schoeps (P. hat das
Gesetz missverstanden, denn es ist «Bundesgesetz») sind bekannt. Auch hier müsste wohl
die kurz angesprochene Bedeutung des «Damaskuserlebnisses» als einer «Sonderoffenbarung»

(Gal 1,12) etwas vertieft werden in ihren Auswirkungen auf P. (postmessiani-
sches Argumentieren? Äonenwende schon da? Messianisches Zwischenreich? Gal 6,2
«Gesetz des Christus» und «Tora Jesu»). Es ist schade, dass gerade dieser bereits 1977
erschienene Beitrag (in «Paulus-Apostat oder Apostel?») nicht auf den Stand der
Diskussion gebracht wurde (als einzige Änderung fiel mir auf, dass der Kommentar von
Käsemann nicht mehr als der letzterschienene bezeichnet wird).

In «Die Stellung zum Judentum in der "Redequelle" und ihrer Verarbeitung bei
Mt» geht M. ganz (zu?) selbstverständlich von einem «Antijudaismus» des Mt aus, nur:
Die möglichen «bedeutenden Ansätze zur Israelkritik schon in der Predigt Jesu» sollten
einmal abgeklärt werden gegenüber den Akzentsetzungen in dem «Ablösungsprozess
der Urkirche von Israel». Weitere Beiträge sind: «Die Erzählintention des Lukas in der
Apostelgeschichte», «Überlegungen eines Biblikers zum "Historikerstreit"» und
«Gemeinsame Aufgaben und Ziele von Juden und Christen gegenüber der modernen Welt».

Sehr bedenkenswert, besonders für die ökumenische Arbeit, erscheint mir ein
«authentischer Kommentar» über: «Das Wesen des Christentums ist bitte Transliteration
synesthiein, «spielt doch überall, im AT. und NT., das «gemeinsame Mahl» (sei es bei
Jesus mit den «Sündern und Zöllnern», oder zwischen Juden- und Heidenchristen in der
Mission von Petrus und Paulus) eine ausserordentlich grosse Rolle, wobei dem Vollzug
der Umkehr entscheidende Bedeutung zukommt. Im pastoralen Bereich stossen wir auf
das Thema «Volkskirche» oder «Gemeindekirche». Der Autor: Auch in Zukunft muss
die Kirche ein «offenes System» bleiben. Völlig einleuchtend ist es allerdings nicht,
wenn M. meint, dass das ntl. bitte Transliteration synesthiein «zunächst nichts mit dem
zu tun (hat), was wir heute "Interkommunion" nennen». Wir sollten durchaus den Mut
haben, unser «interkonfessionelles» Hick-Hack in der Abendmahlsfrage diesem
biblischen Verdikt zu unterstellen, zumal es bei uns heute nicht mehr um das Problem von
«reinen» oder «unreinen» Speisen wie bei einem ehemaligen Agapemahl geht. Mit Recht
weist M. darauf hin, dass es nach Rom 11,32 um das Erbarmen Gottes über alle geht
und dass «die geringste Selbstgerechtigkeit in der ökumenischen Arbeit» den Fortgang
hindert. Bitte Transliteration synesthiein ist ein ökumenisches «Programmwort».

«Bemerkungen zur Eschatologie des Corpus Paulinum» finden sich in «Das Reich
Christi». Dabei tauchen die spannungsgeladenen Fragen von oben wieder auf. «Nun
(repräsentiert) der auferweckte und erhöhte Christus die Gegenwart des Heils, während
das Reich Gottes weithin der Zukunft vorbehalten bleibt. Damit war auch das Paru-
sieproblem im Grunde so entschärft, dass ihre Verzögerung kaum zu Glaubenskrisen
führte.» Genau das ist mir sehr die Frage! Immerhin heisst es etwas weiter, dass «auch
das Nachlassen der "Naherwartung" eine wichtige Rolle gespielt habe». Der Verlust an
«futurischer Eschatologie» konnte kaum ausbleiben. Sollte P. nicht vielleicht doch ein
(post-) «messianisches Zwischenreich» («Reich Christi») im Sinn gehabt haben (1 Kor
15,24.28)?

44



Zur Ekklesiologie des Epheserbriefes («Was ist die Kirche?») meint M., dass dieses

«Einheitsprogramm» des Briefes zum Dauerprogramm der Kirche bis zum heutigen
Tag» geworden ist.

Programmatische Thesen zu einer «Theologie nach Auschwitz» beschliessen den
interessanten Band. Mir ist jedoch nicht klar, ob es das je geben kann und wird: Aufbau
einer «Theologie nach Auschwitz», denn auch die Exegeten werden sich von daher
allenfalls Anstösse zum Umdenken geben lassen, aber keine eigene (neue) «Theologie»
ermöglichen oder entwickeln.

Für beide Sammelbände der «Trilogie» hätte man sich eine registermässige
Erschliessung gewünscht.

Hans L. Reichrath

Julie Kirchberg, THEO-LOGIE IN DER ANREDE ALS WEG ZUR VERSTÄNDIGUNG

ZWISCHEN JUDEN UND CHRISTEN, Tyrolia-Verlag Innsbruck/Wien
1991 (568 Seiten, 48.- DM/340.- S).

Obwohl die Autorin einer diesem umfangreichen Werk zugrundeliegenden Dissertation

(Kath. Fakultät der Ruhr-Universität Bochum 1988) ihren Ausgangspunkt einer
«Wiederentdeckung des Judentums durch die Kirche» bei der sog. Judenerklärung in
«Nostra aetate» (Art. 4) und dem 2. Vatikanischen Konzil gewählt hat und deren
Entstehung in allen Stadien kritisch darstellt, bleibt sie dabei auch theologisch nicht stehen,
gerade angesichts der mehr deprimierenden Feststellung, dass dieser «Prozess (heute),
ein Vierteljahrhundert nach dem Konzil, über erste Anlange noch kaum hinausgekommen

ist». Man spürt auf Schritt und Tritt, wie ernst sie ihre gründliche Arbeit genommen

und den informierenden und kontrollierenden Kontakt zu «Judaisten» gesucht hat.
Die Auszeichnung mit dem Karl-Rahner-Preis für theologische Forschung 1990 belegt
die Qualität der Studie.

Nach einer klaren Absage an die überkommene «Judenmission» (für Katholiken
seit langem eigentlich kein Problem mehr - ganz im Unterschied zu prot. Kreisen) werden

«Ansätze christlich-jüdischer Verhältnisbestimmung» abgehandelt: Die Suche nach
der seit dem «Urschisma» verlorenen Einheit, das Pendeln zwischen «Zeitgenossen-
schaft» und «Asymmetrie» und eine «Abrahamitische Ökumene». Ohne Illusionen zu
wecken, werden sieben sehr beachtenswerte Thesen zu einer jüdisch-christlichen
«Ökumene» formuliert (S. 78/79). Die Suche nach einem «offenbarungstheologischen Neuansatz»

zeigt, welche Schwierigkeiten doch eine christliche Kirche (hier noch auf
«lateinisch») hat, ihr «Offenbarungsverständnis» zu definieren, zu differenzieren und
abzugrenzen, z.B. wenn über die Konzilskonstitution «Dei Verbum» und ihrer Aussage, dass

«Gott sich selbst» offenbart, von einer «tiefgreifenden Neuorientierung» gesprochen
werden muss. Oder wenn im Zusammenhang mit «Glauben» endlich über das
altbekannte «Für-wahr-Halten» hinausgegangen wird «Personenoffenbarung» statt
«Lehroffenbarung»). Oder welche Probleme die «geschichtlich-sakramentale Struktur der
Offenbarung» - einschliesslich der «ekklesialen Dimension» - bereitet im Vergleich mit
hebräischem Denken, das die Zweideutigkeit eines Begriffes «Offenbarung» meidet. Uberall

werden auch die Schwierigkeiten deutlich, die die Kirche damit hat, ihr «Nadelöhr»
Jesus Christus zu begreifen als den für sie einzig möglichen Zugang zu «etwas», was
vorher schon da war und danach immer noch da ist, wobei aber vermieden werden

muss, das «Vorher» nur als «praeparatio evangelica» zu verstehen.

45



Auch die trinitarische Struktur hat von altersher ihre Tücken: Christus inkarna-
torisch-kurzschlüssig als «Gott selbst» zu sehen, übersieht die eigene existentielle Theo-
zentrik des Menschen Jesus von Nazareth, und ruft mit der «Vergöttlichung eines
Menschen» unweigerlich den Widerspruch des Judentums hervor.

Das hat natürlich alles auch mit einem Sprachproblem («Verständigung») zu tun
und deshalb auch mit einem (möglicherweise: neuen) Verständnis von «Theo-logie»,
deren Begriff eben «von heidnischgriechischen Ursprüngen her zur frühkirchlichen
Gotteslehre geführt» hat, während es auf jüd. Seite dafür «kein Pendant in Gestalt einer
theologischen Systematik» gibt (Problem der «Asymmetrie», auf christl. Seite des

«Paradigmenwechsels»!).

«Ob in polemischer oder in apologetischer Färbung, für das christliche wie für das

jüdische Verständnis von Theo-logie ist bis in die jüngste Vergangenheit die dogmatisch
verengte Theo-logiekonzeption neuscholastischer Prägung bestimmend geblieben.» (S.

104). Es gilt, «die ursprüngliche Mehrdimensionalität der Rede-von-Gott wiederzuent-
decken»!

Auf diesem Weg entwickelt J. K., einem Anstoss des Lutheraners E. Schlink
folgend, die «Doxologie als locus theologicus» in einer durchaus ökumenischen Perspektive:

Wenn nämlich im Bereich solcher «elementaren Aussagen des Glaubens», wie Gebet
und Verkündigung, Verständigung möglich ist, muss dies auch für den theologischen
Diskurs gelten. Positiv wird die «Liturgische Bewegung» in der Ostkirche hervorgehoben

und die «Spannung zwischen Gebet und Lehre» überdacht, bei der es nicht dazu
kommen darf, dass die Sprache der Liturgie zum Ersatz für theologische Argumentation

wird («Komplexität von Theo-logie»),
So nähert sich die Verf. dem «jüdischen Beten: Theo-logie in der Anrede». Dazu

Petuchowski: «Der Jude betet Theo-logie.» Man möchte noch an Ps 109,4 erinnern, der
gewöhnlich untreffend übersetzt wird: 'ani tefilla - Ich (bin) Gebet. Genau hier ist der
Nachholbedarf für christliche Unkenntnis und gelegentliche Überheblichkeit besonders

gross. Deshalb ist es mir sehr die Frage, ob die etwas optimistische Feststellung zutrifft:
«Was zum Verhältnis von Doxologie und Theo-logie im Blick auf die innerchristliche
Ökumene erarbeitet worden ist, gilt mutatis mutandis auch für das christlich-jüdische
Gespräch.» Doch die Verf. will «nicht den Weg eines kurzschlüssigen Liturgievergleiches»

beschreiten. Darum befasst sich ein grosser zweiter Teil konkret mit der «Theo-logie

jüdischer Stammgebete» (S. 120-295), «um dadurch eine kritische Selbstverständigung

christlicher Theo-logie» vorzubereiten. Eine beeindruckend informative Darstellung,

die durch den Abdruck von Gebetstexten (hebr.-deutsch), Tefilla-Versionen
(hebr.) und Rabbinischen Kon-Texten (hebr.-deutsch) ergänzt wird (Anhang S. 430-
588).

J. K. verkennt allerdings nicht, «dass christlich-theologische Reflexion zwar die
Notwendigkeit der Verständigung mit jüdischem Gottesverständnis einsichtig macht, dass
sie jedoch zugleich durch ihre eigenen systematischen Kategorien eben diese Verständigung

eher verstellt». (S. 296) Welche Möglichkeiten zur Verständigung können nun
gewonnen werden «aus einer Korrelierung von Hermeneutik des Gebets und Theo-logie
der Offenbarung»?

Dieser Aufgabe stellt sich der dritte und letzte Teil mit einer «Sprachphilosophischen

Vergewisserung» und einer Abhandlung «Zur Bedeutung des Gebets in dialogischer

philosophisch-hermeneutischer Theologie». Dabei werden «Gebet und Offenbarung

im Sprachdenken Franz Rosenzweigs» ebenso untersucht wie «Gebet und Wortgeschehen

in der Theo-logie Gerhard Ebelings», also «neue Hermeneutik» in kritischer
Auseinandersetzung mit der Kerygma-Theologie Rudolf Bultmanns entwickelt, dessen

Verständnis von Offenbarung als «Anrede» wichtig ist, für den aber der historische Je-

46



sus für den Glauben keine Rolle mehr spielt und der die theologische Relevanz des

Wortes Gottes im AT. bestreitet.
Abschliessend wird anhand einiger Beispiele angedeutet, «wie eine Auslegung

christlicher Theo-logie in der Anrede sich darstellt», doch «diesen gebetstheologischen
Ansatz weiter auszuarbeiten» sei «eine Aufgabe, die sich unsere Theo-logie im
Zusammenwirken ihrer Disziplinen zu stellen hat».

Ein umfangreiches Literaturverzeichnis (in dem wichtige Neuerscheinungen nach
1988 fehlen) rundet das interessante Buch ab, dessen wegweisende Schlusserwägungen
über «das christliche Proprium im Lichte jüdischer Theologie» weitergeführt werden
sollten.

Hans L. Reichrath

Michael J. Pragai: SIE SOLLEN WIEDER WOHNEN IN IHREM LAND. DIE
ROLLE VON CHRISTEN BEI DER HEIMKEHR DER JUDEN INS LAND ISRAEL.

Mit einem Vorwort von P. Laurentius Klein. Bleicher Verlag 1990 (363 Seiten, 38.-
DM).

Wenn man beim Herangehen an dieses mit grosser Anteilnahme, spannend
geschriebene Buch gewisse Prämissen unberücksichtigt lässt, könnte man vielleicht
vorschnell das Fehlen einiger Aspekte oder auch Namen kritisieren: Der Verf., wohl ein
gebürtiger Berliner, aber ein überzeugter Zionist und Israeli, war vor seiner Pensionierung
jahrelang staatlicher Beauftragter für den Kontakt mit den christlichen Konfessionen,
und er schrieb sein (1987 in Englisch erschienenes) Buch - so der Untertitel - bewusst
nur über die Rolle «von Christen», nicht «der Christen». Natürlich Hessen sich kritische
Rückfragen stellen, je nach dem eigenen Standort, so etwa wenn prozionistische christliche

Standpunkte mit auch eigensüchtigen theologischen Besitzansprüchen auf das «Heilige

Land» zu moderat dargestellt werden, oder wenn fundamentalistischen Biblizisten
nicht deutlicher entgegengetreten wird, die den Staat Israel mit ihren «Erfüllungs»-Vi-
sionen mehr um ihres eigenen Heils willen überfrachten, das nun einmal mit der endzeitlichen

«Erlösung Israels» gekoppelt ist. Einem deutschen Leser mag auffallen, dass für
die Nachkriegszeit nur zwei, miteinander kaum vergleichbare, Personen namentlich
hervorgehoben werden: Prälat Hermann Maas, der schon während der Naziherrschaft für
die Juden eintrat und litt und zurecht als erster Deutscher schon 1950 offiziell nach Israel

eingeladen wurde, sowie der «Zeitungsmagnat Axel Springer», der publizistisch und
finanziell viel für Israel getan hat, bei dem die eigentliche Einordnung jedoch hin und
wieder schwerfiel. Man wünschte sich auch die Erwähnung der ab dem Berliner
Kirchentag 1961 laufenden evangelischen Bemühungen um eine «kritische Solidarität» mit
Israel.

Doch dies alles kann die unbestreitbar grosse Bedeutung dieses Buches nicht
schmälern, die darin liegt, dass die Rolle von Christen an diesem Prozess überhaupt
eigens thematisiert und im Rahmen weltpolitischer Ereignisse nachgezeichnet wird, und
dass die für das Schicksal Israels vor, bei und nach der Staatsgründung existentiell
bestimmenden Staaten Grossbritannien und USA extensiv dargestellt werden. Der
Schwerpunkt der Dokumentation im anglo-amerikanischen Raum entspricht historischen

Abläufen (angefangen bei prot.-calv.-puritanisch-alttestamentlichen Strömungen),

und macht z.B. im deutschsprachigen Raum mit einer Literatur bekannt, die uns
in Übersetzung zumeist nicht zugänglich ist. Hier strömt eine überraschende Vielfalt mit
zumeist hohem Engagement auf uns ein, und hier hören wir nicht nur Illusionäres, son-

47



dern auch höchst Realistisches über die Bedeutung des Landes für das jüdische Volk,
über seine Besitzverhältnisse, von Feudalherrschern und ihren armen Untertanen, von
seiner dünnen Besiedlung (Juden gab es immer dort! - aber mehr «Araber», ohne
Volksbewusstsein!), von der Verwahrlosung der Ländereien, bis Juden sie unter unsäglichen

Leiden und Opfern urbar und fruchtbar machten, auch zum Vorteil der Araber,
über die englische Mandatsmacht und ihr unklares Verhältnis zu Juden und Arabern,
von «arabischem Terror» gegen die wachsende Ausdehnung der Juden, von deren
Sicherheitsbedürfnis gegen die feindliche Umwelt als dem Holocaust Entkommene, usw.

Was bei der wohlwollenden Darstellung «christlicher Zionisten» (aus der Sicht des
Israeli scheint alles «Westliche» «christlich» zu sein) vielleicht zu vermissen ist, ist der
sicher da und dort vorhanden gewesene (antisemitische) Wunsch, die «Judenfrage» in
Europa, durch Förderung der Auswanderung nach Israel zu lösen, was ja heute die
«Palästinenser» veranlasst zu erklären, der Westen möge sein Judenproblem (samt seiner
Schuldverhaftung) nicht auf ihre Kosten lösen.

Obwohl bekannt und von späteren Päpsten und dem 2. Vatik. Konzil aufgefangen
und teilweise korrigiert, hat mich, als Christ!, am meisten erschüttert, was 1904 Kardinal

Merry del Val, Staatssekretär im Vatikan, erklärte, als der (erste) Besuch Theodor
Herzl's bei Papst Pius X. anstand: «So lange die Juden die Gottheit Christi leugnen,
können wir uns doch nicht für sie erklären. Nicht als ob wir ihnen Übles wollten. Im
Gegenteil, die Kirche hat sie immer in Schutz genommen (sie!). Für uns sind sie die
notwendigen Zeugen des Vorganges, wie Gott auf der Erde war. Aber sie leugnen Christi
Gottestum.»

Hat sich im Tiefsten substantiell wirklich schon alles geändert? Was soll man
davon halten, wenn im Nov. 1991, nach Beginn der Nahost-Friedensverhandlungen in
Madrid, der Apostolische Delegat des heiligen Stuhles in Amman, der auch Präsident
der Universität Bethlehem ist, ungestraft erklären kann, die Palästinenser würden heute

genauso verfolgt wie die Juden von den Nazis verfolgt worden seien, und die Juden gingen

gegen die Araber härter vor als Hitler gegen die Juden!?
Der Autor überschreibt sein letztes Kapitel mit «Israel bewahrt das Gedächtnis

seiner Freunde». Das ist wahr, und wer auf der Welt tut dies so noch?! Aber es ist inzwischen

ebenso wahr, dass die Juden, dass Israel, gelernt haben, realistisch, um nicht zu
sagen «normal», auf seine Feinde zu reagieren. Seine Existenz jedenfalls hängt davon
ab. Gott gebe, dass in dieser pluralen, wenig homogenen Demokratie (die einzige im
Nahen Osten!) die Kräfte die Oberhand behalten oder erhalten, die bereit und stark
genug sind, den schwierigen Prozess der Aussöhnung mit einem noch weniger homogenen
und schier unberechenbar erscheinenden «arabischen Lager» voranzutreiben. Biblischer
oder islamischer Fundamentalismus und politische Rechthaberei sind dabei von Übel!

Hans L. Reichrath

Helmut Schwier, TEMPEL UND TEMPELZERSTÖRUNG. Untersuchungen zu den
theologischen und ideologischen Faktoren im ersten jüdisch-römischen Krieg (66-74
n.Chr.), Freiburg (Schweiz): Univ.-Verlag; Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1989

NTOA, Bd. 11), XII, 421 S. und 9 Karten.
«Auf beiden Seiten, der römischen wie der jüdischen, hat es ideologische und

theologische Faktoren gegeben, die den (ersten jüdisch-römischen) Krieg mitausgelöst,
begleitet und verschärft haben. Es ist Aufgabe der vorliegenden Untersuchung, die
Interaktion von ideologischen und theologischen Faktoren in diesem Krieg und dem realen

48



Kriegsverlauf zu erforschen, wobei die Zerstörung des Jerusalemer Tempels im Zentrum
steht; an ihr soll die gegenseitige Abhängigkeit zwischen «realer» und «ideologischer»
Kriegführung gezeigt werden» (S. 1). Mit diesen Worten beschreibt Vf das Anliegen,
das er mit seinem Buch, der überarbeiteten Fassung seiner Heidelberger Dissertation
von 1988, verfolgt hat. Und indem er hinzufügt: «Hierbei wird auch die neue Hypothese
entfaltet, dass die Zerstörung des Jahwetempels auf ideologischer Ebene mit der
Zerstörung des kapitolinischen Jupitertemples, der im Zuge der römischen Bürgerkriege
unter Mitwirkung der Flavianer niederbrannte, in Verbindung zu bringen ist» (S. lf),
weist er zugleich auf eines der Ergebnisse hin, die seine Untersuchung erbracht hat.

Vf beginnt mit einer (erneuten) «Analyse der Ereignisgeschichte» (S. 4-54) der
Jahre 66-74. Seinem Thema entsprechend ist er dabei insbesondere an der Klärung des

Zusammenhangs zwischen dem jüdisch-römischen Krieg und den innerjüdischen
Auseinandersetzungen speziell in Jerusalem einerseits sowie den Bürgerkriegsunruhen und
der Erhebung Vespasians in Rom andererseits interessiert. Dieser I. Teil, die
ereignisgeschichtliche Rekonstruktion bildet indessen nur gleichsam den Rahmen und den Hintergrund

für die eigentliche Untersuchung, den II. Teil «Theologische und ideologische
Faktoren im Kontext der Tempelzerstörung». In grösster Ausführlichkeit analysiert Vf
zuerst die theologischen und ideologischen Elemente der jüdischen Seite und ihre jeweiligen

Trägergruppen (S. 55-199), von der Konzeption der Heiligkeit und Reinheit des

Tempels und der damit verbundenen Erwartung seiner Unzerstörbarkeit einerseits und
Befürchtungen im Falle seiner Entweihung andererseits bis hin zu den messianischen
Hoffnungen vom Eingreifen Gottes in Verbindung mit den Vorstellungen vom Heiligen
Krieg. Eine gelungene Zusammenfassung dieser Analyse findet der Leser in der
«tabellarischen Übersicht der Gruppierungen und Programme» (S. 200-201).

Dasselbe geschieht sodann im Blick auf die römische Seite (S. 202-307). Da Vf sich
offenbar scheut, hier ebenfalls von theologischen Elementen zu reden, lässt er es mit
«ideologischen Elementen» sein Bewenden haben. Doch sind die Vorstellungen von
einer Pax Romana oder/und Jupiters Garantie der Existenz römischer Herrschaft etc.
nicht auch «theologisch» begründet? In jedem Falle folgerichtig interpretiert Vf im
Anschluss an diese Analysen «die Zerstörung des Jerusalemer Tempels als Ergebnis der
ideologisch-theologischen Auseinandersetzungen» (S. 308-337) zwischen der römischen
und der jüdischen Seite und der sie jeweils bildenden Gruppierungen, wie er in seiner
o.e. Hypothese bereits angedeutet hatte. Ein «historischer Ausblick» und ein Aufweis
der «theologischen Implikationen» (S. 338-362) der Tempelzerstörung für die Römer
einerseits und insbesondere für die Juden (und Christen) andererseits runden die Untersuchung

ab.
Es ist eine bemerkenswerte Arbeit, die Vf vorgelegt hat, eine Arbeit, die durch die

Gründlichkeit der ihr zugrundeliegenden Quellenstudien und Diskussion der bei ihrer
Auswertung herangezogenen bewundernswert umfangreichen Sekundärliteratur (Quel-
len-und Literaturverzeichnis: S. 363-405) ebenso beeindruckt wie in ihren Ergebnissen
überzeugt. Die Erwartungen, die Vf durch seine, in gewissem Sinne neuen Fragestellungen

beim Leser geweckt hat, werden nicht enttäuscht. Bewiesen hat er vielmehr, dass
auch ein vieldiskutiertes Thema von neuem zu diskutieren sich dann nicht nur lohnt,
sondern auch spannend wird, wenn die zu seiner Bewältigung herangezogenen Quellen,
auch wenn es «nur» die alten und daher «längst» bekannten sind, wirklich neu gelesen
werden, wie es Vf getan hat. Für alle künftige neutestamentliche Zeitgeschichte sollte
dieses Buch eine Pflichtlektüre sein.

S. Schreiner

49



Peter W. L. Walker, HOLY CITY, HOLY PLACES? Christian Attitudes to Jerusalem
and the Holy Land in the Fourth Century, Oxford: Clarendon Press 1990, XVIII, 438,
S. 8°. Ln. £ 45.00.

Wie die Ereignisse des 4. Jh. die Geschichte der christlich-jüdischen Beziehungen
nachhaltig, wenn nicht sogar entscheidend beeinflusst haben, so gilt dies auch für das
Verhältnis der Christen zum Heiligen Land und zu den Stätten der Bibel. Seit Konstantin,

der erste «christliche Kaiser» Roms, 325 seine Residenz nach Byzanz verlegt hatte,
erlangte die Provinz Palaestina zentrale Bedeutung, aus geopolitischen, aber auch aus
theologischen Gründen. Welche praktischen Konsequenzen sich daraus ergaben, hat
jüngst G. Stemberger in seinem Buch «JUDEN UND CHRISTEN IM HEILIGEN
LAND. Palästina unter Konstantin und Theodosius» (1987) erneut untersucht (s. die
Rezension in: JUDAICA 46 [1990], S. 48f). Welchen Niederschlag all dies im zeitgenössischen

christlich-theologischen Denken gefunden hat, demonstriert P. Walker in
seinem hier anzuzeigenden Buch anhand zweier grosser Theologen des 4. Jhd., die zudem
im Hl. Lande ansässig gewesen sind: die Bischöfe Eusebius von Caesarea (gest. 339) und
Kyrillus von Jerusalem (gest. 386).

Ausgehend von einem Blick auf die zeitgeschichtlichen Verhältnisse zu Lebzeiten
der beiden Bischöfe (S. 3-34) und - im Falle des Eusebius - einer Darstellung der
Hauptlinien seiner Theologie vor (S. 5Iff) und nach 325 (S. 93ff), untersucht Vf im
Folgenden (Exposé: S. 35-50) unter Heranziehung sämtlicher Schriften der beiden Bischöfe
(s. die Bibliographie: S. 415ff), wie sich deren Verhältnis zu Jerusalem und den anderen
heiligen Stätten, und das meint im vorliegenden Kontext: den mit dem Leben Jesu
verbundenen, theologisch gestaltete. Dabei geht Vf zunächst geographisch vor, alle theologisch

relevanten Stätten in Galiläa, Judäa und Jerusalem mit den Augen der beiden
Bischöfe betrachtend (S. 133-308), um sodann einen systematischen Vergleich zwischen
den Positionen Eusebius' und Kyrillus' (S. 311-401) vorzunehmen.

Das Ergebnis des Meisterstücks an minutiöser Untersuchung ist überraschend und
bemerkenswert zugleich: Für Eusebius war allein der Tempel eine «heilige Stätte»
(gewesen). In seiner Zerstörung sah er ein Urteil Gottes nicht nur über diese Stätte,
sondern damit zugleich auch über die Konzeption einer «heiligen Stadt». Jerusalem war
daher weder vor noch nach 325 eine «heilige Stadt», und ebenso wenig waren es auch die
anderen «heiligen Stätten», deren «Christianisierung» er sich vehement widersetzte.
Theologisch war für ihn die Geographie des H1. Landes nicht von Belang. Ganz anders
Kyrillus. Ohne zu zögern übernahm er die jüdische Vorstellung von Jerusalem als der
«heiligen Stadt» und dem «heiligen Lande»; aber er beeilte sich, sie zu christianisieren.
Die Zerstörung des Tempels war ihm Gottes Urteil über deren (d.i. der Juden) Tempel
und Konzeption einer heiligen Stätte, nicht aber der «heiligen Stadt» schlechthin. Und
ebenso verhält es sich bei ihm mit den anderen heiligen Stätten. Bleibt die Frage, ob
Kyrillus' Konzeption am Ende nicht - nur - der Versuch (gewesen) ist, etwas geschichtlich
Gewordenes, politisch Gestaltetes theologisch zu legitimieren.

Zur Provokation geradezu wird dieses Ergebnis, wenn man es, wie es Vf im
«Epilogue» tut (S. 402-405), im Kontext der heutigen Auseinandersetzung zwischen Juden,
Christen und Muslimen um die heiligen Stätten liest. Und Vf fragt, wo in diesem Streit
Eusebius und Kyrillus ihren Platz, und dies in wörtlichem Sinne, hätten. Während er bei

Kyrillus sicher wäre, dass er «would certainly have found his "home" in East Jerusalem
and its "old city"», da er hier «a Christian "holy city" in both belief and practice»
angetroffen hätte, in der «the truth of the Incarnation and the Redemption is celebrated», so
kann er im Blick auf Eusebius nur die Frage stellen: «Would Eusebius thus have found
himself located perhaps in the theological equivalent of "no man's land" the
remains of which can still be seen between East and West Jerusalem?»

S. Schreiner

50



Adelheid Jochum, DIE BESCHREIBUNG PALÄSTINAS IN DER ENGLISCHEN
COTTON VERSION VON MANDEVILLE'S TRAVELS (um 1356), Frankfurt am
Main-Bern-New York-Paris: Peter Lang 1990 Europäische Hochschulschriften
XIV/209), III, 261 S. 8°. pb. SFr. 70.-.

Dass die mittelalterliche Reisebeschreibung eine eigene Literaturgattung repräsentiert,

die an feste Konventionen und literarische Formen gebunden war und als solche
intensiv gepflegt wurde, unabhängig davon, ob es sich um den Bericht einer tatsächlich
absolvierten Reise des betreffenden Autors handelt oder nur um die am Schreibtisch
vorgenommene Kompilation von Reisebeschreibungen anderer, ist längst gesehen. Mit
ihrer Dissertation hat Vfn nun eine solcher Reisebeschreibungen vor dem Hintergrund
der mittelalterlichen Beschreibungslehre (S. 27-35) untersucht. Es handelt sich dabei um
die unter dem Titel Mandeville's Travels bis ins 19. Jhd. höchst populäre Reisebeschreibung,

als deren Autor heute von der Mehrheit der Forscher der Engländer John Man-
deville angesehen wird, der die beschriebene Reise nach eigenen Angaben zwischen 1322
und 1356 absolviert haben will (S. 15). Grundlage der Untersuchung ist die kurz nach
1400 entstandene englische Version der ursprünglich französischen Reisebeschreibung
(die älteste Handschrift datiert von 1371). Für ihre Untersuchung ausgewählt hat Vfn
aus den umfangreichen Travels jenen Teil, der die Beschreibung Palästinas, und zwar in
den Grenzen des Lateinischen Königreiches von Jerusalem (1099-1187), enthält. Gegliedert

nach den 24 Stationen der «Reise», von Tyros über Haifa und Jerusalem bis hinab
zum Toten Meer und wieder hinauf zum See Genezareth (S. 36-218) analysiert und
vergleicht Vfn alle Angaben zu Städten, Landschaften, Gebäuden etc., einschliesslich der
jeweiligen Entfernungen zwischen ihnen, mit dem, was dazu in zeitgenössischen, d.h.
nach 1100 verfassten christlichen Palästinabeschreibungen zu lesen ist. Von Juden oder
Muslimen verfasste Reiseberichte werden in die Untersuchung nicht eingezogen. Dabei
interessiert Vfn ebenso der Vergleich der Faktographie wie der Vergleich der literarischen

Charakteristika zwischen den herangezogenen Texten.
Wenn es auch Vfn, wie ihre quantifizierende Zusammenstellung der

Untersuchungsergebnisse - nach 1) Beschreibung von Ortschaften (S. 219-226); 2) Beschreibung
von Bergen (S. 227-229); 3) Beschreibung von Gewässern (S. 230-233); 4) Beschreibung
von Gebäuden (S. 234-239); 5) Beschreibung von Personen (S. 240-248) und 6)
Beschreibung von Tieren und Pflanzen (S. 249-252) geordnet - belegt, mit ihrer Arbeit
primär um einen literaturwissenschaftlichen Beitrag zu tun gewesen ist, so hat sie dennoch
dank ihrer sorgfältigen Analyse auch des faktographischen Bestandes zugleich demjenigen

eine aufschlussreiche Lektüre beschert, der weniger an der mittelalterlichen
Beschreibungslehre und -literatur, als in erster Linie vielmehr an der historischen Geographie

bzw. der Geschichte der geographischen Erforschung Palästinas interessiert ist.

Stefan Schreiner

Hans Peter Rüger, DIE WEISHEITSSCHRIFT AUS DER KAIROER GENIZA.
TEXT, ÜBERSETZUNG UND PHILOLOGISCHER KOMMENTAR, Tübingen:
Mohr 1991 WUNT 53), IX,176 S. gr. 8°. Ln DM 98.-.

Diese Untersuchungen zur «Weisheitsschrift aus der Kairoer Geniza» sind das letzte

Werk, das der Autor beenden konnte, wenn er auch dessen Erscheinen nicht mehr
erlebt hat. Am 2. Nov. 1990 ist er, im Alter von 57 Jahren, gestorben. In ihrem Geleitwort
würdigen ihn die beiden Herausgeber der WUNT, M. Hengel und O. Hofius, als einen
«hervorragenden Alttestamentier und Judaisten», der zugleich ein «begnadeter Philolo-

51



ge und Semitist» gewesen ist. Davon zeugt auch sein letztes Werk in wiederum
beeindruckender Weise.

Die hier untersuchte Weisheitsschrift aus der Kairoer Geniza ist seit Beginn dieses
Jahrhunderts durch entsprechende Veröffentlichungen A. E. Harkavys und S. Schech-
ters bereits bekannt. Erneut ins Gespräch gekommen ist der Text, dessen Handschrift
insgesamt 9 beidseitig beschriebene Blätter umfasst, durch K. Bergers 1989 unter dem
Titel «Die Weisheitsschrift aus der Kairoer Geniza. Erstedition (sie!), Kommentar und
Übersetzung» erschienene Neuausgabe, vor allem durch die darin vom Autor vertretene
These hinsichtlich Entstehung und Datierung der Schrift «um 100 n. Chr. in Ägypten».

Bergers These ebenso wie seine Edition und Übersetzung werden von H. P. Rüger
einer kritischen Überprüfung unterzogen. Zu diesem Zweck werden zunächst eine
vollständige neue Übersetzung des Textes (S. 22-39) und sodann eine photomechanische
Reproduktion der Handschrift (jeweils linke Seite) mit dazugehöriger Transliteration
des hebräischen Textes (jeweils rechte Seite) geboten (S. 42-77). Sie bilden die Grundlage

des daran anschliessenden philologischen Kommentars (S. 80-168), in dem Vf den
gesamten Text, Zeile für Zeile eingehend sprachlich analysiert, d.h. seine Lesung und
Übersetzung mit aller nur wünschenswerten Sorgfalt philologisch begründet. Dabei
schöpft er aus seinem reichen Fundus an semitistischem Wissen wie an Kenntnis der
rabbinischen und mittelalterlichen jüdischen Literatur gleichermassen, wie den zu einer
Vielzahl von Zeilen, zum sprachlichen Ausdruck wie zum Inhalt, beigebrachten Parallelen

zu entnehmen ist. Die Ergebnisse seiner Analysen, und damit zugleich seine Antwort
an K. Berger hat Vf, gleichsam vorgreifend, in der Einleitung (S. 1-19) zusammenge-
fasst.

Bergers Frühdatierung der Schrift wird dabei gründlich widerlegt; denn es lässt sich
mit Sicherheit nicht mehr sagen, als dass die Weisheitsschrift «zwischen der Wende vom
6. zum 7.Jh.n.Chr. auf der einen und dem 12.Jh.n.Chr. auf der anderen Seite verfasst
worden ist», wobei «in Anbetracht der mancherlei Berührungen» zwischen «ihr und
dem sefär hôvôt ha-levavôt des Bahya b. Joseph b. Paquda eher an das Ende als an den

Anfang der genannten Zeitspanne» zu denken ist (S. 15). Korrigiert werden durch den
Kommentar des weiteren zahlreiche Fehldeutungen des Textes, die durch Bergers
falsche Lesung entstanden sind (einige Beispiele sind S. 2f zusammengestellt). Auf Einzelheiten

kann hier nicht eingegangen werden. Was schliesslich die Bestimmung von Ort
und Umfeld der Entstehung der Schrift angeht, so mahnt Vf zu Zurückhaltung.
Reichen die vorhandenen Anhaltspunkte für eine Bestimmung des Entstehungsortes nicht
aus, so darf aufgrund ihres Inhaltes hinsichtlich des Entstehungsumfeldes vermutet werden,

dass die Schrift im Kreise der seit etwa 8.Jh.n.Chr. bezeugten «Um Zion und
Jerusalem Trauernden» ihren Ursprung hat (s. 17).
Mit seiner hier angezeigten Textausgabe, gelungenen Übersetzung und sorgfältigem
philologischem Kommentar hat H.P. Rüger für alle weitere Beschäftigung mit der
Weisheitsschrift aus der Kairoer Geniza ein Fundament geschaffen, wie man es sich tragfähiger

nicht wünschen kann.
S. Schreiner

52



Uriel Simon, FOUR APPROACHES TO THE BOOK OF PSALMS, from Saadiah
Gaon to Abraham ibn Ezra. Translated from the Hebrew by Lenn J. Schramm, Albany,
NY: State University of New York Press 1991, XII, 364 S. gr. 8°. $ 24.50.

Wie aus dem Titel zu entnehmen ist, hat es sich Vf zur Aufgabe gemacht, vier
Interpretationsmuster der Psalmen zu untersuchen. Mit der Nennung der Namen Saad-
jas und Ibn Esras weist der Untertitel diese als zwischen dem 10. und 12.Jh. entstandene
Werke, also als Ergebnisse der mittelalterlichen (jüdischen) Bibelexegese aus. Wenn
somit Vf s Buch auch primär als Beitrag zur weiteren Aufhellung der mittelalterlichen
jüdischen Bibelauslegung, ihrer Geschichte, Methodologie und Resultate anzusehen ist, so
ist es dennoch kein Buch von nur historischem Interesse, wie der Leser schon nach der
Lektüre weniger Sätze und Seiten feststellt. Denn die von Vf diskutierten, das Wesen
der Psalmen betreffenden «mittelalterlichen Fragen» sind letztlich Fragen geblieben, die
sich auch die «moderne» Bibelwissenschaft, mithin die Theologie, immer wieder neu
stellt und zu stellen hat, ein Beleg nicht zuletzt dafür, dass die Bibel und die Auslegung
ihrer Texte berührende Fragen offenbar Fragen sind, auf die es eine «ein für allemal»
gültige Antwort nicht geben kann.

Nach dem «Préfacé» (S. VII-XII) wendet sich Vf, dem Titel des Buches entsprechend,

zunächst Saadjas Psalmenauslegung (S. 1-57) zu, die - wie Vf meint - für alle
nachfolgende Psalmenexegese eine Quelle der Inspiration gewesen ist, auch wenn letztlich

nur wenige Exegeten bereit gewesen sind, sich den Ergebnissen der Auslegung Saadjas

im einzelnen anzuschliessen. In diesem wie in den übrigen Kapiteln geht es Vf indessen

nicht um Einzelheiten der Auslegung, also um die Auslegung einzelner Psalmen
oder Psalmenverse, jedenfalls nicht in erster Linie, sondern vielmehr um die Konzeption,

die die untersuchten Exegeten mit dem Psalmenbuch verbunden haben. Für Saad-
ja waren die Psalmen nicht, wie die Weisen des Talmud gelehrt haben, durch den Hl.
Geist inspirierte Hymnen und Gebete, für ihn war der Psalter, wie er in den beiden
Einleitungen zu seinem Tafsir («Kommentar») zu den Psalmen deutlich gemacht hat, eine
Art zweiter Pentateuch, nämlich das dem Propheten David offenbarte «andere Fünfbuch

Gottes».

Saadja gelangte zu seiner Position in Auseinandersetzung mit der Ansicht der Ka-
räer, die Vf im zweiten Kapitel (S. 58-111) am Beispiel der beiden wohl bedeutendsten
arabisch schreibenden karäischen Exegeten Salmon b. Yeruham und Yefet b. Ali Halevi
(beide lebten und wirkten im 10. Jh. in Jerusalem) abhandelt. Demnach haben die Ka-
räer mit ihrer Ablehnung der «mündlichen Tora» zugleich auch den rabbanitischen Sid-
dur abgelehnt und stattdessen die Psalmen der Bibel, und nur sie, als das ebenso ewig
unveränderliche wie verbindliche «Gebetbuch Israels» - Vf spricht von «the Jew's
mandatory prayerbook» - angesehen, in dessen Texten, die für sie prophetischen Ursprungs
sind, sie die Vergangenheit und Gegenwart Israels gedeutet und seine Zukunft antizipiert

fanden.
Haben Saadja die Psalmen ihrer literarischen Form und die Karäer sie ihres

«geschichtlichen Sitzes im Leben» beraubt, so ist es das Bemühen und Verdienst Mose ibn
Giqatilahs aus Cordoba (11. Jh.) gewesen, dessen ebenfalls arabisch geschriebener
Psalmenkommentar Gegenstand der Analyse im dritten Kapitel (S. 113-144) ist, beiden, der
literarischen Form wie dem geschichtlichen Sitz im Leben der Psalmen gerecht zu werden.

Für ihn war der Psalter kein durchgängig konzipiertes «Buch», sondern eine
Sammlung von Einzeltexten. Als solche waren ihm die Psalmen keine «Prophetien»,
sondern «Gedichte, Hymnen und Gebete», deren Texte jeder für sich betrachtet und
datiert werden muss, und Mose b. Giqatilah datierte sie mehrheitlich in die Zeit nach dem
babylonischen Exil, und zwar aus inhaltlichen wie formalen Gründen.

Demgegenüber versuchte Abraham ibn Esra, dem das vierte und seiner Bedeutung
wegen zu Recht auch längste Kapitel (S. 145-295) gewidmet ist, einen Kompromiss zwi-

53



sehen Saadja und Mose b. Giqatilah, insofern als er in den Psalmen prophetische und
liturgische Poesie erkannte. Wenn er bei einzelnen Psalmentexten der Spätdatierung
durchaus auch zuzustimmen bereit war, sie jedenfalls nicht aus theologischen Gründen
verwarf, so hielt er andererseits doch insgesamt daran fest, dass die Psalmen von David
oder anderen prophetisch inspirierten Personen verfasst worden sind. Die von den Ka-
räern aus dem prophetischen Charakter der Psalmen gezogenen exegetischen
Konsequenzen lehnte er jedoch entschieden ab. Um diese Position Ibn Esras genauer
dokumentieren zu können, hat Vf dankenswerterweise im Anhang seines Buches (S. 308-333)
die vor nicht allzu langer Zeit entdeckten Einleitung und Kommentar (zu Ps 1 und 2,1-
5) in hebräischem Text und englischer Übersetzung beigefügt.

Es ist ein ausserordentlich gelungenes und interessantes Buch, das Vf hier vorgelegt
hat. Es gewährt einen tiefen Einblick in ein wichtiges Kapitel der Auslegungsgeschichte
der Bibel, das im Kreise der Exegeten weit mehr Beachtung verdient, als es im allgemeinen

bislang gefunden hat. Immer wieder beeindruckt Vf den Leser nicht nur durch seine
Vertrautheit mit der umfänglichen mittelalterlichen (vorab exegetischen) Literatur (vgl.
die Bibliographie: S. 297-307), sondern ebenso durch seine Souveränität und Sorgfalt,
die er beim Umgang mit den judaeo-arabischen und hebräischen Texten allenthalben
hat walten lassen. Bleibt am Ende Vf und Verlag und insbesondere dem Übersetzer dafür

zu danken, dass sie dieses zu vielfältiger Weiterarbeit anregende, im Original bereits
1982 erschienene Buch, nun in einer dem Original gegenüber verbreiteteren Sprache und
damit hoffentlich zahlreichen Leserschar zugänglich gemacht haben.

S. Schreiner

Hans-Georg von Mutius, RECHTSENTSCHEIDE JÜDISCHER GESETZESLEHRER
AUS DEM MAURISCHEN CORDOBA. Quellen zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte

der jüdischen Minderheit in Spanien und Nordafrika im 10. und 11. Jahrhundert,

Frankfurt/M.-Bern-New York-Paris: Peter Lang 1990 JUDENTUM UND
UMWELT, Bd. 28), XIII, 163 S. 8°. pb. DM 56.00.
derselbe, RECHTSENTSCHEIDE MORDECHAI KIMCHIS AUS SÜDFRANKREICH

(13./14. JAHRHUNDERT), Frankfurt/M.-Bern-New York-Paris: Peter Lang
1991 JUDENTUM UND UMWELT, Bd. 31), III, 192 S. 8°. pb. DM 63.00.

Ohne jeglichen Vorbehalt wird man Vf - mindestens unter den deutschsprachigen
Judaisten - den Fachmann in allen die Responsenliteratur vornehmlich des Mittelalters
betreffenden Fragen nennen können. Seine Vertrautheit mit dieser vielfältigen Literatur
und seine Souveränität im Umgang mit den zugegebenermassen nicht immer einfachen,
im Gegenteil, oft höchst komplizierten Texten hat er mit seinen beiden neuen Büchern
um ein weiteres Mal eindrucksvoll unter Beweis gestellt, mit denen er die Reihe seiner
Übersetzungen mittelalterlicher Responsenliteratur auf nunmehr sechs Bände verlängert
hat.

Im ersten Band legt Vf, wie er sicher zu Recht vermutet, «die bisher wohl ältesten
Zeugnisse spanisch-jüdischer Rechtsgelehrsamkeit in deutscher Übersetzung vor». Es
handelt sich dabei um Responsen, die aus der Feder des um die Mitte des 10. Jh. aus
dem italienischen Bari nach Cordoba zugewanderten Gelehrten Mose b. Henoch und
seines Sohnes Henoch b. Mose stammen, die nacheinander in Cordoba das Amt des
jüdischen Gemeindeoberrichters innehatten. Die zeitgeschichtlichen Verhältnisse ihrer
Wirksamkeit nicht nur, sondern auch das Leben der jüdischen Minderheit im islami-

54



sehen Südspanien erläutert Vf in seiner instruktiven Einleitung. Die Texte selber wurden
vor über hundert Jahren schon von Joel Müller gesammelt und veröffentlicht. Auf dieser

Veröffentlichung basiert diese Übersetzung.
Die Responsen selber ordnet Vf folgenden fünf «Fallgruppen», zu: 1) Entscheidungen

zu Frauen- und Familienfragen unter Einschluss des ehelichen Güterrechts (Mose
b. Henoch: S. 1-22; Henoch b. Mose: S. 54-115), 2) sonstige Schuldrechtsverhältnisse
(Mose b. Henoch S. 23-33; Henoch b. Mose: S. 116-124), 3) Prozess- und Urkundenwesen

(Mose b. Henoch: S. 34-36), 4) Gebetsordnungen und Feiertagsheiligung (Mose b.
Henoch: S. 37-47); Henoch b. Mose: S. 125-132) und 5) Beziehungen zu Nichtjuden
einschliesslich Apostaten (Mose b. Henoch: S. 48-53; Henoch b. Mose: S. 133-146). Innerhalb

der einzelnen Responsen wird eine Vielzahl von Themen und Problemen abgehandelt,

von der ein Blick in den ausführlichen Sachindex (S. 149-159) einen Eindruck
vermittelt wie er natürlich auch beim Erschliessen der Texte sehr nützlich und hilfreich ist.
Wenn auch der grösste Teil der Texte, wie schon die Übersicht zeigte, mit Frauen- und
Familienfragen zu tun hat, so zeigen sie doch ebenso wie auch die anderen, insbesondere

die der fünften Gruppe, was jüdisches Leben im Alltag des islamischen Südspanien
im 10. Jh. bedeutete. Handelt es sich bei diesen Responsen primär auch um Beispiele
angewandter Halacha, also jüdischer Gesetzesauslegung und -anwendung, so bezeugen
sie doch auf ihre Weise zugleich einen Einfluss der Rechtspraxis der Umwelt, insofern
als das in Hinsicht auf die Rechtsfähigkeit der Frauen liberalere malikitische Recht seine

Spuren in den Responsen hinterlassen hat.
Wie in den Responsen der beiden spanisch-jüdischen Gesetzeslehrer, so nehmen

auch in Mordechai Kimchis Responsen Ehe- und Familienrechtsfragen den breitesten
Raum ein, wie wiederum der Blick in den Sachindex (S. 182-188) belegt und dabei
zugleich zeigt, dass noch viele andere Probleme in ihnen verhandelt werden. Auf Einzelheiten

kann hier indessen nicht eingegangen werden. Über den Autor der Responsen,
den Enkel des Bibelkommentators und Sprachwissenschaftlers David Kimchi, ist sonst
nicht viel bekannt. Sicher ist nur, dass er nach 1300 in Carpentras gewirkt hat. Was von
ihm bekannt ist, hat Vf in seiner Einleitung zusammengetragen. Auf eine längere
Darstellung der zeitgeschichtlichen Verhältnisse verzichtet er diesmal allerdings ganz.
Textgrundlage für die Übersetzung der elf bereits in Edition vorliegenden Responsen bildet
die vor 25 Jahren erschienene Ausgabe Abraham Sofer's. Das noch teilweise unedierte
zwölfte Responsum ist nach handschriftlicher Vorlage ergänzt.

Gleich den zuvor veröffentlichten Bänden hat Vf auch diese wieder mit hilfreichen
Erläuterungen zum Text sowie zu den Sachen in den Fussnoten versehen. Als durchgehenden

Kommentar will Vf diese Erläuterungen aber ebenso wenig verstanden wissen
wie als Auswertung der Texte. Seine Aufgabe sieht er in der Bereitstellung von Material:
«Die historische, vor allem sozialgeschichtliche Auswertung der hier in Übersetzung
vorgelegten hebräisch-aramäischen Rechtsgutachten» will er «dem kompetenten Leser
überlassen».

Denn, so fügt er hinzu und hat damit ohne Abstriche recht, «sie muss von einem
Philologen nicht unbedingt geleistet werden, zumal die Übertragung derartig schwerer
Texte in eine moderne Sprache ohnehin den anstrengenderen Teil ihrer Erschliessung
darstellt».

S. Schreiner

55


	Rezensionen

