
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: "Den Alten ist gesagt" : zur Interpretation der sog. Antithesen der
Bergpredigt

Autor: Flusser, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Den Alten ist gesagt»
Zur Interpretation

der sog. Antithesen der Bergpredigt

von David Flusser

Man kann die Bergpredigt nicht oft genug behandeln1. Je mehr man sich in
die jüdischen Quellen vertieft, desto klarer und verständlicher wird der Sinn dieser

Worte Jesu.
Das Kernstück Jesu in Mt 5,17-48 wirkt schon auf den ersten Blick

offensichtlich jüdisch. Gleichzeitig erweckt aber die äussere Ausformung dieser Predigt
den gefährlich-trügerischen Eindruck, sie sei antithetisch gegen das Wesen des
Judentums gerichtet. Vor nicht langer Zeit hat mir ein wichtiger kritischer Geist seine

Abhandlung geschickt, worin er zum Ergebnis gelangt ist, das einzig
Ursprüngliche in dieser exegetischen Homilie seien gerade die Antithesen. Neulich2
konnte man eine prinzipielle Erklärung über unseren Abschnitt lesen, darin werde

Jesus nicht der damaligen Schrifterklärung gegenübergestellt, sondern der
Tora selbst. Dies bedeute zwar beileibe nicht, dass Jesus gegen die Tora opponiert
habe, vielmehr werde die Tora durch Jesus überhebend aufgehoben. Wir wollen
hier streiflichtartig die Sachlage gerechter behandeln, als es viele unbekümmerte
Exegeten mit den Worten Jesu tun.

Es gibt eine seltsame Antinomie zwischen dem innerjüdischen Inhalt der
Bergpredigt Jesu und ihrer kontrastierenden Ausformung. Der Hauptgrund dafür

ist die sich wiederholende Floskel: «Ich aber sage euch!» Ich will diese Wendung

nicht apologetisch entgiften. Sie stand auf griechisch bereits in der Vorlage
des Matthäus. Sie steht ja auch in Lk 6,27 vor dem Gebot der Feindesliebe. Dort
drückt sie den Gegensatz zwischen den Adressaten der Wehrufe Jesu und seinen
Zuhörern aus.: «Aber euch, die ihr zuhört, sage ich...» Dabei ist beachtenswert,
dass im Lukastext das entscheidende «Ich» fehlt, da in der griechischen Sprache
dieses Wort nicht separat erforderlich ist. Dasselbe Ich fehlt auch griechisch in
der Predigt des Täufers (Mt 3,9; Lk 3,8) und sogar in Mt 5,20. Nur in unserere
Perikope ist das zusätliche Ich vorhanden (Mt 5,22, 28, 32. 34. 443). Man wird
also annehmen können, dass Matthäus das betonte Ich an diesen Stellen eingefügt

hat, um die Antithesen hervorzuheben.
In meinem schon erwähnten Aufsatz «Die Tora in der Bergpredigt» habe ich

einiges über die Methode Jesu in unserer exegetischen Homilie gesagt. Jesus
benützt hier die rabbinische Exegese-Regel qal wachomer, mit welcher vom Leichten

* Prof. Dr. David Flusser, Prof. em. für die Geschichte des zweiten Tempels, Hebräische

Universität Jerusalem.
Adresse: Alkalay 10, Jerusalem / Israel.

35



aufs Schwere, vom Geringeren aufs Bedeutendere, oder auch umgekehrt vom
Bedeutenden aufs Geringere geschlossen wird. Qal wachomer ist also ein Analogie-
schluss a minori ad mains oder a maiori ad minus4. Eine Ausnahme bilden die
beiden letzten Abschnitte der Homilie. Da wird nicht ein Wort moralisch verschärft,
sondern Jesus lehnt eine antihumane Interpretation zweier Bibelworte entschieden

ab. In diesen beiden Fällen können nicht die Schriftgelehrten die Kontrahenten

Jesu gewesen sein.

Im ersten Fall (Mt 5,39-42) lehnt Jesus gemeinsam mit den Pharisäern ein
allzu wörtliches Verständnis von Ex 21,24 («Auge um Auge») entschieden ab.
Die Gegenseite wird wahrscheinlich von den Boethusianern, einer Abzweigung
der Sadduzäer, gebildet. Der zweite Fall ist der letzte Abschnitt des Lehrvortrages
Jesu (Mt 5,43-48). Da geht es um eine abstruse Paraphrase des Liebesgebotes in
Lev 19,18. Diese war sicher auch allen Schriftgelehrten ein Greuel, denn sie

drückt nicht den Sinn der jüdischen Botschaft aus, sondern vertritt die vulgäre
Vergeltungslehre. Im griechischen Text Mt 5,43 heisst es: «Ihr habt gehört, dass

gesagt ist: Du sollst deinen Nächsten lieben und deinen Feind hassen.» So ein
unmenschliches Liebesgebot wird man in der hebräischen Bibel vergeblich suchen.
Wie aber ist diese krasse Paraphrase von Lev 19,18 entstanden? Dort heisst es

nämlich: «Liebe deinen Nächsten wie dich selbst.» «Der Nächste» bedeutet im
biblischen Hebräisch auch «der Freund.» So mag die hebräische Vorlage von vielen
folgendermassen verstanden worden sein: «Liebe deinen Freund und hasse deinen
Feind.» Der Übersetzer des Neuen Testamentes hat offensichtlich das griechische
Wort aus der Septuaginta von Lev 19,18 geholt, wohl ohne sich dabei viel zu denken.

Die Auffassung, der Freund sei zu lieben und der Feind sei zu hassen, ist
auch heute noch nicht überwunden. Sie war in der Antike auch bei den Griechen
eine allgemein verbreitete primitive Sittlichkeit. Schon Sokrates hat dagegen
polemisiert - vergeblich. Dem Pseudozitat im Mt 5,43 am nächsten steht ein Vers des

Griechen Archilochos (um 650 v.Chr.): «Ich weiss den Freund zu lieben und den
Feind zu hassen»5. Obwohl uns heute das Gebot der Freundesliebe und des
Feindeshasses als unjüdisch erscheint, entspricht die Verballhornung von Lev 19,18

der damaligen exegetischen Methode. Die anscheinend sadduzäische Gruppe,
gegen die Jesus polemisiert, meinte, es stehe in der Bibel: «Du sollst deinen Freund
lieben wie dich selbst». Du sollst den lieben, der dir nahesteht, als deinen Freund.
Oder eher: Behandle den anderen wie er dich behandelt: den Freund mit Liebe,
den Feind mit Hass.

Kürzlich6 wurde folgendes Axiom aufgestellt: Da es sich bei den Antithesen
um eine Auseinandersetzung mit dem Gesetz des Mose handelt, sind zeitgenössische

jüdische Quellen für das Verständnis der Kontroverse nicht nötig. Dagegen
ist einzuwenden, dass sich Jesus in der Bergpredigt zweimal (Mt 5,21 und 33)
tatsächlich auf die Meinung der «Alten» bezieht. Sie sind dort namentlich erwähnt.

Der erste Fall ist besonders wichtig und lehrreich7: «Ihr habt gehört, dass zu
den Alten gesagt ist: Du sollst nicht töten! Wer aber tötet, soll vom Gericht schuldig

gesprochen werden» (Mt 5,21 f). Jesus hält dies für ungenügend. Er will diese

Regel auch auf den angewendet wissen, der seinem Bruder zürnt. Ähnliches lesen

wir in einem jüdischen Abschnitt der mit Matthäus etwa zeitgleichen Didache. In

36



Did 3,1-3 lesen wir: «Mein Kind, fliehe vor dem Bösen und vor allem was ihm
ähnelt. Werde nicht zornig, denn der Zorn führt zum Mord...» Die Auffassung
Jesu ist also eine in jüdischen Kreisen bereits ausgesprochene Toraverschärfung
gegenüber der Meinung der «Alten».

Man hat also im Zeitalter Jesu richtig verstanden, dass der Dekalog oder
wenigstens Ex 20,12, zwar eine Verkündigung der Grundsätze ist, die aber keine
Anweisung für ihre Durchführung enthält. In einer alten rabbinischen Schrift
wird über Ex 20,12 (Du sollst nicht töten, Du sollst nicht ehebrechen, Du sollst
nicht stehlen) gesagt, es handle sich da um eine allgemeine Warnung vor diesen
Vergehen. Über die Forderung «Du sollst nicht töten» lautet der Kommentar:
«Weshalb wurde dies gesagt? Weil gesagt wurde: «Wer Menschenblut vergiesst,
dessen Blut soll auch durch Menschen vergossen werden.» (Gen 9,6). Wir haben
also die Strafe vernommen, aber die Warnung haben wir nicht gehört. Doch sie
wird durch die Worte: "Du sollst nicht töten" ausgedrückt.»8.

Im selben Sinn wird Gen 9,6 in den Targumim erklärt. Targum Onkelos zur
Genesis-Stelle lautet: «Wer Menschenblut vergossen hat - und dies durch Zeugen
bestätigt ist -, dessen Blut wird auf Grund des Rechtsspruches der Richter
vergossen.» Targum Pseudojonathan: «Wer Menschenblut vergossen hat - und dies
durch Zeugen bestätigt ist -, den sprechen die Richter des Mordes schuldig. Wer
aber Menschenblut ohne Zeugen vergossen hat, den wird der Herr der Welt beim
letzten Gericht bestrafen.» Die Warnung vor Mord wird also mit Hilfe von Gen
9,6 zu einem gerichtlichen Grundsatz. Wer tötet, soll vom Gericht schuldig
gesprochen werden.

Die «Alten» werden also in Mt 5,21 nicht grundlos erwähnt. Jesus berücksichtigt

die rabbinische Meinung, wonach Ex 20,12a mit Gen 9,6 zusammen
interpretiert werden muss. Gilt dasselbe auch für die zweite Erwähnung der
«Alten»: «Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt ist: Du sollst keinen Meineid
schwören, du sollst vielmehr dem Herrn deine Eidschwüre einlösen?» Hier wird
gesagt, wir sollen unsere Eide halten, sonst werden sie zu Meineiden. Der Spruch
ist also gegen voreilige Eidschwüre gerichtet. Dagegen meint Jesus - ähnlich wie
die Essener (Josephus Ant 2, 195) - man solle überhaupt nicht schwören, denn
ein Schwur könne leicht zu einem Meineid werden. Die Jesus-Regel ist also eine
Verschärfung. Sie hebt damit weder die von Jesus vorgetragene Meinung der Alten

noch die biblische Vorschrift auf.

Dass die «Alten» nur in Mt 5,21 und 33 erwähnt werden, ist für die
Glaubwürdigkeit des Berichteten von Bedeutung. Damit werden redaktionelle Eingriffe
m den Text nicht verneint. Im Gegenteil: Da die «Alten» rechtens an beiden Stellen

aufscheinen, kann die schwer erträgliche Wendung «Ihr habt gehört, dass zu
den Alten gesagt ist» auf ihren Ursinn zurückgeführt werden. «Es ist gesagt
(worden)» ist in den rabbinischen Quellen die häufigste Zitierungsformel von
Bibelstellen9. Die Wendung «es ist gesagt» ist bei den Bibelstellen im Mt 5,27.31.38.43
angebracht. Die «Alten» wären hier störend10. Der Satz: «Ihr habt gehört, dass
zu den Alten gesagt ist» ergibt aber in keinem Fall einen Sinn. Die bisweilen
vorgeschlagene Übersetzung: «Ihr habt gehört, dass von den Alten gesagt ist» ist weder

sprachlich noch inhaltlich ein richtiger Ausweg. Wären nämlich mit den Alten

Mose und seine Zeitgenossen oder die Rabbinen gemeint, dann müsste dies

37



bei Mt unbedingt gesagt werden. Man sollte also vielleicht annehmen, dass dieser
Satz im Mt 5,21 und 33 durch eine Verschmelzung von zwei ursprünglich
selbständigen Formeln entstanden ist, nämlich aus der Zitierformel «Es ist gesagt»
und aus der Einleitungsformel: «Ihr habt von den Alten gehört.»11.

Über die Formel «Ich aber sage euch» wird sich kaum über das oben Gesagte
hinaus etwas herausbringen lassen. Wie wir gesehen haben, (im Zusammenhang

bes. mit Lk 6,27), ist diese Formel griechisch nicht so ausführlich und nicht
so antithetisch, wie dies deutsche Übersetzungen suggerieren. Man sollte sie nach
dem Vorbild der Vulgata so wiedergeben: «Doch ich sage euch». Das betonte Ich
in der Formel hat sich ja als sekundär erwiesen. Zum Sinn der Worte Jesu kann
man eben nur durch die Methode der konsequenten Philologie und kaum durch
einen kritischen Realismus gelangen.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. u.a. David Flusser, Die Tora in der Bergpredigt, Entdeckungen im Neuen
Testament, Bd 1, Neukirchen 1987, 21-31.

2. The Gospel According to Saint Matthew, by W. D. Davies and D. C. Allison, ICC,
Edinburgh 1988, 505-509.

3. Mt 16,18; Lk 11,9; Lk 16,9 sowie Mt 21,27 Mt 11,33; Lk 20,8) haben mit unserer
Frage nichts zu tun.

4. W. Bacher, Die exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur, Darmstadt

1965,1, 172-174; II, 189-190.
5. Archilochos Pap. Ox. 22, 2310 bei A. Diehle, Die Goldene Regel, Göttingen 1962,

32-33. Diehle bringt auch andere wichtige Belegstellen. - Die Vulgärethik kann auch
im alttestamentlichen Israel für die Frühzeit belegt werden. Als David um seinen
Sohn Absalom trauerte, ging Joab ins Haus des Königs und warf David vor, er habe
denen, die ihm sein Leben gerettet haben, Schimpf und Schande angetan, «indem du
die liebst, die dich hassen, und die hassest, die dich lieben; denn du hast heute
gezeigt, dass die Hauptleute und Knechte dir nichts gelten» (2 Sam 19,7). - Die Parallele

zu Freundesliebe und Feindeshass in Mt 5,43, die sich in der Gemeinderegel von
Qumran findet (1QS 1,3 f. 9-11; vgl. Auch Josephus, Bell 2, 139), geht von einer
anderen Prämisse aus: vom essenischen ethischen Dualismus.

6. siehe oben Anm. 2.
7. Für dies und das folgende danke ich meinem Schüler Sergeij Ruzer. Zu Mt 5,21 siehe

besonders McNamara. The New Testament and the Palestine Targum of the
Pentateuch, Analecta Biblica, 27, Rom 1966, 126-131.

8. Sifra zu Lev 15,33, Ausgabe J. H. Weiss, Wien 1862 (Neudruck New York 1947),
79c.

9. Siehe Mekhy zu Ex 20,12, ed. S. H. Horovitz /1. A. Rabin, Jerusalem 1960, 232-233.

38



10. Siehe W. Bacher, Die exegetische Terminologie (s.o. Anm. 4), 1,6 und 2,11-12. Dass
diese rabbinische Wendung griechisch an unseren Stellen erscheint, hat schon
Bacher (1,6) in Anm. 1 vermerkt.

11. Im Fall von Mt 5,43 handelt es sich um ein Pseudozitat, das aus einer Verschmelzung

von Lev 19,18 und seiner barbarischen Interpretation entstanden ist. Ich sehe

nicht, wie man an dieser Stelle «die Alten» hätte einfügen können. Ausserdem sind
da die unmenschlichen Interpreten nicht die Alten, also nicht die Vertreter des rab-
binischen Judentums, sondern irgendwelche Sadduzäer, die vielleicht sogar von der
griechischen Vulgärethik beeinflusst sind.

39


	"Den Alten ist gesagt" : zur Interpretation der sog. Antithesen der Bergpredigt

