
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Juden und Conversos in der Region Soria und Almazán : Vertreibung
und Rückkehr

Autor: Edwards, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Juden und Conversos
in der Region Soria und Almazân:

Vertreibung und Rückkehr*

von John Edwards

Mit ihrem Edikt vom 31. März 1492 hatten Ferdinand und Isabella von
Spanien verlangt, dass binnen vier Monaten alle Juden Spaniens entweder die
Taufe anzunehmen oder aber das Land zu verlassen hatten. Nach dem 31. Juli
jenen Jahres sollte kein spanischer Jude mehr seinen Besitz wiedererlangen, und
jeder Christ, der einen solchen Versuch unterstützen sollte, sollte seiner eigenen
Güter, Untertanen, Festungen und anderer Regalien verlustig gehen. Für die
dazwischen liegenden Monate war den Juden, die das Land zu verlassen beabsichtigten,

erlaubt, mit königlicher Protektion über ihren Besitz frei zu verfügen.
Ihnen war ebenso erlaubt, aufgrund königlicher Lizenz, ihr Hab und Gut aus Spanien

mitzunehmen, ausgenommen verbotene Waren (cosas vedadas), die kein ka-
stilischer Untertan ausser Landes bringen durfte, wie Pfercîe und Maultiere,
Edelmetalle und Bargeld. Die lokalen Behörden waren angewiesen, für peinlich
genaue Durchführung des königlichen Ediktes zu sorgen1.

Das Ende eines reichen jüdischen Lebens in einem Land, das die grösste
jüdische Gemeinschaft im mittelalterlichen Europa beherbergt hatte, ist üblicherweise,

zu Recht, aus der Sicht königlicher Politik und ihrer weitreichenden
Konsequenzen diskutiert worden. Es gibt kaum Zweifel darüber, dass es die mit dem
Erlass des Vertreibungsediktes verbundene Absicht war, die verbleibenden Juden
Spaniens zum Befolgen des Beispiels ihrer Glaubensgeschwister, die sich seit 1390
in grosser Zahl hatten taufen lassen, zu bewegen. Zeitgenossen wie der andalusi-
sche Priester und Chronist Andrés Bernâldez berichteten, dass das Edikt von
einer vom König geförderten Predigt-Kampagne begleitet war, die Juden von der
Wahrheit des katholischen Glaubens zu überzeugen2. Heutige Autoren wie Tarsi-
cio de Azcona und Henry Kamen sind zu einer ähnlichen Schlussfolgerung
gekommen. Mit Kamens Worten: «There can be no doubt whatever that conversion

rather than expulsion was the primary objective of the Catholic Mon-
archs.»3 Die Schätzungen hinsichtlich der Zahl der Juden, die Spanien 1492
verlassen haben, sind in den letzten Jahren nach unten korrigiert worden, aus Gründen,

die einsichtig zu machen sind. Zeitgenössische Autoren wie Bernâldez oder

* Dr. John Edwards ist Dozent für Spanische Geschichte an der School of History der
Universität Birmingham. Adresse: The University of Birmingham, School of History,
Edgbaston, Birmingham B15 2TT (UK). Neben zahlreichen Aufsätzen zur Geschichte
der Juden in Spanien schrieb er «The Jews in Christian Europe» (1400-1700), London
1988,21991.
Übersetzung aus dem Englischen von Stefan Schreiner.

23



der deutsche Reisende Thomas M unzer, die die Vertreibung miterlebt haben, sind
der Meinung, dass an die lOO'OOO Juden das Land verlassen haben, während
Abraham Zacuto und Isaak Abravanel zwischen 150'000 und 200'000 bzw. 300'000
annehmen. Von den heutigen Autoren rechnen Salo Baron mit 20CT000 Geflohenen,

Vicens Vives mit 150'000, Baer mit etwa 20CT000, Suârez Fernandez, Jonathan

Israel und Ladero hingegen mit rund 100"000. Kamen hat seine Schätzungen

in jüngster Zeit stetig nach unten korrigiert, von 180'000 im Jahre 1983, auf
die Consensus-Zahl lOO'OOO im Jahre 1985 bis zu rund 50'000 im Jahre 1988, um
sie 1991 jedoch wieder auf 70'000 ansteigen zu lassen4. Der Hauptgrund, die eine
oder andere geringere Zahl anzunehmen, liegt neben der Taufe vieler Juden im
Jahre 1492 darin, dass viele von denen, die anfanglich geflohen sind, nach kurzer
Zeit nach Spanien zurückgekehrt sind.

Wenn wir uns nun dem Phänomen Rückkehr zuwenden, interessieren uns
dabei vornehmlich nicht Gesamtzahl und Gesamtentwicklung, sondern vielmehr
die Geschichten einzelner, die sowohl ihren eigenen historischen Wert als auch
ihren persönlichen Belang haben. In Fragen des Glaubens und des Glaubenslebens
haben persönliche, familiäre und Gemeindesituation eine Bedeutung, die oft
unterschätzt worden ist und noch immer oft unterschätzt wird. Der Einfluss der
Hierarchien ist in solchen Fällen niemals zu bestreiten, doch es ist schwer, die
Wirkung ihrer Vorgaben zu verstehen, ohne Einzelfälle zu betrachten5. Natürlich
ist es sehr schwer, wenn nicht unmöglich, wie Gavin Langmuir kürzlich aufgezeigt

hat, historische Quellen für das zu finden, was er die Religiosität von Individuen

in der Vergangenheit genannt hat, aber man darf als sicher annehmen, dass
Zweifel und Ungewissheit unter den Spaniern im späten Mittelalter, gleich ob
Juden, Altchristen oder Conversos, ebenso allgemein gewesen sind wie heute, auch
wenn es damals weit schwerer war als heute, aus den sozialen Strukturen und
Verhaltensnormen ebenso wie den Glaubensüberzeugungen einer Religionsgemeinschaft

auszuscheren6. Das Vorhandensein einer beachtlichen Anzahl Dokumente

der Inquisition macht es jedoch möglich, das religiöse Leben (nach Langmuir:

Religiosität) einiger von denen, die das Trauma der Vertreibung und, in vielen

Fällen, der anschliessenden Taufe und Rückkehr nach Spanien in neuem
Gewände erlebt haben, mit einigem Erfolg zu untersuchen. Solch inquisitorisches
Material in dieser Weise zu nutzen, ist freilich nicht unumstritten. Für Ellis Riv-
kin und A. J. Saraiva zum Beispiel scheinen solche Quellen reine Behördenmachwerke

zu sein, fabriziert um entweder, im ersten Falle, den Hass der Christen auf
die Juden, oder, im zweiten Falle, einen sozialen und wirtschaftlichen Angriff auf
die Gemeinschaft der Conversos zu rechtfertigen. Die meisten von denen jedoch,
die sich eingehend dem Studium der Inquisitionsakten gewidmet haben, wie La-
durie und Makefield in Frankreich, Pullan in Venedig und Beinart, Révah, De-
dieu und Hennigsen in Spanien, beurteilen deren Wert weit positiver7. Selbst
wenn nämlich die Inquisitoren, wie Burke warnt, ihre Ideen in die Köpfe der
Verdächtigten projiziert haben mögen, gilt dennoch, dass diese Akten geeignet sind,
«to be the key which unlocks the mind of the people, rather than merely revealing
their public acts and their private transaction»8.

Obwohl er die üblichen Schätzungen hinsichtlich der Zahl der Juden, die
Spanien 1492 verlassen haben, nach unten korrigiert, macht Kamen keinen Ver-

24



such, die Schwierigkeiten herunterzuspielen, denen jene ausgesetzt waren, die
geflohen sind. Er nennt es «the tragic exodus of people who were treated as strangers

but had known no other home - both rich and poor, old and young, struggling

abroad with the meagre possessions allowed them, cheated and robbed at
every stage of their journey»9. Solche Sicht entspricht genau jener zeitgenössischer

Kommentatoren, die den Exodus der Juden nach Portugal und Navarra,
ins christliche Italien und muslimische Nordafrika und in die Türkei miterlebt
haben. Bernâldez berichtete von denen, die nach Nordafrika übersetzten, dass viele
von ihnen glaubten, sie würden wie diejenigen behandelt, die Mose beim Exodus
folgten, und würden ausziehen «in Ehren und mit Reichtümern, ohne etwas von
ihren Gütern zu verlieren, das heilige gelobte Land in Besitz zu nehmen, das sie,
wie sie bekannten, wegen ihrer grossen und abscheulichen Sünden, die ihre
Vorväter gegen Gott begangen haben, verloren hätten»10. In Wirklichkeit jedoch
haben, wie der Vater einer der Exilierten schrieb, «einige von ihnen die Türken getötet,

um ihnen das Gold zu nehmen, das sie, um es zu verstecken, verschluckt hatten;
manche rafften Hunger und Pest dahin und manche wurden nackt von den Kapitänen

auf den Inseln im Meer ausgesetzt; wieder andere wurden als Sklaven oder
Sklavinnen in Genua und seinen Dörfern verkauft und andere wurden einfach ins Meer
geworfen»11.

Dennoch waren viele der Probleme, die die 1492 fliehenden Juden erlitten,
weit weniger dramatisch als das eben Zitierte, wenn auch nicht minder zermürbend.

Die Juden, die ihren Besitz unter solchen Umständen verkaufen wollten,
waren im besten Falle der Ausbeutung, im schlimmsten Falle dem Ruin ausgeliefert.

Preise verfielen, und trotz königlichen Gebotes und einzelner Interventionen
lokaler Behörden, trachteten viele Christen in ganz Spanien danach, sich verlassener

Häuser einfach zu bemächtigen. Eine 1493 im Land des Herzogs von Béjar,
dessen Jurisdiktion auch die Städte in den heutigen Provinzen Salamanca und
Câceres unterstanden, vorgenommene Untersuchung bestätigte, dass solche
Rechtsbrüche in der Zeit von April bis Juli 1492, während die Juden nach Portugal

flohen, gehäuft vorgekommen waren. Die herzoglichen Beamten wussten sehr
wohl, was da vor sich gegangen war. Zeugen waren nicht nur nach dem Schicksal
früheren jüdischen Besitzes, einschliesslich Synagogengerätes sowie Land und
landwirtschaftlicher Erzeugnisse, sondern ebenso nach den gegenwärtigen Besitzern

dieser Güter zu befragen, ob sie diese rechtens besitzen oder nicht. Beweise
wurden gesucht, ob Christen bei Juden verschuldet waren, um jene ausfindig zu
machen, die von der Vertreibung der Juden profitiert haben, um sich ihrer
Verpflichtungen zu entledigen. Informationen bezüglich jener sollten eingeholt werden,

die jüdischen Besitz, Synagogen eingeschlossen, geplündert hatten. Der
herzogliche Fragebogen belegt ferner, dass einige Christen im Auftrag emigrierender
Juden Schulden eingetrieben und sogar Güter für Juden aus dem Land geschafft
haben, die auf dem Wege nach Portugal waren12. In der Grenzstadt San Felices
de los Gallegos sind Christen angezeigt worden, weil sie jüdisches Eigentum ins
benachbarte Königreich geschmuggelt hatten. Die Hauptgrenzstadt jedoch,
zumeist von jenen genutzt, die den Nordteil Spaniens verliessen, einschliesslich jener
aus dem Gebiet von Soria, war Ciudad Rodrigo. Dort haben die Zollbeamten,

25



sobald sie von dem Vertreibungsedikt gehört hatten, die Ausreisesteuer für
Reisende nach Portugal von 1 Real auf AlA erhöht, wie aus einem Bericht hervorgeht,

den zwei königliche Untersuchungsbeamte im Oktober 1492 über die Abgaben

erstellt haben, die zu Unrecht von nach Portugal fliehenden Juden erhoben
worden sind13.

Manche Leute nahmen einen langen Umweg in Kauf, um ihre Habe von
Spanien nach Portugal zu schmuggeln oder anderweitig verbringen zu können.
Im Jahre 1500 zum Beispiel berichtete Juan Alvarez de Vera, ein Kaufmann aus
Soria, dem örtlichen Inquisitor, er habe im August 1492 im portugiesischen Dorf
Reigada, in Beira Baxa, einen Landsmann, einen jüdischen Konvertiten getroffen.

Dieser Converso, ein gewisser Jorge, hatte ein Maultier ins Land gebracht,
nachdem er den Zöllnern einen christlichen Eid geschworen habe, es nach Spanien

zurückzubringen. Dennoch fand ihn der Kaufmann sein Tier in Portugal
verkaufend und stellte ihn seines Wortbruchs wegen zur Rede. Jorge erwiderte,
dass er, da er keinen jüdischen Eid geschworen habe, sich nicht an sein Gelöbnis
gebunden fühle und zum Verkauf seine verbotene Ware exportiert habe14. Dieses
Beispiel zeigt bereits die Art von Ambivalenz, die aus weiteren Belegen noch
deutlicher ersichtlich wird. Zuvor jedoch gilt es festzuhalten, dass - nach den Leiden

und Schwierigkeiten zu urteilen, von denen die königlichen Dokumente
berichten - die meisten Juden, die 1492 geflohen sind, versucht haben, ihren Besitz
legal zu verkaufen. Welcher Art war folglich die Gemeinschaft, die so viele Juden
der Diözese Soria-Osma 1492, anfänglich wenigstens, verliessen?

Im Gebiet der heutigen Provinz Soria gab es im späten Mittelalter 31 Städte
und Dörfer, in denen jüdische Präsenz bezeugt ist. Die Steuerkartei jedoch, in
diesem Falle der Gemeindeabgaben an direkten Steuern (servicio und medio servicio)
und Heereslieferungen (repartimientos) für den Krieg um Granada, zeigt, dass
zwischen 1474 und 1491 15 steuerzahlende jüdische Gemeinden in dem nicht
ganz damit kongruenten Gebiet der Diözese Osma bestanden haben. Sorias
Gemeinde war die grösste, gefolgt von Aranda de Duero; dennoch halfen Juden aus
dem ganzen Gebiet den regionalen Handel mit Wolle, Bekleidung und Lebensmitteln

zu finanzieren, und handelten auch persönlich mit diesen Waren. Juden
waren sowohl Steuerpächter, Steuereintreiber und Geldverleiher als auch
Handwerker wie Weber, Kürschner und Schuhmacher. Nahe der Grenze zwischen
Kastilien und Aragon gelegen, war die Judenschaft von Soria sehr bald von der Politik

der katholischen Herrscher, die Juden zu ghettoisieren, das sogenannte apar-
tamiento, betroffen. Sorias Juden wurden in dessen Burg untergebracht, teils zu
ihrem eigenen Schutz und teils, um das Einkommen der königlichen Jurisdiktion
zu erhöhen, die auf lokaler Ebene in den Händen des Burgherrn (alcalde) lag.
Trotz des Gesetzes über die Ghettoisierung aus dem Jahre 1477 lebten Juden
offensichtlich 1489 jedoch noch ausserhalb der Burg. Im folgenden Sommer begann
die Inquisition bei ihrer Verfolgung von Konvertiten zweifelhafter Rechtgläubigkeit

Material gegen sie zu sammeln, doch schon zuvor hat es Druck auf ihre
wirtschaftliche Tätigkeit sowie ihre Lebensbedingungen gegeben. Die Juden in Soria
und Umgebung wurden wegen Profits aus Geld- und Getreidehandel angeklagt,
und solchen Vorwürfen wurde 1479 und 1480 sowohl von der weltlichen als auch
der kirchlichen Obrigkeit nachgegangen. Die Sache wurde zur cause célè-

26



bre, die vor den königlichen Rat (consejo real) kam, und die Juden, namentlich
Rabbi Samuel Bienveniste, wurden des Betrugs und des Wuchers angeklagt15.

Durch das Vorgehen der neugegründeten «Spanischen» Inquisition sollte
das Leben der Juden sowie der zum Christentum Konvertierten sehr bald zur
Qual werden, wenn auch das Tribunal von Soria-Osma, nach Sevilla und Cordoba

im Zuge der zweiten Gründungswelle eingerichtet, auf Dauer keine Eigenständigkeit

erlangte. 1498 wurde die Diözese Osma dem benachbarten Calahorra und
bald danach Cuenca angeschlossen. Der Hauptteil der Inquisitionsakten für dieses

Gebiet datiert aus den Jahren zwischen 1490 und 1492 und zwischen 1500 und
1502, während im Falle von Almazân die Hauptuntersuchung 1505 stattfand16.

Dass die Absicht des ursprünglichen Vertreibungsediktes die Konversion der
Juden Spaniens gewesen ist, ist durch einen am 10. November 1492 erlassenen

königlichen Schutzbrief für Juden, die nach diesem Datum als getaufte Christen
zurückkehrten, bestätigt. Danach sollten sie ihren Besitz zum ursprünglichen
Verkaufspreis zurückerhalten und nur für jene Wertsteigerungen (mejoramientos) da-
zuzahlen, die von späteren Eigentümern erbracht worden sind, wie es nach den
Eigentumsgesetzen zu jener Zeit übliche Praxis war. Bestimmt wurde, dass die
Taufe entweder in Portugal oder in kastilischen Grenzstädten wie Ciudad Real
oder Zamora vollzogen werden konnte. Jene Christen, die zu einem früheren
Zeitpunkt in jenem Jahre jüdisches Eigentum erworben hatten, wurden aufgefordert,

sofern der frühere Besitzer wieder auftauchte, bei den Behörden vorstellig zu
werden und diesen Bedingungen entsprechend die Rückgabe des betreffenden
Eigentums an ihn auszuhandeln. Viele königliche Urkunden, die zwischen Dezember

1492 und April 1494 ausgefertigt worden sind, belegen, dass die Krone gewillt
war, dieser Regelung entsprechend zu verfahren, als neu-getaufte Juden nach Le-
desma, Atienza, Cuéllar, Segovia, Zamora, Legrono, Santolalla und Sepülveda
zurückkehrten17. Wenn es auch sicher nicht möglich ist, die exakte Zahl derer
anzugeben, die aus Portugal in das Gebiet von Soria oder in einen anderen Teil
Kastiliens oder Aragons zurückgekehrt sind, so belegen doch Dokumente der Inquisition

eindeutig, dass die Rückkehr ein verbreitetes Phänomen war, das sogar zur
Datierung anderer Ereignisse benutzt werden konnte. So spricht Juan de Salzedo

von Soria 1502 von «der Zeit, zu der die Juden (sie!) aus Portugal zurückkehrten».

Und in mehr als einem Dokument bezeugt er, dass der Prozess der Rückkehr

im Jahr des Vertreibungsediktes begann und sich 1493 fortsetzte18. 1505

spricht Alonso de Alves von Almazân im Blick auf das Jahr 1494 als von dem
Jahr, in dem «die Juden als Christen zurückgekehrt sind (oder Christen geworden
sind - se tornaron». Eines ähnlichen Ausdrucks bediente sich im selben Jahr eine
Frau namens Francisca, ebenfalls aus Almazân, dasselbe tat Bernaldino de Men-
doza, der Polizeichef (alguacil mayor) der Stadt19. Um nun die menschliche Seite
der jüdischen Emigration und Rückkehr in und nach 1492 besser verstehen zu
können, sollen im folgenden einige Einzelschicksale betrachtet werden.

In Akten der königlichen Kanzlei sowie der Inquisition begegnet uns ein
Diego Sânchez aus Gumiel de Mercado. So erteilte ihm im März 1493 der Kasti-
lische Königliche Rat Antwort auf eine Petition in Sachen Mitgift seiner Tochter,
die vor ihrer Konversion Moses Hen von Coruna del Conde geheiratet hatte. Der
Ehevertrag war nach jüdischem Formular ausgestellt worden. Später aber sind

27



Diego und seine Tochter zum Christentum übergetreten; sein Schwiegersohn
hingegen war in Portugal als Jude und ohne einen Erben gestorben. Moses' Bruder
jedoch, der in Portugal bei ihm gelebt hatte, hatte all seinen Besitz an sich genommen,

war dann konvertiert und unter seinem Taufnamen Fernando zurückgekehrt,

um in Coruna del Conde zu leben. Es ist nun nicht bekannt, ob es dem
von der Krone beauftragten Beamten, einem ortsansässigen Advokat, gelungen
war, das Vermögen Diegos und seiner Tochter den rechtmässigen Besitzern wieder

zu verschaffen. Doch der Streit ist typisch für jene Fälle, die aufkamen, wenn
Conversos von der königlichen Offerte zur Rückkehr und ökonomischen Restitution

Gebrauch machten. Doch noch aus einem anderen Grunde lenkten Diego
und seine Frau ebenso die Aufmerksamkeit der Inquisition von Soria auf sich,
weil sie nämlich anstelle von Dios (Gott) den Singular Diô benutzten, wie es bei
früheren Juden üblich war, die hinsichtlich des monotheistischen Charakter des

Christentums ihre Zweifel hatten20.

In vielen Dokumenten bezüglich der Emigration und Rückkehr der Juden
von Soria werden, wie könnte es auch anders sein, religiöse Probleme hervorgehoben.

Und dies liegt ganz auf der Linie des Anliegens des Edikts, das diese

demographischen Bewegungen auslöste. Zeugenaussagen vor der Inquisition belegen

dabei die Konfusion, in der sich die Betroffenen in geistlicher Hinsicht
oftmals befanden. Von einem Lope Garcia, der in einer der Co«vewostrassen in Al-
mazän lebte, wird berichtet, «er habe - wie ein Zeuge formulierte - das Königreich

mit den Juden verlassen und sei als Christ zurückgekommen.» Nach seinem

neuen Namen gefragt, habe er ein wenig gezögert und dann geantwortet: «Seit
die Dummheit (madorrada d.i. die Taufe) begangen worden ist, nennen sie mich
Lope Garcia»21.

Typisch ist auch jene Geschichte, die Fernân Pérez berichtet, ein Schneider
aus Almazân, der zur Zeit der Vertreibung bei einem Juden aus Soria wohnte,
aus dem später Nicoiao Beiträn wurde. Zusammen waren sie nachPortugal
gegangen, doch bald danach, an Michaelis (29. September 1492), war Fernân nach
Ciudad Rodrigo zurückgekehrt, wurde dort getauft und ging dann zurück nach
Almazân. Während Nicoiao und seine Frau noch in Portugal weilten, wurde
Fernân von einem Converso, einem Kaufmann namens Pedro Gonzâles, gefragt,
warum er konvertiert sei («Was hat dir gefehlt? Wenn ich sehe, wie reich du
warst?») Der Schneider habe darauf kurz und knapp, wenn auch hintersinnig,
erwidert, Gott habe es nicht mehr gewollt, dass er ein Jude sei22. Und wie weitere
Geschichten bestätigen, scheint solcher Glaube an einen ihr Schicksal determinierenden

(executyvo) Gott unter den zurückgekehrten Conversos verbreitet gewesen
zu sein23.

Von den «praktischen» Problemen, mit denen Taufwillige zu ringen hatten,
zeugt auch die folgende Geschichte einer Frau aus Almazân, die sich nach dem
Bericht des Priesters der dortigen St.-Andreas-Kirche 14 Tage vor Ablauf der den
Juden für die Emigration gesetzten Frist zugetragen habe. Wie der Priester
berichtet, habe ihn diese Frau, die später dann Maria hiess, in einer Kirche
ausserhalb der Stadtmauern von Almazân aufgesucht, um die Taufe zu empfangen.
Als sie neben dem Taufbecken standen, und der Priester sie aufgefordert hatte,
ihr Kleid vom rechten Arm zu streifen, damit Taufwasser und heiliges Ol über

28



ihre Schulter und Brust gegossen werden könnten, habe sie dies abgelehnt. Nachdem

sie dennoch entkleidet worden ist, habe sie gesagt: «Wenn ich gewusst hätte,
dass ich mich entblössen soll, wäre ich nicht Christin geworden!»24.

Einen ganz anderen Aspekt täglicher Erfahrung bezeugt die Geschichte von
Diego de Salazar, früher Baruch mit Namen, der ebenfalls aus Portugal nach Al-
mazän zurückgekehrt ist. Für einige Zeit wohnte er bei dem Converso Francisco
Lainez, verliess jedoch bald darauf Spanien erneut, diesmal jedoch, wie man
munkelte, um nach «Judaea» zu gehen. Und viele meinten, es sei ihm gelungen,
überhaupt nicht erst getauft worden zu sein. Sein «Fall» belegt den Wunsch, ins
Land der Väter zu gehen, der unter den Juden im späten 15. Jahrhundert verbreitet

war und oft die Form einer verwirklichten messianischen Hoffnung
annahm25.

Einer der in den Akten der Inquisition best dokumentierten Rückkehrer ist
der Neuchrist Pedro Nunez de Santa Fe, früher Yuçe de Valladolid, und mit
Spitznamen «Der Schnarcher» (el ronquillo) geheissen. Doch begegnet man seiner
Geschichte als Neuchrist zuerst in den Akten der königlichen Kanzlei. Bereits
vom September 1492 gibt es eine Antwort des Königlichen Rates auf eine Petition

von ihm und einem Verwandten namens Nuno Nunez de Santa Fe, beide
aus Coruna del Conde. Sie waren nach Portugal gegangen und dort konvertiert,
aber ihre Frauen waren Jüdinnen geblieben und konnten daher legal nicht in ihre
Heimatstadt zurückkehren, wie es Pedro und Nuno vorhatten. Sie hatten ihre
Habe zunächst nach Portugal mitgenommen und dort aus Sicherheitsgründen
verstreut versteckt. Die Krone gewährte den Konvertiten und ihrem Besitz
gebührend Protektion, und ein königlicher Schutzbrief wurde erlassen, der Pedro
gegen eine Schuldklage in seiner Heimatregion in Schutz nahm, als er noch in
Portugal weilte. Nach dieser Quelle war Pedro im Juli oder August 1492 getauft
worden. 1494 war er mit seiner Frau, nunmehr auch getauft, nach Coruna
zurückgekehrt, und 1496 schickte er Juan de Esteban, einen Mantelmacher (mante-
ro), der gleichfalls Konvertit war, um seine Kinder aus Portugal nach Hause holen

zu lassen26. Soweit ist Pedros Geschichte typisch für Rückkehrer, doch
Zeugenaussagen vor der Inquisition, nach 1500 belegen, dass er nicht bereit war, sich
problemlos in die spanische christliche Gesellschaft einzufügen.

Pedro Nunez scheint der prominenteste Converso in dem kleinen Städtchen
Coruna del Conde gewesen zu sein. Bei den Inquisitoren ist er durch einen ihrer
redseligsten Informanten in jener Region, durch den oben bereits erwähnten Juan
de Salzedo denunziert worden27. Nach den Aussagen einiger Zeugen haben
Pedro und seine Frau Constanza Anstrengungen unternommen, zu Hause die Ka-
schrut einzuhalten. Pedro hatte den Richter des Tribunals für konfiszierte Güter,
Pedro Alvarez de Anaya, ungerechtfertigter Anklagen bezichtigt und verlangt,
«die Wahrheit über das Geld, das er besass», zu erfahren. Dies war geschehen,
nachdem Pedro Nunez von der Inquisition 1501 zu «dauernder Haft» (was
gewöhnlich einige Jahre bedeutete) verurteilt worden war, weil er in bezug auf die
beiden «Gesetze» gesagt habe: «Ich glaube weder an das Christi noch an das des

Mose.» Erfolglos hatte sich Anaya bemüht, ihn im Gefängnis zu überreden
zuzugeben, dass er ein Ketzer sei, wiewohl Pedro darauf beharrte, dass seine Meinung
gerechtfertigt sei. In bezug auf sein Versagen zur Rede gestellt, die Wahrheit un-

29



ter Eid auszusagen, antwortete er, dass es der Eid selbst sei, der für jemandes
Nächsten schmerzlich war (es dano del proximo), und dass ein Meineid in solcher
Situation keine Sünde sei, und selbst wenn er es wäre, wäre er eine lässliche Sünde

und könnte mit «einem Tropfen Wassers» (un poco de aqua) getilgt werden.
Ob Pedro damit das Weihwasser meinte, das den Gläubigen in der Kirche zur
Verfügung stand, um sich zu bekreuzigen, oder ob er damit auf die Taufe anspielte,

ist nicht klar; die Zeugen aber, die ihn der Inquisition überantworteten, zeichneten

nicht das Bild von jemandem, der für das Christentum viel Hochachtung
empfunden hatte. Im Jahre 1500 soll er seinen Enkel, weil er in christlicher Manier

vor dem Essen die Hände zum Gebet gefaltet hatte, geohrfeigt haben mit den
Worten: «Was für ein Gott (AdonayJ! Es hat keinen Zweck, jetzt zu beten!»
Während der Lesung der Passionsgeschichte am Karfreitag im Jahr zuvor soll
Pedro nach Behauptung eines ortsansässigen Arztes zu ihm gesagt haben: «Ich
wundere mich über diese Leute, dass sie an dieser "Passionsgeschichte" festhalten,

wo sie hier, wenn ein Bruder oder Verwandter getötet ist, insbesondere wenn
man ihn von Rechts wegen getötet hat, es doch nicht wollen, dass es erwähnt
wird, und diese Leute reden nur davon»28.

Gleich vielen anderen Spaniern jüdischen oder christlichen Glaubens als
auch anderen Westeuropäern scheint Pedro Nunez einen Hang zur Blasphemie
gehabt zu haben, obwohl er beteuerte, dass seine Pietätlosigkeit durch menschliches

Unrecht ausgelöst worden ist, in seinem Fall durch einen Inquisitionsbeamten,
der seinen Besitz konfisziert hatte. Überhaupt scheint sich Pedro in den Zeiten

seelischer Not mehr nach dem Judentum zurückgesehnt zu haben. Bald nach
seiner Rückkehr aus Portugal war er, nach einem aus dem Jahre 1500 datierenden

Zeugnis eines anderen Einwohners von Coruna del Conde, seiner Konversion

wegen zum Gespött geworden. Wenn er Ware auf den Markt brachte, so
erzählt er, wurde er früher höflich alsDo« Yuça angesprochen, jetzt aber würde
man ihn als Pero Embudo anreden, letzteres ein Wort für «Gauner» aus einem
Volkslied. Nachdem ihm einmal einige Kohlköpfe gestohlen worden waren, soll
er gesagt haben, dass das jüdische Gesetz besser als das christliche sei, denn der
jüdische Bann (herem) wäre wirkungsvoller29.

Verschiedene Zeugen berichten auch von einer Konversation, die 1499
zwischen Pedro Nunez und einem Dominikaner namens Licentiate Francisco de
Aranda stattgefunden haben soll. Der Mönch habe offensichtlich sein Erstaunen
darüber zum Ausdruck gebracht, dass so viele Juden getauft worden sein und
«kein einziges Gesetz halten», obwohl sie doch vorher die Torah beachtet haben.
Als er wegen der jüdischen Freiheit, innerhalb der Verwandtschaft zu heiraten,
was die katholische Kirche verbietet, zur Rede gestellt wurde, habe Pedro
geantwortet, dass er «allein der Schulden wegen, die ihm geschuldet waren, zum
Christentum übergetreten und aus Portugal zurückgekommen sei». Selbst im Gefängnis

der Inquisition soll er bei dieser Haltung geblieben sein. So berichtete der
Aufseher Juan de Villandrando im November 1501, dass Pedro eine Woche zuvor,
als er vom Verhör in seine Zelle zurückgebracht worden ist, zu ihm gesagt habe:
«Jetzt, da das Geld dahin ist, wird auch der Körper dahingehen.» Mit anderen
Worten, er erwartete dasselbe Schicksal zu erleiden wie seine konfiszierten Güter.
Ob Pedro ein noch schlimmeres Schicksal als Haft erlitten hat, ist in den Quellen

30



nicht berichtet. Seine Worte und Taten aber stellen Fragen hinsichtlich der
religiösen und sozialen Verfassung derjenigen Juden, die 1492 Spanien verlassen
haben und bald zurückgekehrt sind, ebenso wie derjenigen, die es vorzogen, sich
innerhalb der durch das königliche Edikt gesetzten Frist taufen zu lassen30.

Bevor auf die Schlussfolgerungen, die moderne Gelehrte aus ihrer Analyse
der Quellen gezogen haben, eingegangen werden kann, wird es angebracht sein,
Einschätzungen von Conversos aus Soria, einschliesslich solcher von Rückkehrern,

näher anzusehen, die nicht von der Warte im Ausland lebender Orthodoxie
über das Verhalten der Spanischen Juden geurteilt haben, sondern geblieben sind,
mit all den Kompromissen und Schwierigkeiten, die z.B. Pedro Nunez de Santa
Fe erfahren musste. Ums Jahr 1496/7 vertrat Pedro Anton von Terradillo die
Ansicht, dass die Juden, die 1492 nach Portugal geflohen sind, besser daran getan
hätten, «zum Christentum überzutreten» und nicht zu emigrieren. In anderen
Stellungnahmen findet sich Bedauern über den Verlust des Judentums, und, in
Soria wie anderswo, war letzteres die häufiger eingenommene Position. Ein
bewegendes Zeugnis von jenen, die blieben, liefert eine Konversation zwischen Juan de
Leôn, einem Weber aus Santisteban de Gormaz, und Francisco de Ayala, einem
anderen Converso, der nach Portugal gegangen war, aber zurückkam. Juan sagte,
dass gleich welche Entscheidung die Juden 1492 auch trafen, ob übers Land nach
Portugal zu fliehen oder von einem Hafen wie Cartagena übers Mittelmeer zu
segeln, beides zur Katastrophe geführt habe, - doch zu bleiben, war ebenso
schlimm.

«So sei nicht traurig wegen deiner Flucht. Wenn es Gott (Diö) nur gefallen
hätte, dass ich du und du ich gewesen wärst! Denn du bist dumm, über deine
Flucht traurig zu sein, denn ihr [die ihr geflohen seid] habt den Tod in einem
Zuge getrunken (tragays la muerte en un trago) und wir, die wir hier blieben unter
diesem verderbten Volk, wir erhalten den Tod täglich von ihnen.»31

Dass unter solchen Umständen viele der Rückkehrer in ihren eigenen
Glauben zutiefst erschüttert waren, ist nicht verwunderlich. 1501 soll Gonzalo de
Vargas, ein Converso, der 1526 schliesslich von der Inquisition «versöhnt» wurde,
in offensichtlicher Verzweifelung gegenüber zwei Freunden, einem Zimmermann
und einem Maler, ausgerufen haben: «Wenn doch nur einer hier wäre, der mich
verstehen könnte!» Seine Freunde haben ihn zu trösten versucht, und Gonzalo
kam dann auf das Schicksal der Juden Spaniens zu sprechen. Er sagte, dass sie es
verdient hätten zu leiden und vertrieben zu werden, weil sie nicht ihre Gebote und
religiösen Pflichten erfüllt hätten. In einem anderen Gespräch gab Gonzalo nähere

Einzelheiten. Vor 1492 hätten die Juden «nicht den Sabbat gehalten und die
Lichter angezündet». Dennoch könnte er nicht annehmen, dass alle Juden
automatisch verloren und alle Christen automatisch gerettet seien, und er fragte, «ob
irgendjemand von dort [der anderen Welt] zurückgekommen sei, dass er wüsste,
welches das bessere Gesetz wäre». Und in einer weiteren Unterredung wurde er
noch persönlicher. Er sagte, sein eigener Vater habe nicht gesündigt, «weil er in
seinem jüdischen Gesetz gestorben sei».32

Das Dilemma, dem sich die Juden 1492 gegenüber sahen, war offensichtlich
akut. Wie Francisco de Torres, ein Converso aus Extremadura 1500 der Inquisition

in Guadalupe sagte: «Wenn der König, unser Herr, befohlen hätte, dass die

31



Christen Juden werden sollten oder sein Königreich verlassen mästen, würden manche

zum Judentum übergetreten sein und andere wären emigriert, und wenn jene, die

emigriert wären, begriffen hätten, dass sie verloren sind, würden zurückgekehrt und
zum Judentum konvertiert sein, um zu ihrer Natur (sie!) zurückzukehren, und doch
würden sie Christen sein und würden beten wie Christen und würden die Welt
täuschen. (Die Leute) würden denken, sie seien Juden, aber innerlich, in ihrem Herzen
und Willen, würden sie Christen bleiben.»33

Man wird dieses Statement schwerlich als eine mutatis mutandis für alle
Juden in Soria und allen anderen Teilen Spaniens gültige Beschreibung ihrer Verfassung

ansehen dürfen, ausser in einer freilich bedeutsamen Hinsicht. Bedenklich
wäre es, davon auszugehen, dass jeder einzelne, oder Gruppe von einzelnen, die
Gebote des Judentums oder des Christentums zu jener Zeit in vollem Umfange
beachtet hätte. Lionel Kochan hat kürzlich gemeint, dass es einfach unmöglich
ist, jederzeit alle Gebote der Torah in vollem Umfange zu erfüllen34. Im Falle des

spätmittelalterlichen Spaniens trifft dies ohne Zweifel zu, wenngleich gerade Stärke

und Einfluss der Juden in den iberischen Königreichen den Schock der
Vertreibung nur umso grösser gemacht haben35. Nichtsdestoweniger wäre es wohl
töricht, aus Distanz und selbstgefälliger Gelehrsamkeit, zu streng über jene zu
urteilen, deren Situation so genau von dem Converso Francisco de Torres beschrieben

worden ist. Oder wie es V. S. Pritchett kürzlich formuliert hat: «Menschen
sind immer grösser, als sie gewöhnlich erscheinen. Es gibt mehr von ihnen zu sagen,
als man denkt. Man muss herausfinden, was dieses ist. Menschen reagieren nicht
wirklich, gewissermassen, konventionell. Sie mystifizieren einander und sich selber,
und dies ist wichtig zu berichten.»36

ANMERKUNGEN

1. Yitzhak Baer, Die Juden im christlichen Spanien, 2 Bde, Berlin 1929-36, (Neudruck
Farnborough 1970), 1/2, S.406f; Documentos acerca de la expulsion de los judios,
ed. Luis Suârez Fernandez, Valladolid 1964, S.392f.

2. Andres Bernâldez, Memorias del reinado de los Reyes Catôlicos, ed. M. Gômez-
Moreno und Juan de Mata Carriazo, Madrid 1962, S.251.

3. Tarsicio de Azcona, Isabel la Catôlica, Madrid 1964, S.643; Henry Kamen, The
Mediterranean and the expulsion of the Spanish Jews in 1492, in: Past and Present 119

(1988), S.37.
4. Miguel Angel Ladero Quesada, Le nombre des juifs dans la Castille du XVe siècle,

in: Proceedings of the Sixth World Congress of Jewish Studies [Jerusalem 1973],
Jerusalem 1975, II, S. 47; John Edwards, The Jews in Christian Europe (1400-1700),
London 1988, S. 34; Henry Kamen, Spain (1469-1714). A Society in Conflict, London

21991, S.42; ders., Inquisition and society in Spain in the sixteenth and
seventeenth centuries, London 1985, S.16; ders., The Mediterranean etc. (Anm. 3), S. 44.

32



5. John Edwards, Religious faith and doubt in late medieval Spain: Soria circa 1450-
1500, in: Past and Present 120 (1988), S. 24.

6. Gavin J. Langmuir, History, religion and antisemitism, Berkeley-Los Angeles-Oxford

1990, S. 193-195.232-252.255; John Edwards, Religious faith and doubt (Anm.
5), S. 18-25; und ders., Religious faith, doubt and atheism. A Reply to C. John Som-
merville, in: Past and Present 128 (1990), S. 155-161.

7. John Edwards, Religious faith and doubt (Anm. 5), S. 4f mit Fussnoten.
8. Peter Burke, Popular culture in early modern Europe, London 1978, S. 74f; Brian

Pullan, The Jews of Europe and the Inquisition of Venice (1550-1670), Oxford 1983,
S. 117.

9. Henry Kamen, Spain (1469-1714) (Anm. 4), S. 42.
10. Bernâldez, Memorias, S. 254.
11. Henry Kamen, Inquisition and society (Anm. 4), S. 17.

12. Fontes Judaeorum regni Castellae [FIRC], ed. Carlos Carrete Parrondo, I: Provin-
cia de Salamanca, Salamanca 1981, S. 52-54.

13. FIRC, I, S. 67-73.
14. FIRC, II: El tribunal de la Inquisiciôn en el obispado de Soria (1486-1502), Sala¬

manca 1985, S. 84.

15. Francisco Cantera Burgos, Juderias medievales de la provincia de Soria, in: Home-
naje a Fray Justo Pérez de Urbel OSB, 2 Bde, Silos 1976, I, S. 445-482; Documentos
etc. (Anm. 1), S. 14. 18. 26. 28. 31. 41f. 65-72, 90-93. 133f. 149-151. 171f. 195-206.
210-212. 228-230. 291-293. 330f.

16. Jaime Contreras und Jean-Pierre Dedieu, Geografia de la Inquisiciôn espanola: la
formation de los distritos (1470-1820), in: Hispania 40 (1980), S. 37-93, bes. 74f;
FIRC, II, und FIRC, IV: Los judeoconversos de Almazân, 1501-1501. Origen familiar

de los Lainez, Salamanca 1987.

17. Documentos etc. (Anm. 1), S. 487-489, 494-496, 504f. 508-510. 512f. 517f. 520-523.
531-533.

18. FIRC, II, S. 70f. 141 f. Nach Carrete Parrondos Ansicht sind die meisten der Juden
Sorias zuerst nach Portugal emigriert (FIRC, II, S. 154 Anm.).

19. FIRC, IV, S. 29. 45. 77.

20. Documentos etc. (Anm. 1), S. 509f; FIRC; II, S. 85.

21. FIRC, IV, S. 47.
22. Ibid. S. 53.

23. Ibid. S. 89.

24. Ibid. S. 94. 68.

25. FIRC, IV, S. 69; FIRC, II, S. 22 [der Fall des Converso Francisco Martinez, der um
1470 in Soria mit gleichem Wunsch auf sich aufmerksam machte]. Zu diesem Mess-
ianismus s. Yitzhak Baer, Die Juden (Anm. 1), II, S. 528-31; John Edwards, Elijah
and the Inquisition: messianic prophecy among conversos in Spain, c. 1500, in:
Nottingham Medieval Studies 28 (1984), S. 79-94.

26. Documentos etc. (Anm. 1), S. 4668f. 506f; FIRC, II, S. 69. 144.

27. John Edwards, Religious faith and doubt (Anm. 5), S. 8 u. 11.

28. FIRC, II, S. 80f. 68f. 89f.
29. John Edwards, Religious faith and doubt (Anm. 5), S. 14. 18-22; FIRC, II, S. 91-93.

97.

33



30. Ibid. S. 107. 129-131. 133.
31. Ibid. S. 70f. 153f.
32. FIRC, IV, S. 112-114.
33. Yitzhak Baer, Die Juden (Anm. 1), II, S. 545; dasselbe in: FIRC, IV, S. 43 Anm.
34. Lionel Kochan, Jews, idols and messiahs. The challenge of history, Oxford 1990, S.

1.

35. Stephen Sharot, Jewish millenarianism: a comparison of medieval communities, in:
Comparative Studies in Society and History 22 (1980), S. 394; John Edwards, The
Jews etc. (Anm. 4), S. 163.

36. Interview in der Londoner SUNDAY TIMES vom 10. Juli 1988.

34


	Juden und Conversos in der Region Soria und Almazán : Vertreibung und Rückkehr

