Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Juden und Conversos in der Region Soria und Almazan : Vertreibung
und Rickkehr

Autor: Edwards, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Juden und Conversos
in der Region Soria und Almazan:
Vertreibung und Ruckkehr*

von John Edwards

Mit ihrem Edikt vom 31. Marz 1492 hatten Ferdinand und Isabella von
Spanien verlangt, dass binnen vier Monaten alle Juden Spaniens entweder die
Taufe anzunehmen oder aber das Land zu verlassen hatten. Nach dem 31. Juli je-
nen Jahres sollte kein spanischer Jude mehr seinen Besitz wiedererlangen, und je-
der Christ, der einen solchen Versuch unterstiitzen sollte, sollte seiner eigenen
Giiter, Untertanen, Festungen und anderer Regalien verlustig gehen. Fiir die da-
zwischen liegenden Monate war den Juden, die das Land zu verlassen beabsich-
tigten, erlaubt, mit koniglicher Protektion tiber ihren Besitz frei zu verfiigen. Ih-
nen war ebenso erlaubt, aufgrund koéniglicher Lizenz, ihr Hab und Gut aus Spa-
nien mitzunehmen, ausgenommen verbotene Waren (cosas vedadas), die kein ka-
stilischer Untertan ausser Landes bringen durfte, wie Pferde und Maultiere, Edel-
metalle und Bargeld. Die lokalen Behorden waren angewiesen, fiir peinlich ge-
naue Durchfiihrung des koniglichen Ediktes zu sorgen’.

Das Ende eines reichen jidischen Lebens in einem Land, das die grosste jii-
dische Gemeinschaft im mittelalterlichen Europa beherbergt hatte, ist {iblicher-
weise, zu Recht, aus der Sicht koniglicher Politik und ihrer weitreichenden Kon-
sequenzen diskutiert worden. Es gibt kaum Zweifel dartiber, dass es die mit dem
Erlass des Vertreibungsediktes verbundene Absicht war, die verbleibenden Juden
Spaniens zum Befolgen des Beispiels ihrer Glaubensgeschwister, die sich seit 1390
in grosser Zahl hatten taufen lassen, zu bewegen. Zeitgenossen wie der andalusi-
sche Priester und Chronist Andrés Bernaldez berichteten, dass das Edikt von ei-
ner vom Konig geforderten Predigt-Kampagne begleitet war, die Juden von der
Wabhrheit des katholischen Glaubens zu iiberzeugen?. Heutige Autoren wie Tarsi-
cio de Azcona und Henry Kamen sind zu einer dhnlichen Schlussfolgerung ge-
kommen. Mit Kamens Worten: «There can be no doubt whatever that conver-
sion rather than expulsion was the primary objective of the Catholic Mon-
archs.»® Die Schiatzungen hinsichtlich der Zahl der Juden, die Spanien 1492 ver-
lassen haben, sind in den letzten Jahren nach unten korrigiert worden, aus Griin-
den, die einsichtig zu machen sind. Zeitgendssische Autoren wie Bernaldez oder

* Dr. John Edwards ist Dozent fiir Spanische Geschichte an der School of History der
Universitdt Birmingham. Adresse: The University of Birmingham, School of History,
Edgbaston, Birmingham B15 2TT (UK). Neben zahlreichen Aufsidtzen zur Geschichte
der Juden in Spanien schrieb er «The Jews in Christian Europe» (1400-1700), London
1988, 21991.

Ubersetzung aus dem Englischen von Stefan Schreiner.

23



der deutsche Reisende Thomas Munzer, die die Vertreibung miterlebt haben, sind
der Meinung, dass an die 100’000 Juden das Land verlassen haben, wihrend Ab-
raham Zacuto und Isaak Abravanel zwischen 150’000 und 200’000 bzw. 300°000
annehmen. Von den heutigen Autoren rechnen Salo Baron mit 200’000 Geflohe-
nen, Vicens Vives mit 150’000, Baer mit etwa 200’000, Suarez Fernandez, Jona-
than Israel und Ladero hingegen mit rund 100°000. Kamen hat seine Schitzun-
gen in jlngster Zeit stetig nach unten korrigiert, von 180’000 im Jahre 1983, auf
die Consensus-Zahl 100’000 im Jahre 1985 bis zu rund 50’000 im Jahre 1988, um
sie 1991 jedoch wieder auf 70’000 ansteigen zu lassen*. Der Hauptgrund, die eine
oder andere geringere Zahl anzunechmen, liegt neben der Taufe vieler Juden im
Jahre 1492 darin, dass viele von denen, die anfinglich geflohen sind, nach kurzer
Zeit nach Spanien zurlickgekehrt sind.

Wenn wir uns nun dem Phinomen Ruckkehr zuwenden, interessieren uns
dabei vornehmlich nicht Gesamtzahl und Gesamtentwicklung, sondern vielmehr
die Geschichten einzelner, die sowohl ihren eigenen historischen Wert als auch ih-
ren personlichen Belang haben. In Fragen des Glaubens und des Glaubenslebens
haben personliche, familidre und Gemeindesituation eine Bedeutung, die oft un-
terschitzt worden ist und noch immer oft unterschitzt wird. Der Einfluss der
Hierarchien ist in solchen Fillen niemals zu bestreiten, doch es ist schwer, die
Wirkung ihrer Vorgaben zu verstehen, ohne Einzelfille zu betrachten®. Natiirlich
ist es sehr schwer, wenn nicht unmdéglich, wie Gavin Langmuir kiirzlich aufge-
zeigt hat, historische Quellen fiir das zu finden, was er die Religiositdit von Indivi-
duen in der Vergangenheit genannt hat, aber man darf als sicher annehmen, dass
Zweifel und Ungewissheit unter den Spaniern im spaten Mittelalter, gleich ob Ju-
den, Altchristen oder Conversos, ebenso allgemein gewesen sind wie heute, auch
wenn es damals weit schwerer war als heute, aus den sozialen Strukturen und
Verhaltensnormen ebenso wie den Glaubenstliberzeugungen einer Religionsge-
meinschaft auszuscheren®. Das Vorhandensein einer beachtlichen Anzahl Doku-
mente der Inquisition macht es jedoch moglich, das religiose Leben (nach Lang-
muir: Religiositdit) einiger von denen, die das Trauma der Vertreibung und, in vie-
len Fillen, der anschliessenden Taufe und Riickkehr nach Spanien in neuem Ge-
wande erlebt haben, mit einigem Erfolg zu untersuchen. Solch inquisitorisches
Material in dieser Weise zu nutzen, ist freilich nicht unumstritten. Fuir Ellis Riv-
kin und A. J. Saraiva zum Beispiel scheinen solche Quellen reine Behérdenmach-
werke zu sein, fabriziert um entweder, im ersten Falle, den Hass der Christen auf
die Juden, oder, im zweiten Falle, einen sozialen und wirtschaftlichen Angriff auf
die Gemeinschaft der Conversos zu rechtfertigen. Die meisten von denen jedoch,
die sich eingehend dem Studium der Inquisitionsakten gewidmet haben, wie La-
durie und Makefield in Frankreich, Pullan in Venedig und Beinart, Révah, De-
dieu und Hennigsen in Spanien, beurteilen deren Wert weit positiver’. Selbst
wenn namlich die Inquisitoren, wie Burke warnt, ihre Ideen in die Kopfe der Ver-
dachtigten projiziert haben mogen, gilt dennoch, dass diese Akten geeignet sind,
«to be the key which unlocks the mind of the people, rather than merely revealing
their public acts and their private transaction»®.

Obwohl er die tiblichen Schitzungen hinsichtlich der Zahl der Juden, die
Spanien 1492 verlassen haben, nach unten korrigiert, macht Kamen keinen Ver-

24



such, die Schwierigkeiten herunterzuspielen, denen jene ausgesetzt waren, die ge-
flohen sind. Er nennt es «the tragic exodus of people who were treated as stran-
gers but had known no other home — both rich and poor, old and young, strugg-
ling abroad with the meagre possessions allowed them, cheated and robbed at
every stage of their journey»®. Solche Sicht entspricht genau jener zeitgenossi-
scher Kommentatoren, die den Exodus der Juden nach Portugal und Navarra,
ins christliche Italien und muslimische Nordafrika und in die Tiirkei miterlebt ha-
ben. Bernaldez berichtete von denen, die nach Nordafrika iibersetzten, dass viele
von ihnen glaubten, sie wiirden wie diejenigen behandelt, die Mose beim Exodus
folgten, und wiirden ausziehen «in Ehren und mit Reichtiimern, ohne etwas von
thren Giitern zu verlieren, das heilige gelobte Land in Besitz zu nehmen, das sie,
wie sie bekannten, wegen ihrer grossen und abscheulichen Stinden, die ihre Vor-
vater gegen Gott begangen haben, verloren hitten»!?. In Wirklichkeit jedoch ha-
ben, wie der Vater einer der Exilierten schrieb, «einige von ihnen die Tiirken geto-
tet, um ihnen das Gold zu nehmen, das sie, um es zu verstecken, verschluckt hatten;
manche rafften Hunger und Pest dahin und manche wurden nackt von den Kapitd-
nen auf den Inseln im Meer ausgesetzt; wieder andere wurden als Sklaven oder Sk-
lavinnen in Genua und seinen Dorfern verkauft und andere wurden einfach ins Meer
geworfen»11,

Dennoch waren viele der Probleme, die die 1492 flichenden Juden erlitten,
welt weniger dramatisch als das eben Zitierte, wenn auch nicht minder zermiir-
bend. Die Juden, die ihren Besitz unter solchen Umstidnden verkaufen wollten,
waren im besten Falle der Ausbeutung, im schlimmsten Falle dem Ruin ausgelie-
fert. Preise verfielen, und trotz koniglichen Gebotes und einzelner Interventionen
lokaler Behorden, trachteten viele Christen in ganz Spanien danach, sich verlasse-
ner Hiuser einfach zu bemichtigen. Eine 1493 im Land des Herzogs von Bé¢jar,
dessen Jurisdiktion auch die Stidte in den heutigen Provinzen Salamanca und
Caceres unterstanden, vorgenommene Untersuchung bestitigte, dass solche
Rechtsbriiche in der Zeit von April bis Juli 1492, wihrend die Juden nach Portu-
gal flohen, gehduft vorgekommen waren. Die herzoglichen Beamten wussten sehr
wohl, was da vor sich gegangen war. Zeugen waren nicht nur nach dem Schicksal
fritheren jiidischen Besitzes, einschliesslich Synagogengerites sowie Land und
landwirtschaftlicher Erzeugnisse, sondern ebenso nach den gegenwirtigen Besit-
zern dieser Giiter zu befragen, ob sie diese rechtens besitzen oder nicht. Beweise
wurden gesucht, ob Christen bei Juden verschuldet waren, um jene ausfindig zu
machen, die von der Vertreibung der Juden profitiert haben, um sich ihrer Ver-
pflichtungen zu entledigen. Informationen beziiglich jener sollten eingeholt wer-
den, die jidischen Besitz, Synagogen eingeschlossen, gepliindert hatten. Der her-
zogliche Fragebogen belegt ferner, dass einige Christen im Auftrag emigrierender
Juden Schulden eingetrieben und sogar Gter fiir Juden aus dem Land geschafft
haben, die auf dem Wege nach Portugal waren'?. In der Grenzstadt San Felices
de los Gallegos sind Christen angezeigt worden, weil sie jiidisches Eigentum ins
benachbarte Konigreich geschmuggelt hatten. Die Hauptgrenzstadt jedoch, zu-
meist von jenen genutzt, die den Nordteil Spaniens verliessen, einschliesslich jener
aus dem Gebiet von Soria, war Ciudad Rodrigo. Dort haben die Zollbeamten,

253



sobald sie von dem Vertreibungsedikt gehort hatten, die Ausreisesteuer fiir Rei-
sende nach Portugal von 1 Real auf 44 erhoht, wie aus einem Bericht hervor-
geht, den zwei konigliche Untersuchungsbeamte im Oktober 1492 iiber die Abga-
ben erstellt haben, die zu Unrecht von nach Portugal flichenden Juden erhoben
worden sind!3.

Manche Leute nahmen einen langen Umweg in Kauf, um ihre Habe von
Spanien nach Portugal zu schmuggeln oder anderweitig verbringen zu konnen.
Im Jahre 1500 zum Beispiel berichtete Juan Alvarez de Vera, ein Kaufmann aus
Soria, dem ortlichen Inquisitor, er habe im August 1492 im portugiesischen Dorf
Reigada, in Beira Baxa, einen Landsmann, einen jiidischen Konvertiten getrof-
fen. Dieser Converso, ein gewisser Jorge, hatte ein Maultier ins Land gebracht,
nachdem er den Zoéllnern einen christlichen Eid geschworen habe, es nach Spa-
nien zuriickzubringen. Dennoch fand ihn der Kaufmann sein Tier in Portugal
verkaufend und stellte ihn seines Wortbruchs wegen zur Rede. Jorge erwiderte,
dass er, da er keinen jiidischen Eid geschworen habe, sich nicht an sein Gel6bnis
gebunden fiihle und zum Verkauf seine verbotene Ware exportiert habe!'#. Dieses
Beispiel zeigt bereits die Art von Ambivalenz, die aus weiteren Belegen noch
deutlicher ersichtlich wird. Zuvor jedoch gilt es festzuhalten, dass — nach den Lei-
den und Schwierigkeiten zu urteilen, von denen die koniglichen Dokumente be-
richten — die meisten Juden, die 1492 geflohen sind, versucht haben, ihren Besitz
legal zu verkaufen. Welcher Art war folglich die Gemeinschaft, die so viele Juden
der Diozese Soria-Osma 1492, anfanglich wenigstens, verliessen?

Im Gebiet der heutigen Provinz Soria gab es im spaten Mittelalter 31 Stiadte
und Déorfer, in denen jidische Prasenz bezeugt ist. Die Steuerkartei jedoch, in die-
sem Falle der Gemeindeabgaben an direkten Steuern (servicio und medio servicio)
und Heereslieferungen (repartimientos) fiir den Krieg um Granada, zeigt, dass
zwischen 1474 und 1491 15 steuerzahlende jiidische Gemeinden in dem nicht
ganz damit kongruenten Gebiet der Didzese Osma bestanden haben. Sorias Ge-
meinde war die grosste, gefolgt von Aranda de Duero; dennoch halfen Juden aus
dem ganzen Gebiet den regionalen Handel mit Wolle, Bekleidung und Lebens-
mitteln zu finanzieren, und handelten auch personlich mit diesen Waren. Juden
waren sowohl Steuerpichter, Steuereintreiber und Geldverleiher als auch Hand-
werker wie Weber, Kiirschner und Schuhmacher. Nahe der Grenze zwischen Ka-
stilien und Aragon gelegen, war die Judenschaft von Soria sehr bald von der Poli-
tik der katholischen Herrscher, die Juden zu ghettoisieren, das sogenannte apar-
tamiento, betroffen. Sorias Juden wurden in dessen Burg untergebracht, teils zu
ihrem eigenen Schutz und teils, um das Einkommen der koniglichen Jurisdiktion
zu erhohen, die auf lokaler Ebene in den Hianden des Burgherrn (alcalde) lag.
Trotz des Gesetzes tiber die Ghettoisierung aus dem Jahre 1477 lebten Juden of-
fensichtlich 1489 jedoch noch ausserhalb der Burg. Im folgenden Sommer begann
die Inquisition bei ihrer Verfolgung von Konvertiten zweifelhafter Rechtgldubig-
keit Material gegen sie zu sammeln, doch schon zuvor hat es Druck auf ithre wirt-
schaftliche Tétigkeit sowie ihre Lebensbedingungen gegeben. Die Juden in Soria
und Umgebung wurden wegen Profits aus Geld- und Getreidehandel angeklagt,
und solchen Vorwiirfen wurde 1479 und 1480 sowohl von der weltlichen als auch
der kirchlichen Obrigkeit nachgegangen. Die Sache wurde zur cause céle-

26



bre, die vor den koniglichen Rat (consejo real) kam, und die Juden, namentlich
Rabbi Samuel Bienveniste, wurden des Betrugs und des Wuchers angeklagt!s.

Durch das Vorgehen der neugegriindeten «Spanischen» Inquisition sollte
das Leben der Juden sowie der zum Christentum Konvertierten sehr bald zur
Qual werden, wenn auch das Tribunal von Soria-Osma, nach Sevilla und Cordo-
ba im Zuge der zweiten Griindungswelle eingerichtet, auf Dauer keine Eigenstin-
digkeit erlangte. 1498 wurde die Didzese Osma dem benachbarten Calahorra und
bald danach Cuenca angeschlossen. Der Hauptteil der Inquisitionsakten fiir die-
ses Gebiet datiert aus den Jahren zwischen 1490 und 1492 und zwischen 1500 und
1502, wiahrend im Falle von Almazan die Hauptuntersuchung 1505 stattfand®®.

Dass die Absicht des urspriinglichen Vertreibungsediktes die Konversion der
Juden Spaniens gewesen ist, ist durch einen am 10. November 1492 erlassenen
koniglichen Schutzbrief fiir Juden, die nach diesem Datum als getaufte Christen
zurtickkehrten, bestdtigt. Danach sollten sie ihren Besitz zum urspriinglichen Ver-
kaufspreis zuriickerhalten und nur fiir jene Wertsteigerungen (mejoramientos) da-
zuzahlen, die von spiteren Eigentiimern erbracht worden sind, wie es nach den
Eigentumsgesetzen zu jener Zeit Uibliche Praxis war. Bestimmt wurde, dass die
Taufe entweder in Portugal oder in kastilischen Grenzstadten wie Ciudad Real
oder Zamora vollzogen werden konnte. Jene Christen, die zu einem friiheren
Zeitpunkt in jenem Jahre jlidisches Eigentum erworben hatten, wurden aufgefor-
dert, sofern der friihere Besitzer wieder auftauchte, bei den Behorden vorstellig zu
werden und diesen Bedingungen entsprechend die Riickgabe des betreffenden Ei-
gentums an ihn auszuhandeln. Viele konigliche Urkunden, die zwischen Dezem-
ber 1492 und April 1494 ausgefertigt worden sind, belegen, dass die Krone gewillt
war, dieser Regelung entsprechend zu verfahren, als neu-getaufte Juden nach Le-
desma, Atienza, Cue¢llar, Segovia, Zamora, Legrono, Santolalla und Sepulveda
zurlickkehrten!”?. Wenn es auch sicher nicht moglich ist, die exakte Zahl derer an-
zugeben, die aus Portugal in das Gebiet von Soria oder in einen anderen Teil Ka-
stiliens oder Aragons zuriickgekehrt sind, so belegen doch Dokumente der Inqui-
sition eindeutig, dass die Riickkehr ein verbreitetes Phianomen war, das sogar zur
Datierung anderer Ereignisse benutzt werden konnte. So spricht Juan de Salzedo
von Soria 1502 von «der Zeit, zu der die Juden (sic!) aus Portugal zuriickkehr-
ten». Und in mehr als einem Dokument bezeugt er, dass der Prozess der Riick-
kehr im Jahr des Vertreibungsediktes begann und sich 1493 fortsetzte!8. 1505
spricht Alonso de Alves von Almazan im Blick auf das Jahr 1494 als von dem
Jahr, in dem «die Juden als Christen zuriickgekehrt sind (oder Christen geworden
sind — se tornaron». Eines dhnlichen Ausdrucks bediente sich im selben Jahr eine
Frau namens Francisca, ebenfalls aus Almazan, dasselbe tat Bernaldino de Men-
doza, der Polizeichef (alguacil mayor) der Stadt'®. Um nun die menschliche Seite
der jlidischen Emigration und Riickkehr in und nach 1492 besser verstehen zu
konnen, sollen im folgenden einige Einzelschicksale betrachtet werden.

In Akten der koniglichen Kanzlei sowie der Inquisition begegnet uns ein
Diego Sanchez aus Gumiel de Mercado. So erteilte ihm im Mérz 1493 der Kasti-
lische Konigliche Rat Antwort auf eine Petition in Sachen Mitgift seiner Tochter,
die vor ihrer Konversion Moses Hen von Corufia del Conde geheiratet hatte. Der
Ehevertrag war nach jidischem Formular ausgestellt worden. Spater aber sind

27



Diego und seine Tochter zum Christentum Ubergetreten; sein Schwiegersohn hin-
gegen war in Portugal als Jude und ohne einen Erben gestorben. Moses’ Bruder
jedoch, der in Portugal bei ihm gelebt hatte, hatte all seinen Besitz an sich genom-
men, war dann konvertiert und unter seinem Taufnamen Fernando zurtickge-
kehrt, um in Corufia del Conde zu leben. Es ist nun nicht bekannt, ob es dem
von der Krone beauftragten Beamten, einem ortsansissigen Advokat, gelungen
war, das Vermogen Diegos und seiner Tochter den rechtmassigen Besitzern wie-
der zu verschaffen. Doch der Streit ist typisch fiir jene Fille, die aufkamen, wenn
Conversos von der koniglichen Offerte zur Riickkehr und 6konomischen Restitu-
tion Gebrauch machten. Doch noch aus einem anderen Grunde lenkten Diego
und seine Frau ebenso dic Aufmerksamkeit der Inquisition von Soria auf sich,
weil sie namlich anstelle von Dios (Gott) den Singular Dié benutzten, wie es bei
fritheren Juden ublich war, die hinsichtlich des monotheistischen Charakter des
Christentums ihre Zweifel hatten?°.

In vielen Dokumenten beziiglich der Emigration und Rickkehr der Juden
von Soria werden, wic konnte es auch anders sein, religiose Probleme hervorge-
hoben. Und dies liegt ganz auf der Linie des Anliegens des Edikts, das diese de-
mographischen Bewegungen ausloste. Zeugenaussagen vor der Inquisition bele-
gen dabei die Konfusion, in der sich die Betroffenen in geistlicher Hinsicht oft-
mals befanden. Von einem Lope Garcia, der in einer der Conversostrassen in Al-
mazan lebte, wird berichtet, «er habe — wie ein Zeuge formulierte — das Konig-
reich mit den Juden verlassen und sei als Christ zuriickgekommen.» Nach seinem
neuen Namen gefragt, habe er ein wenig gezogert und dann geantwortet: «Seit
die Dummbheit (madorrada d.i. die Taufe) begangen worden ist, nennen sie mich
Lope Garcia»?!,

Typisch ist auch jene Geschichte, die Fernan Pérez berichtet, ein Schneider
aus Almazan, der zur Zeit der Vertreibung bei einem Juden aus Soria wohnte,
aus dem spdter Nicolao Beltran wurde. Zusammen waren sie nachPortugal ge-
gangen, doch bald danach, an Michaelis (29. September 1492), war Fernan nach
Ciudad Rodrigo zuriickgekehrt, wurde dort getauft und ging dann zuriick nach
Almazan. Wihrend Nicolao und seine Frau noch in Portugal weilten, wurde
Fernan von einem Converso, einem Kaufmann namens Pedro Gonziles, gefragt,
warum er konvertiert sei («Was hat dir gefehlt? Wenn ich sehe, wie reich du
warst?) Der Schneider habe darauf kurz und knapp, wenn auch hintersinnig, er-
widert, Gott habe es nicht mehr gewollt, dass er ein Jude sei*?. Und wie weitere
Geschichten bestéitigen, scheint solcher Glaube an einen ihr Schicksal determinie-
renden (executyvo) Gott unter den zurtickgekehrten Conversos verbreitet gewesen
ZU §ein~~,

Von den «praktischen» Problemen, mit denen Taufwillige zu ringen hatten,
zeugt auch die folgende Geschichte einer Frau aus Almazan, die sich nach dem
Bericht des Priesters der dortigen St.-Andreas-Kirche 14 Tage vor Ablauf der den
Juden fiir die Emigration gesetzten Frist zugetragen habe. Wie der Priester be-
richtet, habe ihn diese Frau, die spiter dann Maria hiess, in einer Kirche aus-
serhalb der Stadtmauern von Almazan aufgesucht, um die Taufe zu empfangen.
Als sie neben dem Taufbecken standen, und der Priester sie aufgefordert hatte,
ihr Kleid vom rechten Arm zu streifen, damit Taufwasser und heiliges Ol tiber

28



ihre Schulter und Brust gegossen werden konnten, habe sie dies abgelehnt. Nach-
dem sie dennoch entkleidet worden ist, habe sie gesagt: «Wenn ich gewusst hiitte,
dass ich mich entblossen soll, wére ich nicht Christin geworden!»?*.

Einen ganz anderen Aspekt tdglicher Erfahrung bezeugt die Geschichte von
Diego de Salazar, frither Baruch mit Namen, der ebenfalls aus Portugal nach Al-
mazan zurlickgekehrt ist. Fiir einige Zeit wohnte er bei dem Converso Francisco
Lainez, verliess jedoch bald darauf Spanien erneut, diesmal jedoch, wie man
munkelte, um nach «Judaea» zu gehen. Und viele meinten, es sei ihm gelungen,
Uberhaupt nicht erst getauft worden zu sein. Sein «Fall» belegt den Wunsch, ins
Land der Viter zu gehen, der unter den Juden im spiten 15. Jahrhundert verbrei-
tet war und oft die Form einer verwirklichten messianischen Hoffnung an-

nahm?23.

~ Einer der in den Akten der Inquisition best dokumentierten Riickkehrer ist
der Neuchrist Pedro Nunez de Santa Fe, friher Yuge de Valladolid, und mit
Spitznamen «Der Schnarcher» (el ronquillo) geheissen. Doch begegnet man seiner
Geschichte als Neuchrist zuerst in den Akten der koniglichen Kanzlei. Bereits
vom September 1492 gibt es eine Antwort des Koniglichen Rates auf eine Peti-
tion von ihm und einem Verwandten namens Nufio Nufiez de Santa Fe, beide
aus Coruna del Conde. Sie waren nach Portugal gegangen und dort konvertiert,
aber ihre Frauen waren Judinnen geblieben und konnten daher legal nicht in ihre
Heimatstadt zurtickkehren, wie es Pedro und Nuifio vorhatten. Sie hatten ihre
Habe zunichst nach Portugal mitgenommen und dort aus Sicherheitsgriinden
verstreut versteckt. Die Krone gewihrte den Konvertiten und ihrem Besitz ge-
biihrend Protektion, und ein koniglicher Schutzbrief wurde erlassen, der Pedro
gegen eine Schuldklage in seiner Heimatregion in Schutz nahm, als er noch in
Portugal weilte. Nach dieser Quelle war Pedro im Juli oder August 1492 getauft
worden. 1494 war er mit seiner Frau, nunmehr auch getauft, nach Coruna zu-
riuckgekehrt, und 1496 schickte er Juan de Esteban, einen Mantelmacher (mante-
ro), der gleichfalls Konvertit war, um seine Kinder aus Portugal nach Hause ho-
len zu lassen2°. Soweit ist Pedros Geschichte typisch fiir Riickkehrer, doch Zeu-
genaussagen vor der Inquisition, nach 1500 belegen, dass er nicht bereit war, sich
problemlos in die spanische christliche Gesellschaft einzufiigen.

Pedro Nurfiez scheint der prominenteste Converso in dem kleinen Stadtchen
Coruna del Conde gewesen zu sein. Bei den Inquisitoren ist er durch einen ihrer
redseligsten Informanten in jener Region, durch den oben bereits erwihnten Juan
de Salzedo denunziert worden?”. Nach den Aussagen einiger Zeugen haben Pe-
dro und seine Frau Constanza Anstrengungen unternommen, zu Hause die Ka-
schrut einzuhalten. Pedro hatte den Richter des Tribunals fiir konfiszierte Giiter,
Pedro Alvarez de Anaya, ungerechtfertigter Anklagen bezichtigt und verlangt,
«die Wahrheit tiber das Geld, das er besass», zu erfahren. Dies war geschehen,
nachdem Pedro Nufiez von der Inquisition 1501 zu «dauernder Haft» (was ge-
wohnlich einige Jahre bedeutete) verurteilt worden war, weil er in bezug auf die
beiden «Gesetze» gesagt habe: «Ich glaube weder an das Christi noch an das des
Mose.» Erfolglos hatte sich Afiaya bemiiht, ihn im Gefdngnis zu tiberreden zuzu-
geben, dass er ein Ketzer sei, wiewohl Pedro darauf beharrte, dass seine Meinung
gerechtfertigt sei. In bezug auf sein Versagen zur Rede gestellt, die Wahrheit un-

29



ter Eid auszusagen, antwortete er, dass es der Eid selbst sei, der fiir jemandes
Nachsten schmerzlich war (es dario del proximo), und dass ein Meineid in solcher
Situation keine Stinde sei, und selbst wenn er es wiére, wire er eine ldssliche Stin-
de und konnte mit «einem Tropfen Wassers» (un poco de aqua) getilgt werden.
Ob Pedro damit das Weithwasser meinte, das den Gliaubigen in der Kirche zur
Verfiigung stand, um sich zu bekreuzigen, oder ob er damit auf die Taufe anspiel-
te, ist nicht klar; die Zeugen aber, die ithn der Inquisition liberantworteten, zeich-
neten nicht das Bild von jemandem, der fiir das Christentum viel Hochachtung
empfunden hatte. Im Jahre 1500 soll er seinen Enkel, weil er in christlicher Ma-
nier vor dem Essen die Hinde zum Gebet gefaltet hatte, geohrfeigt haben mit den
Worten: «Was fiir ein Gott (Adonay)? Es hat keinen Zweck, jetzt zu beten!»
Wihrend der Lesung der Passionsgeschichte am Karfreitag im Jahr zuvor soll Pe-
dro nach Behauptung cines ortsansassigen Arztes zu thm gesagt haben: «Ich
wundere mich liber diese Leute, dass sie an dieser “Passionsgeschichte” festhal-
ten, wo sie hier, wenn ein Bruder oder Verwandter getotet ist, insbesondere wenn
man ihn von Rechts wegen getdtet hat, es doch nicht wollen, dass es erwdhnt
wird, und diese Leute reden nur davon»?8.

Gleich vielen anderen Spaniern jidischen oder christlichen Glaubens als
auch anderen Westeuropédern scheint Pedro Nufiez einen Hang zur Blasphemie
gehabt zu haben, obwohl er beteuerte, dass seine Pietétlosigkeit durch menschli-
ches Unrecht ausgelost worden ist, in seinem Fall durch einen Inquisitionsbeam-
ten, der seinen Besitz konfisziert hatte. Uberhaupt scheint sich Pedro in den Zei-
ten seelischer Not mehr nach dem Judentum zurtickgesehnt zu haben. Bald nach
seiner Rickkehr aus Portugal war er, nach einem aus dem Jahre 1500 datieren-
den Zeugnis eines anderen Einwohners von Corufia del Conde, seiner Konver-
sion wegen zum Gespott geworden. Wenn er Ware auf den Markt brachte, so
erzihlt er, wurde er friher hoflich alsDon Yuga angesprochen, jetzt aber wiirde
man ihn als Pero Embudo anreden, letzteres ein Wort fiir «Gauner» aus einem
Volkslied. Nachdem ihm einmal einige Kohlkopfe gestohlen worden waren, soll
er gesagt haben, dass das jiidische Gesetz besser als das christliche sei, denn der
judische Bann (herem) ware wirkungsvoller>°.

Verschiedene Zeugen berichten auch von einer Konversation, die 1499 zwi-
schen Pedro Numiez und einem Dominikaner namens Licentiate Francisco de
Aranda stattgefunden haben soll. Der Monch habe offensichtlich sein Erstaunen
dariiber zum Ausdruck gebracht, dass so viele Juden getauft worden sein und
«kein einziges Gesetz halten», obwohl sie doch vorher die Torah beachtet haben.
Als er wegen der jlidischen Freiheit, innerhalb der Verwandtschaft zu heiraten,
was die katholische Kirche verbietet, zur Rede gestellt wurde, habe Pedro geant-
wortet, dass er «allein der Schulden wegen, die ihm geschuldet waren, zum Chri-
stentum iibergetreten und aus Portugal zuriickgekommen sei». Selbst im Gefing-
nis der Inquisition soll er bei dieser Haltung geblieben sein. So berichtete der Auf-
seher Juan de Villandrando im November 1501, dass Pedro eine Woche zuvor,
als er vom Verhor in seine Zelle zurtickgebracht worden ist, zu ithm gesagt habe:
«Jetzt, da das Geld dahin ist, wird auch der Korper dahingehen.» Mit anderen
Worten, er erwartete dasselbe Schicksal zu erleiden wie seine konfiszierten Giiter.
Ob Pedro ein noch schlimmeres Schicksal als Haft erlitten hat, ist in den Quellen

30



nicht berichtet. Seine Worte und Taten aber stellen Fragen hinsichtlich der reli-
gidsen und sozialen Verfassung derjenigen Juden, die 1492 Spanien verlassen ha-
ben und bald zuriickgekehrt sind, ebenso wie derjenigen, die es vorzogen, sich in-
nerhalb der durch das konigliche Edikt gesetzten Frist taufen zu lassen3°.

Bevor auf die Schlussfolgerungen, die moderne Gelehrte aus ihrer Analyse
der Quellen gezogen haben, eingegangen werden kann, wird es angebracht sein,
Einschitzungen von Conversos aus Soria, einschliesslich solcher von Riickkeh-
rern, nidher anzusehen, die nicht von der Warte im Ausland lebender Orthodoxie
Uber das Verhalten der Spanischen Juden geurteilt haben, sondern geblieben sind,
mit all den Kompromissen und Schwierigkeiten, die z.B. Pedro Nufiez de Santa
Fe erfahren musste. Ums Jahr 1496/7 vertrat Pedro Anton von Terradillo die
Ansicht, dass die Juden, die 1492 nach Portugal geflohen sind, besser daran getan
hitten, «zum Christentum iiberzutreten» und nicht zu emigrieren. In anderen
Stellungnahmen findet sich Bedauern iiber den Verlust des Judentums, und, in
Soria wie anderswo, war letzteres die hiufiger eingenommene Position. Ein bewe-
gendes Zeugnis von jenen, die blieben, liefert eine Konversation zwischen Juan de
Leon, einem Weber aus Santisteban de Gormaz, und Francisco de Ayala, einem
anderen Converso, der nach Portugal gegangen war, aber zuriickkam. Juan sagte,
dass gleich welche Entscheidung die Juden 1492 auch trafen, ob iibers Land nach
Portugal zu flichen oder von einem Hafen wie Cartagena iibers Mittelmeer zu se-
geln, beides zur Katastrophe gefiihrt habe, — doch zu bleiben, war ebenso
schlimm.

«So sei nicht traurig wegen deiner Flucht. Wenn es Gott (Dié) nur gefallen
hitte, dass ich du und du ich gewesen wirst! Denn du bist dumm, iiber deine
Flucht traurig zu sein, denn ihr [die ihr geflohen seid] habt den Tod in einem
Zuge getrunken (tragays la muerte en un trago) und wir, die wir hier blieben unter
diesem verderbten Volk, wir erhalten den Tod tiglich von ihnen.»3!

Dass unter solchen Umstianden viele der Riuckkehrer in ihren eigenen
Glauben zutiefst erschiittert waren, ist nicht verwunderlich. 1501 soll Gonzalo de
Vargas, ein Converso, der 1526 schliesslich von der Inquisition «versdhnt» wurde,
in offensichtlicher Verzweifelung gegeniiber zwei Freunden, einem Zimmermann
und einem Maler, ausgerufen haben: «Wenn doch nur einer hier wire, der mich
verstehen konnte!» Seine Freunde haben ihn zu trésten versucht, und Gonzalo
kam dann auf das Schicksal der Juden Spaniens zu sprechen. Er sagte, dass sie es
verdient hatten zu leiden und vertrieben zu werden, welil sie nicht ihre Gebote und
religiosen Pflichten erfiillt hitten. In einem anderen Gesprich gab Gonzalo nihe-
re Einzelheiten. Vor 1492 hitten die Juden «nicht den Sabbat gehalten und die
Lichter angeziindet». Dennoch konnte er nicht annehmen, dass alle Juden auto-
matisch verloren und alle Christen automatisch gerettet seien, und er fragte, «ob
irgendjemand von dort [der anderen Welt] zuriickgekommen sei, dass er wiisste,
welches das bessere Gesetz wire». Und in einer weiteren Unterredung wurde er
noch personlicher. Er sagte, sein eigener Vater habe nicht gesiindigt, «weil er in
seinem jiidischen Gesetz gestorben sei».32

Das Dilemma, dem sich die Juden 1492 gegentiber sahen, war offensichtlich
akut. Wie Francisco de Torres, ein Converso aus Extremadura 1500 der Inquisi-
tion in Guadalupe sagte: « Wenn der Kénig, unser Herr, befohlen hiitte, dass die

31



Christen Juden werden sollten oder sein Kénigreich verlassen miisten, wiirden man-
che zum Judentum tibergetreten sein und andere wiren emigriert, und wenn jene, die
emigriert wiren, begriffen hditten, dass sie verloren sind, wiirden zuriickgekehrt und
zum Judentum konvertiert sein, um zu threr Natur (sic!) zurtickzukehren, und doch
wiirden sie Christen sein und wiirden beten wie Christen und wiirden die Welt tdu-
schen. (Die Leute) wiirden denken, sie seien Juden, aber innerlich, in ihrem Herzen
und Willen, wiirden sie Christen bleiben.»3?

Man wird dieses Statement schwerlich als eine mutatis mutandis fiir alle Ju-
den in Soria und allen anderen Teilen Spaniens glltige Beschreibung ihrer Verfas-
sung ansehen durfen, ausser in einer freilich bedeutsamen Hinsicht. Bedenklich
wire es, davon auszugehen, dass jeder einzelne, oder Gruppe von einzelnen, die
Gebote des Judentums oder des Christentums zu jener Zeit in vollem Umfange
beachtet hatte. Lionel Kochan hat kiirzlich gemeint, dass es einfach unmaoglich
ist, jederzeit alle Gebote der Torah in vollem Umfange zu erfiillen*. Im Falle des
spatmittelalterlichen Spaniens trifft dies ohne Zweifel zu, wenngleich gerade Stir-
ke und Einfluss der Juden in den iberischen Konigreichen den Schock der Ver-
treibung nur umso grosser gemacht haben®®. Nichtsdestoweniger wire es wohl
toricht, aus Distanz und selbstgefilliger Gelehrsamkeit, zu streng uber jene zu ur-
teilen, deren Situation so genau von dem Converso Francisco de Torres beschrie-
ben worden ist. Oder wie es V. S. Pritchett kiirzlich formuliert hat: « Menschen
sind immer grisser, als sie gewohnlich erscheinen. Es gibt mehr von ihnen zu sagen,
als man denkt. Man muss herausfinden, was dieses ist. Menschen reagieren nicht
wirklich, gewissermassen, konventionell. Sie mystifizieren einander und sich selber,
und dies ist wichtig zu berichten.»3°

ANMERKUNGEN

1. Yitzhak Baer, Die Juden im christlichen Spanien, 2 Bde, Berlin 1929-36, (Neudruck
Farnborough 1970), 1/2, S.406f; Documentos acerca de la expulsion de los judios,
ed. Luis Suarez Fernandez, Valladolid 1964, S.392f.

2. Andrés Bernaldez, Memorias del reinado de los Reyes Catolicos, ed. M. Gomez-
Moreno und Juan de Mata Carriazo, Madrid 1962, S.251.

3. Tarsicio de Azcona, Isabel la Catolica, Madrid 1964, S.643; Henry Kamen, The Me-
diterranean and the expulsion of the Spanish Jews in 1492, in: Past and Present 119
(1988), 8.37.

4. Miguel Angel Ladero Quesada, Le nombre des juifs dans la Castille du XVe siécle,
in: Proceedings of the Sixth World Congress of Jewish Studies [Jerusalem 1973], Je-
rusalem 1975, 11, S. 47; John Edwards, The Jews in Christian Europe (1400-1700),
London 1988, S. 34; Henry Kamen, Spain (1469-1714). A Society in Conflict, Lon-
don 21991, S.42; ders., Inquisition and society in Spain in the sixteenth and seven-
teenth centuries, London 1985, S.16; ders., The Mediterrancan etc. (Anm. 3), S. 44.

32



3.

6.

11

13.
14,

15.

16.

17

18.

19.
20.

21

23

25

26.

27

John Edwards, Religious faith and doubt in late medieval Spain: Soria circa 1450-
1500, in: Past and Present 120 (1988), S. 24.

Gavin J. Langmuir, History, religion and antisemitism, Berkeley-Los Angeles-Ox-
ford 1990, S. 193-195.232-252.255; John Edwards, Religious faith and doubt (Anm.
5), S. 18-25; und ders., Religious faith, doubt and atheism. A Reply to C. John Som-
merville, in: Past and Present 128 (1990), S. 155-161.

. John Edwards, Religious faith and doubt (Anm. 5), S. 4f mit Fussnoten.
. Peter Burke, Popular culture in early modern Europe, London 1978, S. 74f; Brian

Pullan, The Jews of Europe and the Inquisition of Venice (1550-1670), Oxford 1983,
S.117.

. Henry Kamen, Spain (1469-1714) (Anm. 4), S. 42.
10.

Bernaldez, Memorias, S. 254.

. Henry Kamen, Inquisition and society (Anm. 4), S. 17.
12,

Fontes Judaeorum regni Castellaec [FIRC], ed. Carlos Carrete Parrondo, 1: Provin-
cia de Salamanca, Salamanca 1981, S. 52-54.

FIRC, I, S. 67-73.

FIRC, II: El tribunal de la Inquisicion en el obispado de Soria (1486-1502), Sala-
manca 1985, S. 84.

Francisco Cantera Burgos, Juderias medievales de la provincia de Soria, in: Home-
naje a Fray Justo Pérez de Urbel OSB, 2 Bde, Silos 1976, 1, S. 445-482; Documentos
etc. (Anm. 1), S. 14. 18. 26. 28. 31. 41f. 65-72, 90-93. 133f. 149-151. 171f. 195-206.
210-212. 228-230. 291-293. 330f.

Jaime Contreras und Jean-Pierre Dedieu, Geografia de la Inquisicion espanola: la
formacion de los distritos (1470-1820), in: Hispania 40 (1980), S. 37-93, bes. 74f;
FIRC, II, und FIRC, IV: Los judeoconversos de Almazan, 1501-1501. Origen fami-
liar de los Lainez, Salamanca 1987.

Documentos etc. (Anm. 1), S. 487-489, 494-496, 504f. 508-510. 512f. 517f. 520-523.
531-533.

FIRC, II, S. 70f. 141f. Nach Carrete Parrondos Ansicht sind die meisten der Juden
Sorias zuerst nach Portugal emigriert (FIRC, II, S. 154 Anm.).

FIRC, 1V, S. 29.45. 77.
Documentos etc. (Anm. 1), S. 509f; FIRC; II, S. 85.

-FIRC, 1V, S. 47.
22,

Ibid. S. 53.

- Ibid. S. 89.
24,

Ibid. S. 94. 68.

.FIRC, 1V, S. 69; FIRC, 11, S. 22 [der Fall des Converso Francisco Martinez, der um

1470 in Soria mit gleichem Wunsch auf sich aufmerksam machte]. Zu diesem Mess-
lanismus s. Yitzhak Baer, Die Juden (Anm. 1), II, S. 528-31; John Edwards, Elijah
and the Inquisition: messianic prophecy among conversos in Spain, c¢. 1500, in: Not-

tingham Medieval Studies 28 (1984), S. 79-94.
Documentos etc. (Anm. 1), S. 4668f. 506f; FIRC, 11, S. 69. 144.

. John Edwards, Religious faith and doubt (Anm. 5), S. 8 u. 11.
28.

29,

FIRC, II, S. 80f. 68f. 89f.

John Edwards, Religious faith and doubt (Anm. 5), S. 14. 18-22; FIRC, II, S. 91-93.
97.

33



30.
31.
32.

33

35.

36.

34

Ibid. S. 107. 129-131. 133.
Ibid. S. 70f. 153f.
FIRC, IV, S. 112-114.

. Yitzhak Baer, Die Juden (Anm. 1), I1, S. 545; dasselbe in: FIRC, IV, S. 43 Anm.
34.

Lionel Kochan, Jews, idols and messiahs. The challenge of history, Oxford 1990, S.
1.

Stephen Sharot, Jewish millenarianism: a comparison of medieval communities, in:
Comparative Studies in Society and History 22 (1980), S. 394; John Edwards, The
Jews etc. (Anm. 4), S. 163.

Interview in der Londoner SUNDAY TIMES vom 10. Juli 1988.



	Juden und Conversos in der Region Soria und Almazán : Vertreibung und Rückkehr

