
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Artikel: Die spanische Inquisition und die Marranen

Autor: Beinart, Haim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die spanische Inquisition und die Marranen

von Haim Beinart

Als die katholischen Majestäten Ferdinand und Isabella im Jahre 1477 Sevilla

besuchten, trat ein gewisser Alonso de Hojeda, ein Kleriker, an sie heran und
beklagte, vermutlich mit Unterstützung etlicher Anhänger, den damals in Sevilla
verbreiteten Irrglauben. Dieses Zusammentreffen war durchaus kein spontanes,
vielmehr scheint es von langer Hand vorbereitet gewesen zu sein. Sofort ging eine
Gesandtschaft nach Rom und ersuchte Papst Sixtus V. um die Genehmigung, in
Spanien eine Inquisition einzurichten, um die judaisierende Häresie, die in ganz
Spanien um sich gegriffen habe, mit Stumpf und Stil auszurotten. Diese Inquisition

unterstand königlicher Aufsicht und sollte für ganz Spanien zuständig sein.
Als Ausgangspunkt und Testfall war Sevilla vorgesehen. Sixtus, in dieser Sache

von Rodrigo Borgia, dem späteren Papst Alexander VI., beeinflusst, genehmigte
1478 das spanische Ansuchen und forderte in einem Begleitschreiben Ferdinand
und Isabella zu einem Kreuzzug gegen das muslimische Granada auf.

Die päpstliche Zustimmung zur Einrichtung der spanischen National-Inquisition

(zu unterscheiden von der um 1232 von Papst Gregor IX. gegründeten
päpstlichen Inquisition) veranlasste die katholischen Majestäten nicht sogleich
zur Ernennung von Inquisitoren oder Errichtung von Tribunalen. Erst 1480 wurden

die beiden ersten Inquisitoren, Miguel de Murillo und Juan de San Martin,
ernannt, mit Vollmacht über Sevilla und das übrige Spanien. Ihr Amt traten sie

am 1. Januar 1481 mit der ersten Vorladung von Marranen an, die peinlich
genau nach der Praktizierung jüdischer Bräuche befragt werden sollten. Adel und
Beamtenschaft durften Marranen weder unterstützen, verbergen oder ihnen
Unterschlupf gewähren. Zuwiderhandelnde wurden als fautores haereticorum
bezeichnet, d.h. der Beihilfe zur Häresie bezichtigt. So wurden die Feuer der Autodafes,

bei denen verurteilte Marranen verbrannt wurden, ein häufiger Anblick,
während anderen Sündern verschiedene mildere Strafen auferlegt wurden.

Um das Gefühl der Dringlichkeit zu verstehen, das der Errichtung der spanischen

Inquisition zugrundelag, müssen wir in der Geschichte zurückblättern zu
den Anfangen des Marranenproblems. 1481 waren es neunzig Jahre, dass dieses
Problem bestand. Mit anderen Worten, drei Generationen von Juden hatten sich
seither unter physischem wie ebenso psychischem Zwang taufen lassen. Im Jahre
1391 war eine Verfolgungswelle über Spanien hereingebrochen, die viele Juden in
den Schoss der Heiligen Kirche getrieben hatte. Dazu kam die grosse Zahl derer,
die aus Verzweiflung in aussichtsloser Situation während der sogenannten Disputation

zu Tortosa 1413-14 die Taufe annahmen, oder solche, die dem massiven
Druck der kirchlichen und staatlichen Judenmission nicht standzuhalten
vermochten. Unter diesen Umständen traten an die 200 000 Juden, eine stattliche
Zahl, ungefähr ein Drittel der jüdischen Bevölkerung Spaniens, zum Christentum
über. Nahezu über Nacht hatte sich eine namhafte Anzahl von Juden in Christen

11



verwandelt, doch blieben diese Neu-Christen in ihren alten Wohnvierteln (die als
Barrios nuevos bekannt wurden) wohnen und führten ihr Leben im selben Stile
wie zuvor. Einige wenige, denen an Assimilation an die «alt-christliche» Gesellschaft

geigen war, drängten sich in diese hinein und bemühten sich um eine gehobene

soziale Stellung. Dessen ungeachtet stellten die Marranen, obwohl sie offiziell

Christen geworden waren, eine gesonderte soziale Gruppe dar und bildeten
eigene Gemeinden. Auf der einen Seite wurden sie der christlichen Bevölkerung
nicht gleichgestellt, zumal weder Kirche noch Staat über die Mittel verfügten,
Voraussetzungen für eine Integration der Marranen in die christliche Gesellschaft
zu schaffen; auf der anderen Seite war die überwiegende Mehrheit der Marranen
gar nicht daran interessiert, sich in die christliche Gesellschaft zu integrieren und
darin aufzugehen. Es sollten noch Jahrhunderte vergehen, bis diejenigen unter
den Neu-Christen, die bereit waren, ihr marranisches Erbe aufzugeben, ein
integraler Bestandteil der spanischen Gesellschaft wurden, die wiederum in kastili-
sche, katalanische, mallorquine und sonstige Bevölkerungsgruppen untergliedert
war. In mancher Hinsicht besteht das Problem bis heute, wie aus der Tatsache zu
entnehmen ist, dass die Chuetas, die Marranen von Mallorca, abseits in ihrer
eignen Welt leben, was auch für die Marranen von Belmonte (Portugal) gilt.

Somit erweisen sich die Marranen als eine klar umrissene soziale Gruppe.
Durch den Akt der Taufe hatten sie sich formal von ihren jüdischen Brüdern
losgesagt, doch als «Neu-Christen» wurden sie nicht als vollberechtigte Mitglieder in
die christliche Gesellschaft aufgenommen. Die Marranen-Gesellschaft sass

sozusagen zwischen zwei Stühlen, der jüdischen Gemeinschaft, die sie verlassen hatten,

und der katholischen, die ihr unerreichbar blieb. Theoretisch war die Taufe
der Schlüssel zur Aufnahme in die christliche Gesellschaft, aber praktisch galt
dies nur für eine verschwindende Minderheit von Marranen, mit denen wir uns
hier nicht weiter zu beschäftigen brauchen. Die Mehrheit war nicht imstande, die
Erinnerung an ihre Vergangenheit und den von der christlichen Bevölkerung
erfahrenen Judenhass auszulöschen. Diese anti-jüdischen Gefühle wurden einfach
auf die Marranen übertragen. Manche «Alt-Christen» standen den Marranen
besonders misstrauisch gegenüber, da sie ihren ursprünglichen Glauben verraten
hatten und Anlass zur Befürchtung bestand, dass sie dies auch mit ihrem neuen
tun würden. Sie wurden als Abtrünnige betrachtet, wohingegen die ihrem Gott
treu gebliebenen Juden doch wenigstens zuverlässig waren. Dazu kam die natürliche

Abneigung gegen neu Hinzugekommene.

Gleichzeitig leisteten die Marranen, die von der christlichen Gesellschaft wenig

zu erwarten hatten und keine Assimilationsabsichten hegten, passiven und
aktiven Widerstand gegen alles, was das Christentum zu bieten hatte. Sie distanzierten

sich von der Taufe, die in ihren Augen eine Äusserung von Schwäche war;
einige suchten mehr oder weniger so weiter zu leben wie zuvor, andere wichen in
entlegene Gemeinden innerhalb oder ausserhalb Spaniens aus, um dort zum
Judentum zurückzukehren. Sie hegten und äusserten messianische Hoffnungen auf
Erlösung im Gelobten Land, wie wir noch sehen werden. Zwar bestand dieses

Marranenproblem in gewissem Masse in ganz Spanien, doch besonders gravierend

war es in Kastilien, und diese Gegend wurde zum Testfall für die Ideen zur
Lösung des Problems und ihre Ausführung. Alles, was dort geschah, diente dem

12



übrigen Spanien als Vorbild und wurde von dort ins Nachbarland Portugal
übernommen. Insofern war Kastilien gegen Ende des 15. Jahrhunderts der Spiritus
rector für alle, die einen Weg zur Lösung des Marranenproblems suchten. Bevor
Kastilien und Aragonien im Jahre 1474 unter einer Krone vereinigt wurden, war
das Marranenproblem in erster Linie ein religiöses und soziales, die Regierung
hatte noch nicht einzugreifen brauchen. Sobald 1477 an Ferdinand und Isabella
das Ersuchen gerichtet wurde, Schritte zu ergreifen, wurde das Problem ein
innenpolitisches, zu dessen Lösung die staatlichen Stellen sich über die zu ergreifenden

Schritte klarwerden mussten. Bis dahin stellte sich das Marranenproblem
etwa folgendermassen dar: einerseits die ablehnende Haltung der christlichen
Gesellschaft gegenüber den Bemühungen von Marranen, als vollberechtigte
Mitglieder in die Gesellschaft aufgenommen zu werden, andererseits - wie anders
hätte sie sich gegenüber den Marranen verhalten sollen, die den Kontakt mit
allem Christlichen zu vermeiden suchten? Zu erwähnen ist an dieser Stelle die
Haltung der Juden zu ihren ehemaligen Glaubensgenossen. Hier wurde nach einem
alten Wahlspruch aus dem babylonischen Talmud (Sanhédrin 44a) verfahren:
«Jude bleibt Jude, auch wenn er gesündigt hat», und Marranen, die den Wunsch
äusserten, ins Judentum zurückzukehren, wurden ohne weiteres aufgenommen.
Yitzhaq Baer hat dies bereits in die treffenden Worte gefasst: «Marranen und
Juden waren ein Volk, vereint durch ihren Glauben und ihre messianischen
Hoffnungen.» Die Akten der Inquisition enthalten Bekenntnisse von Marranen, in
denen sich ihre tiefe Bindung an alles, was dem Judentum heilig ist, äussert. Allem
Anschein nach hatten Juden und Marranen dasselbe Schicksal zu gewärtigen:
Vertreibung, Verfolgung, Pogrom und Märtyrertod.

Ein ganzes Volk wurde zur Konversion gezwungen, sollte von heute auf
morgen seinen alten Glauben aufgeben, gut christlich werden und sich in die
christliche Gesellschaft integrieren. Aber die Pionierzeit des Christentums, als

ganze Völkerschaften vom König bis zum letzten Knecht auf einen Schlag getauft
wurden, war vorbei. Damals hatte das Christentum Vorstellungen und Brauchtum

der ansässigen Bevölkerung übernommen, selbst wenn diese der Kirche
fremd waren. In unserem Fall jedoch mussten sich die Marranen in eine längst
bestehende bodenständige christliche Gemeinschaft einfügen, die feste Sitten,
Gebräuche und Lebensweise ausgebildet hatte. Noch gestern waren sie als
«Christus-Mörder» oder als Angehörige des «Pueblo Deicido» (des Volks der Gottes-
Mörder) verschrien worden, und heute sollten sie durch den blossen Akt der Taufe

der christlichen Mehrheit plötzlich gleichgestellt sein.

Es dauerte noch zwei Generationen, bis die christliche Gesellschaft in Kastilien

anfing, sich mit dem Marranen-Problem auseinanderzusetzen. Zunächst
erschienen vereinzelte Pamphlete, doch offen zutage trat das Problem erst mit den
Marranen-Verfolgungen, die am 27. Januar 1449 in Toledo ausbrachen und
rasch auf andere Orte in La Mancha übergriffen. Interessanterweise blieben
Juden bei dieser Gelegenheit unbehelligt, und zwar aus ganz prosaischen Gründen.
Die Einziehung einer Kriegssteuer, die marranischen Steuereinnehmern oblag,
war der äussere Anlass. Gleich als die Unruhen zum Erliegen kamen, wurde 14

Marranen der Prozess gemacht (wobei ein gewisser Esteban Garcia de Toledo als
Ankläger im Namen der Stadt auftrat), weil sie öffentliche Ämter innegehabt hät-

13



ten, die nur «Alt-Christen» zuständen: 12 von ihnen hatten als Notare fungiert,
zwei als Alkalden (eine Art Magistrat). Die Anklage stützte sich auf zwei uralte
Verfügungen: Die erste reichte zurück bis in westgotische Zeiten (6. Konzil von
Toledo, 633 unter König Sisenand) und untersagte Juden und Nachkommen von
Juden (hü qui ex judaeis sunt) die Übernahme von solchen Ämtern, die mit
Gerichtsbarkeit über Christen verbunden sind. Bei der anderen handelte es sich um
ein Privileg von Alfonso (dem VII?), «dass kein Konvertit jüdischer Abstammung
irgendein öffentliches Amt oder Pfründe in Toledo besitzen solle, da sie der
christlichen Religion nicht treu ergeben seien und aus vielen anderen Gründen.»
Der Prozess gegen diese Marranen sollte sie als Krypto-Juden erweisen, was er
auch tat. Hier ist zu betonen, dass sie im Grunde nicht so sehr ob ihrer jüdischen
Praktiken verurteilt wurden, sondern weil sie Ämter bekleidet hatten, die ihnen
zuvor verschlossen waren.

Das gefällte Urteil erhielt den Namen "Sentencia-Estatuto" [Statuten-Urteil].
Es rief in verschiedenen kirchlichen und staatlichen Kreisen erhebliches Unbehagen

hervor und gelangte sogar an den Hof von Papst Nikolaus V. Viel wurde
darüber geschrieben, und jeweils ging es darum, den Ort der Marranen in der
christlichen Gesellschaft zu bestimmen. Das wichtigste Werk zur Integration der
Marranen in die spanische Gesellschaft ist das Defensorium unitatis Christianae
[Handbuch zur Verteidigung der christlichen Einheit] von Alonso de Cartagena.
Der Verfasser dieser apologetischen Schrift war der Sohn von Pablo de Santa
Maria, dem Bischof von Burgos. Dieser hatte bis kurz vor den Unruhen von
1391 Salomo Halevi geheissen und war Rabbiner von Burgos gewesen. Von der
Sentencia-Estatuto war Alonso de Cartagena, selbst Bischof von Burgos, also
direkt betroffen. Er entwirft ein ganzes Programm für die Integration von Marranen:

marranische Kaufleute sollten sich mit christlichen zusammentun, marrani-
sche Handwerker mit christlichen usw. Alonso de Cartagena erörtert eingehend
die Frage, wer als «Nachkomme von Juden» zu betrachten sei, nach seiner

Meinung nur diejenigen, die in jüdisches Brauchtum zurückfielen. Ein weiterer
Kirchenmann, der Kardinal Juan de Torquemada, griff das Anti-Marranen-Urteil in
seiner Abhandlung «Tractatus contra Madianitas et Ismaelitas» [Traktat gegen
Midianiter und Ismaeliten] (erst 1957 in Burgos veröffentlicht) an. Er erklärte die
rechtlichen Grundlagen des Urteils für null und nichtig. Allerdings ist zu bedenken,

dass auch Torquemada jüdischer Herkunft war. Er war der Onkel des be-

rühmtberüchtigten Tomas de Torquemada, der die Pläne für die Vertreibung der
Juden aus Spanien machte. Als Ratgeber von Papst Nikolaus V. hatte Torquemada

erheblichen Einfluss auf die Abfassung der Enzyklika «Humani generis ini-
micus» [Der Feind des Menschengeschlechts]. Solche Leute waren von der
Sentencia-Estatuto zutiefst betroffen. Noch weitere Marranen, die hohe spanische
Regierungsämter erlangt hatten, versuchten, zugunsten der Marranen zu intervenieren,

genauer gesagt: zu ihren eigenen Gunsten. Nur ein einziger ursprünglich
christlicher Geistlicher mischte sich ein: der Bischof von Cuenca, Don Lope de

Barrientos, und sein Eingreifen beruhte auf der «Instruction del Relator (Ferran
de Dias de Toledo, mit jüdischem Namen Mosche Mamomo) para el obispo de

Cuenca, a favor de la nation hebrea» [Instruktion des Berichterstatters zuhanden
des Bischofs von Cuenca zugunsten der jüdischen Nation]. Wie schon erwähnt,

14



scheinen die Vorschläge von Alonso de Cartagena die konstruktivsten in dieser
Sache. Die apologetischen Schriften lösten wiederum Reaktionen von anti-marra-
nischer Seite aus, und die Haltung und Argumentation der Gegner lässt sich aus
der Position der Verteidiger erschliessen.

Zur Schilderung der Marranen-Situation fehlt noch die Erwähnung einer
anderen Sorte von Schrifttum, das zu jener Zeit blühte, eine verächtliche Darstellung

des Marranen, der offiziell Christ, insgeheim aber Jude ist. Diese Literatur
verfolgte ihre eigenen Ziele: sie schuf das Stereotyp des Marranen als eines
Doppelagenten, Lügners und Betrügers, vor dem die christliche Gesellschaft auf der
Hut sein müsse. Diese Schriften, häufig von Dichtern verfasst, waren satirische
Machwerke, in denen eine ganze gesellschaftliche Gruppe verspottet und lächerlich

gemacht wurde. Dahinter stand die Auffassung sowohl von Kreisen, die dem
Königshaus und dem Adel nahestanden als auch des Bürgertums. Es gab sie in
mancherlei Form; als Prosa, in Gestalt von fiktiven Urkunden, Dichtung, Balladen,

Predigten, Dramen u.a.m. Die Verfasser sind nicht immer auszumachen;
bisweilen blieben sie anonym, in anderen Fällen wurden die Werke verschiedenen
Verfassern zugeschrieben, so dass ihre Urheberschaft letzten Endes unklar bleibt.
Ein solches Pamphlet, das sich als ein Privileg ausgibt, das ein spanischer Adliger
rein christlicher Abstammung erhalten haben soll, verleiht ihm das Recht, sich zu
verhalten «wie ein Marrane»: Betrug, Vorspiegelung falscher Tatsachen, Amtsan-
massung als Priester und Beichtvater, um christliche Geheimnisse zu erfahren,
Belästigung weiblicher Beichtkinder, Tötung von Christen durch falsche ärztliche
Anweisungen und Verabreichung von schädlichen Medikamenten usw. Ein anderes

solches Machwerk erscheint als Briefwechsel zwischen Chamorro, dem Leiter
der jüdischen Gemeinde zu Toledo, und seinem Kollegen in Konstantinopel,
einem gewissen Jussuf. Chamorro fragt um Rat, was in den bevorstehenden schweren

Zeiten zu tun sei, und erhält zur Antwort, er solle sich taufen lassen, um die
christliche Gesellschaft zu infiltrieren und von innen heraus zu zersetzen. Die
Juden von Toledo sollten entweder Kaufleute werden, um die Christen ihres
Vermögens zu berauben, oder aber Ärzte und Apotheker, um ihre christlichen
Patienten zu vergiften. Jussuf empfiehlt ferner, die Kinder juristisch ausbilden zu
lassen, damit sie öffentliche Ämter übernehmen und so den Staat unter ihre Kontrolle

bringen könnten. Die Ähnlichkeit zwischen diesem Briefwechsel und dem
erwähnten «Privileg» deutet auf gemeinsame Urheberschaft. In beiden werden die
Marranen als Krebszellen der christlichen Gesellschaft dargestellt, die danach
strebten, sie von innen heraus zu zerstören.

Polemische Schriften in Versform waren eine weit verbreitete dichterische
Mode. In einer von Juan Alonso de Baena zusammengestellten Gedicht-Anthologie

wird einem Dichter namens Alfonso Alvares de Villasandino relativ viel Platz
eingeräumt, in dessen Versen sowohl hebräische als auch jüdische Spezialaus-
drücke vorkommen. Als Beispiel sei sein Gedicht über einen Gewissen Alfonso
Fernandes Semuel angeführt:

Todos deuen bien creer (Man darf wohl glauben
que quanto en aquesta hedat dass bis zu dieser Zeit
non nascio tal mesumad kein solcher Meschummad [Täufling]
nin creo que ha de nascer mehr geboren sei oder werde.)

15



Alfonso de Baena hat an die 200 Gedichte von Villasandino in seine Anthologie

aufgenommen. Interessanterweise waren beide selbst Marranen, die ihre
ehemaligen Glaubensgenossen zutiefst verabscheuten.

Ein anderes solches Gedicht gibt sich als Vermächtnis eines Marranen aus:

Sy moriere oy o eras Efase su testamentario
manda su opa la blanca para complir todo aquesto
que la den en Salamanca un judio de buen gesto
o aqui [a] algunt ssamas que llaman Jacob Çidaryo
proque'l rese en el homas al quai manda su sudario
e le canten con buen son en serial de Çedaquâ
un huyna, un pizmon. porque rese tefylä

desque funre en su fonsario.

Hier werden die Marranen als Zyniker und Oportunisten dargestellt, die um
sofortigen Genusses willen bereit seien, ihre neue Religion zu verraten und dabei
weiterhin alle Vorteile sowohl ihrer neuen christlichen als auch ihrer alten
jüdischen Welt in Anspruch zu nehmen.

Die Aufzählung all dieser Gedichte würde eine lange Liste füllen. Selbst
angesehene Dichter blieben vom Spott flotter Reimschmiede nicht verschont. Dem
ehrwürdigen marranischen Dichter Antonio de Montoro, der das harte Schicksal
seiner Marranenbrüder während der Verfolgungen zu Cordova 1474 besang,
empfahl jemand, er solle in seinen Gedichten nicht von Liebe schreiben, sondern

von adafina (einem jüdischen Bohneneintopf) und der Zubereitung dieses
Gerichts. Hier ging es nicht nur darum, einzelne Marranen der Lächerlichkeit
preiszugeben: Diese Literatur war darauf gerichtet, Marranen überhaupt bei der
Gesellschaft in Misskredit zu bringen. Direkt richtete sich der Angriff nur gegen solche

Marranen, die Zugang zur christlichen Gesellschaft suchten. Die Mehrzahl
der Marranen brauchten sich davon nicht betroffen zu fühlen, doch sie waren
den Ausschreitungen des Pöbels ausgesetzt, der durch solche anti-marranische
Propaganda aufgehetzt in verschiedenen Teilen von Andalusien und Kastilien
gegen sie vorging. Die Vorstellung vom Marranen als Verräter stand dahinter, als
die katholischen Majestäten 1476 einer Gruppe von Marranen die Niederlassung
in Gibraltar untersagten, weil sie den Leisen an die Marrokaner ausliefern könnten,

als Trittstein für die Eroberung ganz Spaniens.

In den späten 50er oder frühen 60er Jahren des 15. Jahrhunderts schrieb
Alonso de Espina, ein Lranziskaner der observanten Ordnung, eine Schrift mit
dem Titel Fortalitium Fidei [Glaubensfeste], das auf Blossstellung der Marranen
und noch mehr der Juden ausging. Das Buch fiel bald den Druckern ins Auge
und erschien 1485 in Nürnberg sowie später im 16. Jahrhundert. In diesem Buch
finden wir zum ersten Mal eine detaillierte Beschreibung marranischer Lebensweise,

wie sie später in den Akten der Inquisition wieder auftaucht, doppelt bestätigt

durch Aussagen von Juden und Marranen. Gezeigt wird, wie Marranen mit
Juden Umgang pflegen, jüdisches Zeremoniell wahren, von der Beschneidung bis
hin zum jüdischen Begräbnis, Gebete lernen, jüdische Pesttage halten usw. De
Espina hat als erster darauf hingewiesen, dass Marranen nach Möglichkeit keine
Mischehen mit Christen eingingen, sondern nur untereinander heirateten. Das ist

16



eine wichtige Beobachtung: Über Hunderte von Jahren hin heirateten Marranen
nur Marranen, um bis zur Erlösung, wenn sie endlich wieder ins Judentum
zurückkehren könnten, eine gesonderte Gruppe zu bleiben. Alonso ging nicht darauf

ein, mit welchem Recht Marranen öffentliche Ämter bekleideten oder nicht,
vielmehr machte er zwei Vorschläge: erstens die Gründung einer spanischen
National-Inquisition, um die häretischen Praktiken der judaisierenden Marranen
auszumerzen, und zweitens die Vertreibung der Juden aus Spanien. Er argumentierte,

solange Juden in Spanien wohnten, könne die Integration der Marranen in
die christliche Gesellschaft nicht gelingen. Es steht zu bezweifeln, ob er damit
recht hatte; die Historie hat gezeigt, dass das Marranen-Problem mit der Vertreibung

der Juden nicht gelöst war. Er führte England als Vorbild an, ein Land, in
dem es seit 1290 keine Juden mehr gab; also sollte auch Spanien ohne Juden
auskommen können. Zwanzig Jahre vergingen, bis sein erster Vorschlag in die Tat
umgesetzt wurde, knapp dreissig bis zur Verwirklichung des zweiten. Er hat es

nicht mehr erlebt, aber Tomas de Torquemada übernahm von ihm das Banner
des Hasses und praktizierte, was in den frühen sechziger Jahren reine Theorie
gewesen war.

Das Marranen-Problem, genauer gesagt: das Judaisieren der Marranen,
hing aufs engste zusammen mit der jüdischen Bevölkerung, die ihrem Glauben
treu geblieben war. Als Ferdinand und Isabella den Thron bestiegen und Kastilien

mit Aragon (1474-1497) zum Vereinigten Spanischen Königreich zusammenlegten,

erforderte der Prozess der Konsolidierung ihrer Macht die Trennung der
beiden Anliegen: der Gründung einer spanischen National-Inquisition und der
Vertreibung der Juden. Behutsam gingen sie an die schrittweise Ausführung ihrer
Pläne und warteten jeweils den geeignetsten Zeitpunkt ab.

Als Ferdinand und Isabella König und Königin des Vereinigten Königreichs
Kastilien-Aragon wurden, hatten sie zunächst den heftigen Widerstand einer
Gruppe von Adligen und Angehörigen des Ordens von Calatrava zu brechen, die
eine Heirat zwischen Juana (la Beltraneja), der Tochter von Enrique IV. und König

Alfonso V. von Portugal befürworteten, wodurch Kastilien politisch mit
Portugal vereinigt worden wäre. Unter den Gegnern von Ferdinand und Isabella waren

zahlreiche Marranen aus der Gegend um La Mancha, wo der Orden von
Calatrava sehr einflussreich war. Der daraus hervorgegangene Aufstand, auf den
wir hier nicht näher eingehen können, wurde 1475 niedergeschlagen, und die
katholischen Majestäten hielten es für das beste, in erster Linie ihre Macht im
Vereinigten Königreich Kastilien-Aragon zu festigen. Damals setzte Alonso Carrillo,
der Erzbischof von Toledo, einen gewissen Doctor Tomas de Cuenca ein, um ju-
daisierende Praktiken in Ciudad Real zu untersuchen. Wir wissen nicht, wie lange
diese Untersuchung sich hinzog, aber die einschlägigen Massnahmen sind in den
Inquisitionsakten des Tribunals von Ciudad Real in den Jahren 1483-1485
erwähnt. Der Untersuchungsausschuss wurde von Alonso Carrillo eingesetzt und
gehörte zu seinen Obliegenheiten als Erzbischof und Primas von Kastilien. Wir
wissen nicht, wann diese Tätigkeit eingestellt wurde, aber vermutlich geschah es

mit Zustimmung und auf Anraten der Krone. Nunmehr entwarfen die
Monarchen ihre Pläne für ein straffes Regiment. Sie trennten die zur Lösung des
Marranen-Problems zu ergreifenden Schritte von ihren Plänen inbezug auf die jü-

17



dische Bevölkerung. Die Massnahmen verliefen weitgehend parallel. Die Cortes
von Madrigal 1476 und Toledo 1480 erüessen mehrere antijüdische Gesetze, die
von der Krone strikt durchgeführt wurden. 1480 wurden Juden aus ihren
Wohnvierteln verdrängt und gezwungen, getrennt von Christen oder Neu-Christen für
sich zu leben. Wie schon erwähnt, besuchten die Monarchen 1477 Sevilla, und
dort trat jener Alonso de Hojeda an sie heran, beklagte den Zustand der christlichen

Religion in dieser Gegend und plädierte dafür, die päpstliche Genehmigung
zur Errichtung einer spanischen National-Inquisition einzuholen. Als diese erteilt
wurde, waren die Würfel gefallen, und innerhalb weniger Jahre hatte die Institution

das gesamte Land fest im Griff. 1482 wurde das Tribunal von Cordova
gegründet, 1483 eine Zweigstelle in Ciudad Real errichtet als Sprungbrett nach
Toledo. Die päpstliche Inquisition von Valencia und Aragon ging bald in der spanischen

National-Inquisition auf, und im Jahre 1482 wurde Tomas de Torquemada
zum Grossinquisitor und Leiter des Consejo de la suprema y general Inquisition
[Rat der höchsten und allgemeinen Inquisition] ernannt. Von da an und weiter
stand die Macht des Gesetzes hinter seinem Willen.

Die spanische National-Inquisition war wie ihre Vorgängerin, die
mittelalterlich-päpstliche Inquisition, von der Macht des Papstes abhängig. In Spanien
sollte sie ein religiös-soziales Problem in staatlichem Rahmen lösen. Sie war eine

Regierungs-Institution mit unveränderlich religiösem Charakter. Die Krone
brauchte eine solche Institution zur Verfolgung ihrer eigenen Zwecke, demzufolge
wurde die Inquisition das Werkzeug, mittels dessen die Regierung auf dem Weg
über die Kirche das öffentliche Leben reglementieren konnte. Zugehörigkeit zur
katholischen Kirche und strikte Befolgung ihrer Gesetze wurde von jedem einzelnen

Bürger verlangt. Nur die Kirche besass die Mittel zur Schaffung einer
Überwachungsinstanz und zur Lösung der mit einer solchen Institution verbundenen
Probleme. Die Inquisition war nicht nur eine Institution zur Überprüfung der
Rechtgläubigkeit, sondern auch eine richterliche Instanz, die nach eigenem
Gutdünken Urteile fällte. Andres Bernâldez1, ein zeitgenössischer Historiker,
betrachtete das Marranen-Problem als ein religiöses und soziales, und in diesen zwei
Bereichen sah er sich einen Konflikt zwischen Kirche und Krone anbahnen.
Schon gegen Ende des 15. Jahrhunderts wurden Stimmen laut, die Inquisition sei

errichtet worden, um die königlichen Kassen durch Konfiszierung der Besitztümer

der Verurteilten zu füllen, unter dem Vorwand, wer seinen Gott verrate,
habe auch seinen König und sein Land verraten, daher sei er nicht nur für seine
Sünden zu bestrafen, sondern auch als Verräter zu behandeln, d.h. sein Besitz falle

an die Krone. Wir müssen allerdings festhalten, dass das Urteil aufgrund eines
Prozesses gefällt wurde; eine Bestandsaufnahme vom Eigentum des Angeklagten
wurde zwar von vornherein gemacht, doch Konfiskation erfolgte erst mit der
Urteilsverkündung. In der Inquisition ein Organ zur Füllung der Staatskassen zu
sehen, wäre eine grobe Vereinfachung der beteiligten Faktoren. Ausserdem pflegte
das Inquisitionsgericht, wenn auch auf seine eigene Weise, zuerst die Schuldfrage
zu klären und danach den Angeklagten zu verurteilen. Es kam auch vor, dass
Personen freigesprochen und nach Absolvierung gewisser Bussübungen auf freien
Fuss gesetzt wurden. Verteidigung war innerhalb der Inquisitionsgerichtsbarkeit
vorgesehen, und ein erfahrener Anwalt konnte mit Unterstützung der Familie ei-

18



nen Prozess durchaus gewinnen. Die Reicheren konnten sich bessere Rechtsanwälte

leisten, und insofern waren ihre Erfolgschancen grösser, aber auch die
weniger Vermögenden, zu denen die meisten Marranen gehörten, hatten die
Möglichkeit, Ihre Unschuld zu beweisen. Dabei haben wir nicht die Absicht, diese
Institution, deren Schrecken ein finsteres Kapitel in der Fähigkeit des Menschen zu
Grausamkeit ist und bleibt, etwa zu verteidigen oder reinzuwaschen. Wie bei
solchen Institutionen häufig der Fall, entwickelte die Inquisition ihre eigene Dynamik,

angefangen von den judaisierenden Marranen bis hin zu einem weiten Spektrum

von Verhaltensweisen, die als religiöse und moralische Übertretungen
betrachtet wurden: Bigamie, Unzucht von Priestern, Hexerei, Sodomie, Homosexualität,

Protestantismus, Calvinismus, Islam und viele andere. Die Inquisition
war der Inbegriff des Fanatismus und der Grausamkeit bei der Verfolgung ihrer
Ziele im Namen von Religion und Staat.

Zu beachten ist ferner, dass die Marranen als Christen behandelt wurden,
die aus der Sicht der Kirche ins Judentum zurückgefallen waren. Die Inquisition
hatte keinerlei Rechtshandhabe gegen Juden! Ihr Ziel bestand darin, die judaisierenden

Marranen auszurotten. Es gab jedoch zwei Prozesse, in die Juden als
Angeklagte verwickelt waren. Der erste fand in den 80er Jahren des 15. Jahrhunderts
in Huesca statt, wo eine Gruppe von Juden beschuldigt wurde, Marranen
beschnitten und zur Rückkehr ins Judentum bewogen zu haben; der zweite war der
berühmte Prozess von La Guardia (1490-1491), in dem Inquisition beweisen
wollte, dass Juden und Marranen ein Komplott zur Vernichtung des Christentums

und der Inquisition geschmiedet hätten. Dieser Prozess diente zur Beeinflussung

der öffentlichen Meinung im Hinblick auf die bevorstehende Vertreibung
der Juden aus Spanien.

All dies zeigt, dass die spanische National-Inquisition eine staatliche Institution

unter geistlicher Leitung war. Die überwiegende Mehrheit ihrer Funktionäre,
das Rückgrat ihrer Wirksamkeit und ihr ausführendes Organ waren Dominikaner.

Sie waren vertraut mit den lokalen Gepflogenheiten an jedem Tribunal, wo
immer sie sassen. Nachdem sie einmal errichtet war, bestand die Inquisition über
Generationen hin, und das gewaltige Gebäude fiel erst zusammen, nachdem ein
Zersetzungsprozess von innen heraus eingesetzt hatte. Gegründet wurde sie zur
Behandlung eines klar umrissenen Problems: der judaisierenden Tendenzen der
Marranen, die nach Kräften bemüht waren, dem Glauben ihrer Väter treu zu
bleiben. Sie hatten gar nicht das Bedürfnis, in der überkommenen christlichen
Gesellschaft aufzugehen, denn dazu hätten sie sich innerlich als Christen und
Spanier identifizieren müssen.

Gerade an der Anwendung von Zwang und der geistigen und nationalen
Selbst-Aufgabe, die von den Neugetauften verlangt wurde, scheiterten die
Zwangskonversionen des 14. und 15. Jahrhunderts. Brutale Gewalt war nicht
dazu angetan, ein ganzes Volk von seiner Vergangenheit zu lösen und ihm eine
neue Volksidentität zu verleihen. Das wollten die Verantwortlichen seinerzeit
natürlich nicht wahrhaben, und um die unerschütterliche Treue der Marranen zu
ihrem Judentum zu erklären, wurde der Vorwurf erhoben, die ihrem Gott und
ihrer Nation treu gebliebenen Juden seien schuld daran, dass die Marranen sich
nicht anpassten. Aus diesem Grund trat, wie schon erwähnt, die Inquisition auf

19



den Plan und ergriff unabhängige Massnahmen, Hess 1483 die Juden aus Andalusien

ausweisen, 1486 aus Saragossa und Albarracin. Der erste Erlass wurde
durchgeführt, innerhalb eines Monats mussten Juden ihre Geschäfte auflösen,
ihren Besitz veräussern und sich anderswo in Spanien ansiedeln. Der zweite dagegen

wurde auf unbestimmte Zeit aufgeschoben, nachdem sich der König an Tor-
quemada gewandt und sicherHch irgendein Abkommen mit ihm getroffen hatte.
Der eigentliche Grund ist wohl darin zu suchen, dass die Zeitläufte für eine solche
Massnahme nicht günstig waren: 1486 war Spanien in den Krieg mit Granada
verwickelt, das erobert werden sollte, um die Vereinigung des Landes unter einer
Krone zu garantieren. Es wäre sicher falsch, zwischen der Vertreibung der Juden
aus Spanien und der Tätigkeit der Inquisition einen scharfen Trennungsstrich
ziehen zu wollen; das steht im Vertreibungsedikt ausdrücklich zu lesen. Die
Verantwortung für das Schicksal der spanischen Juden wurde diesen von der Inquisition
buchstäblich vor die Türe gelegt. Auf Wunsch der Inquisition verlangte König
Ferdinand 1484 von den spanischen Rabbinern unter Androhung der Landesverweisung,

jeder Jude, der von Marranen wisse, die jüdisch lebten oder an jüdisch
rituellen Handlungen teilgenommen hätten, müsse vor dem Inquisitionsgericht
darüber aussagen. So sind beeidete Aussagen von Juden auf uns gekommen, und
die Inquisition akzeptierte den speziellen Judeneid. Da Juden der Gerichtsbarkeit
der Inquisition nicht unterstanden, wurde selbst solchen, die von Marranen Spenden

für jüdische Institutionen angenommen oder sie in jüdischem Brauchtum
unterwiesen hatten, kein Prozess gemacht. Aufs Ganze gesehen wurden ihre
Aufenthaltschancen in Spanien dadurch allerdings doch beeinträchtigt. Durch Anordnung

der Vertreibung bewirkten zunächst der Staat und in zweiter Linie die Kirche

eine radikale Umwälzung nicht nur der spanischen Judenheit, sondern auch
des jüdischen Volkes in der Zerstreuung; dadurch entstand nämlich die
sogenannte sephardische Diaspora, und die jüdische Besiedlung des Heiligen Landes
erhielt neuen Zustrom.

Noch einige Worte zu den Marranen selbst. Wie haben wir uns diejenigen
unter ihnen, die im ersten Stadium vor das Inquisitionstribunal zitiert wurden,
konkret vorzustellen?

Leider haben wir keine genauen Angaben darüber, wie viele von der Inquisition

vorgeladen wurden, daher sind Mutmassungen, wie viele wohl verbrannt
und wie viele nach geringerer Bestrafung auf freien Fuss gesetzt wurden, völlig
spekulativ. Verbrennung bedeutete nach den Statuten der Inquisition nicht nur
physische Verbrennung der für schuldig Befundenen, sondern auch Verbrennung
in effigie derjenigen, die rechtzeitig hatten fliehen können und in absentia verurteilt

worden waren. Dazu kommen noch die posthum Verurteilten, deren sterbliche

Reste aus dem Grabe geholt und dem Feuer überantwortet wurden. Weder
die Lebenden noch die Toten entgingen dem Zugriff der Inquisition. Der Chronist

Jeronimo Zurita gibt an, dass in der Frühzeit der Inquisition (bis 1500) in
Sevilla allein 4000 Personen verbrannt und 20'000 in den Schoss der Kirche zurückgeführt

wurden. Andres Bernäldez berichtet in seiner «Crönica» (Kap. 44) von
700 in den Jahren 1481-1488 Verbrannten und 5000 als reuige Sünder Angenommenen.

Selbst wenn diese Zahlen nicht der historischen Realität entsprechen sollten,

lassen sie doch erkennen, wie zeitgenössische Historiker die Inquisition ein-

20



schätzten. Aufgrund der wenigen erhaltenen Inquisitionsakten ist zu vermuten,
dass kaum eine Marranenfamilie vom Inquisitionsgericht verschont blieb. In
einer Stadt wie Ciudad Real, aus der 47 Inquisitionsakten erhalten sind, enthält die
Akte eines gewissen Juan Martinez de los Olivos die Namen von nicht weniger
als 41 Marranen, die zusammen mit ihm zum Tode verurteilt wurden (das Urteil
wiederholt sich in der Akte von Juan Gonzales Escogida, einer weiteren führenden

Persönlichkeit jener Marranengemeinde). Exakte Zahlen lassen sich aus den
uns zur Verfügung stehenden Quellen schlechterdings nicht gewinnen. Wie schon
angedeutet, die gesamte Gemeinschaft der Marranen, mit Ausnahme der
Kollaborateure, wurde vom Spionagenetz der Inquisition überwacht. Die Inquisition
hatte ihre Augen und Ohren überall, ein blosses Gerücht reichte ihr schon.

Auch über die Gewinnung des Beweismaterials wissen wir kaum etwas. Die
Informationsquellen der Inquisition und Namen der Belastungszeugen waren
geheim und wurden den Angeklagten nicht mitgeteilt. In vielen Fällen mag der Verrat

im Familienkreise vorgelegen haben. Die Inquisition ermunterte zu solchen
Aussagen, indem sie katholischen Glauben und Wahrung kirchlicher Pflichten
höher zu spielen suchte als familiäre Bande.

Eine andere naheliegende Frage ist die, wer die von der Inquisition Verurteilten

waren. Unter den Opfern befanden sich sowohl Angehörige der oberen
Gesellschaftsschichten als auch einfache Leute. Allein das treue Festhalten an den
heiligen Werten ihrer jüdischen Vergangenheit war ihr gemeinsamer Nenner, und
damit identifizierten sie sich beständig. Danach stand das glühende Verlangen,
die biblischen Gebote gemäss der jüdischen Überlieferung zu halten, im Brennpunkt

ihres Denkens und Tuns. Im religiösen Vollzug begegneten sie einander.
Sie kamen zusammen, um nach jüdischem Ritus zu beten. Vermögende Marranen,

die montags und freitags Almosen unter bedürftige Marranen verteilten,
unterstützten nicht gleichzeitig christliche Arme. Die Liste der von den Marranen
eingehaltenen Gebote ist lang, und die Inquisition kannte sich gut darin aus.
Heimliche Gottesdienste gehörten zum festen Bestand des Marranenlebens.
Zunächst war es nur die Familie, die sich zum gemeinsamen Gebet versammelte;
später konnten entferntere Verwandte und schliesslich auch vertraute Freunde
dazukommen. Marranen hatten eigene Gebetbücher; viele Gebete wussten sie

auch auswendig. In den Aussagen von Zeugen und den Bekenntnissen von
Marranen vor dem Inquisitionstribunal werden beispielsweise die folgenden Gebetstexte

erwähnt: Das Bekenntnis «Höre Israel» (Dtn 6,4), das Achtzehngebet (Ami-
da genannt), Psalmen, das Gebet um Abwendung eines bösen Traumes oder wie
sie auf romanisch sagten: Yo soy tuoy y muis suenos tuyos seran [Ich bin dein, und
meine Träume sind dein]. Sie kannten die Bibel und vereinzelte Midraschim. Dieser

Befund kehrt an vielen Orten wieder und vermittelt uns eine gewisse Vorstellung

vom Umfang des jüdischen Wissens in Marranenkreisen.
Sie brachten grosse Opfer, um Sabbate und Feiertage zu halten, obwohl dies

mit der Gefahr verbunden war, von Nachbarn beobachtet und an die Inquisition
verraten zu werden. Sie begingen den Versöhnungstag, feierten das Laubhütten-
und das Pessachfest einschliesslich Sederabend (samt Mazzenbacken und
Verwendung von neuem Geschirr.) Ferner kannten sie das rituelle Schlachten
(Schächten), und die koschere Fleischzubereitung, sie kannten das Begräbniszere-

21



monieil einschliesslich der Totenbinden und der Trauerwoche (Schiwca), und sie

stellten sogar am Sabbat ein Gefass mit Wasser aufs Fensterbrett, damit die
heimatlose Seele sich darin kühle. Die Liste ist wirklich lang und ihre treue Anhänglichkeit

an das mosaische Gesetz und das jüdische Brauchtum bewegend.
Eine Generation nach der anderen lernte dem Druck der Kirche und der

christlichen Gesellschaft standzuhalten. Die Anleitung zur Erfüllung jüdischer
Gebote fing früh an und war von Ort zu Ort verschieden. Hier spielten die
Frauen eine entscheidende Rolle. Ihre Hingabe war grenzenlos. Sie fanden
tausenderlei Mittel und Wege, die Flamme des Judentums am Brennen zu halten:
das Anzünden der Kerzen zu Sabbatbeginn, die koschere Küche, die Befolgung
der speziellen Reinheitsvorschriften für jüdische Frauen und anderes. Übrigens
finden sich bis heute in entlegenen Gegenden der Pyrenäen-Halbinsel Frauen, die
solche Bräuche wahren, ohne zu wissen weshalb.

Die besondere Lebensweise der Marranen wirkte sich auf ihre Haltung
gegenüber ihrer Umwelt und ihrem Schicksal aus. Sie waren starkem Druck von
aussen ausgesetzt und hatten sich gegen christliche antijüdische Polemik und In-
doktrination zu behaupten. Sie mussten sich den Glauben bewahren, dass das
mosaische Gesetz kein mortifera ley [todbringendes Gesetz] sei, wie die Umwelt
sie glauben machen wollte. Modern gesprochen, könnte man sagen, sie waren
einer Hirnwäsche ausgesetzt, die zum Teil mit sehr feinen Mitteln arbeitete. Sie
ihrerseits lehnten Christus ab. Manche kamen sogar zu dem Schluss, Jesus sei eine
Fiktion der Kirche. Gelegentlich äusserten sich Marranen sehr freimütig, wenn
sie z.B. fragten, wie man nur an zwei Balken (d.i. das Kreuz) glauben könne
u.a.m.

Ihr inneres Leben war so reich, dass es vor dem Übel, das sie heimsuchte,
bestehen konnte. Die Seelen der von der Inquisition Verurteilten und Hingerichteten

nehmen einen besonderen Platz in der Reihe der jüdischen Märtyrer ein. Sie

glaubten an den Allmächtigen und hofften, im Jenseits für alle Qual und Pein, die
sie auf Erden erdulden mussten, entschädigt zu werden. In dieser Welt hatte Gottes

Hand sie schwerer Prüfungen ausgeliefert. Wer aber glaubt, der harrt der
Erlösung: Ausgelöst durch ein zwölfjähriges Mädchen erstand um 1500 wie aus der
Asche eine messianische Bewegung. Inès, die Tochter des Schusters Juan Esteban
aus Herrera del Duque in Extremadura, weissagte, der Prophet Elija werde kommen

und die Ankunft des Messias verkünden, der alle gläubigen Marranen ins
gelobte heilige Land [la tierra santa de promisiôn] bringen werde. Diese Bewegung,

die ganze Marranengemeinden erfasste, wurde indessen grausam niedergeschlagen.

Doch die Macht des Glaubens erwies sich als stärker und überdauerte
jegliche Unterdrückung und Verfolgung. Die Inquisition bestand bis weit ins 19.

Jahrhundert, und die andauernde Verfolgung der Marranen bezeugt deren
Glaubensmut ebenso wie deren Glaubensstärke. Vor solcher inneren Kraft wird
am Ende jede Macht zunichte.

1 A. Bernâldez, Historia de los Reyes Catôlicos, BAE LXX, ed. Ribadeneya, Madrid
1889, S. 599f.

22


	Die spanische Inquisition und die Marranen

