
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 48 (1992)

Vorwort: Zu diesem Heft

Autor: Schreiner, Stefan

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu diesem Heft

Wer immer sich mit jüdischer Geschichte beschäftigt hat, weiss, dass das Jahr
1992 ein in mehrfacher Hinsicht besonderes Jahr des Gedenkens ist:

Am 20. Januar dieses Jahres war es fünfzig Jahre her, dass in einer Villa am
Grossen Wannsee in Berlin die Ermordung der Juden Europas, im beispiellosen
Zynismus der Nazis euphemistisch «die Endlösung der Judenfrage in Europa» genannt,
beschlossen worden ist.

Am 12. August dieses Jahres wird es vierzig Jahre her sein, dass nach einem
vom 11. bis 18. Juli jenen Jahres inszenierten Geheimprozess im Moskauer Lubjan-
ka-Gefängnis die bedeutendsten jüdischen Schriftsteller und Intellektuellen der
Sowjetunion hingerichtet worden sind.

Und am 31. März dieses Jahres wird es fünfhundert Jahre her. sein - und dem
Gedenken an dieses Ereignis sind die Beiträge dieses Heftes gewidmet -, da in
Granada jenes Edikt erlassen worden ist, mit dem die katholischen Majestäten Ferdinand

von Aragon und Isabella von Kastilien die Vertreibung der Juden aus Spanien
endgültig und unwiderruflich dekretiert haben. Übrigens ist dieses Edikt erst 1968

aufgehoben worden.
Gewöhnlich werden in einem Atemzug mit der Vertreibung der Juden aus Spanien

zwei weitere Ereignisse genannt, die in diesem Jahr ebenfalls fünfhundert Jahre
zurückliegen: der Fall Granadas im Januar 1492 und damit das Ende fast
achthundertjähriger Präsenz und Herrschaft des Islams auf der Iberischen Halbinsel sowie
die denkwürdige Reise des Don Cristobal Colon, die am 14. Oktober 1492 zwar
nicht mit der erhofften Entdeckung des Seeweges nach Indien, dafür aber mit der
Ankunft in einem «neuen Indien» und dem Beginn der furchtbaren Zerstörung von
dessen jahrtausendealter Hochkultur endete, die bis in unsere Tage hinein anhält.
Ob indessen zwischen diesen drei Ereignissen tatsächlich jener ursächliche
Zusammenhang besteht, den Christoph Columbus im Vorwort zu seinem «Schiffstagebuch»

(ed. R. Erb und J. Hell, Leipzig 1980, S.5f) einst selber zwar hergestellt hatte

und den seither mancher Autor mit weiteren Argumenten zu erhärten sich bemüht
hat, ist auch durch den jüngsten derartigen Versuch, Simon Wiesenthals Buch «Segel

der Hoffnung - Christoph Columbus auf der Suche nach dem gelobten Land»
(Berlin-Frankfurt/M. 1991 nicht wahrscheinlicher geworden und unter den Historikern

mit Recht umstritten (geblieben).
Das Vertreibungsedikt, dessen Original in der Bibliothek des Escorial aufbewahrt

ist und in Übersetzung die Reihe der Beiträge in diesem Heft eröffnet, bedeu-

Wir machen unsere Leser darauf aufmerksam, dass
diesem Heft ein Einzahlungsschein fur das Abonnement 1992

beiliegt. (SFr. 40.- bzw. DM 52.- inkl. Versandspesen)
Vielen Dank für eine rasche Bezahlung!

l



tet nicht weniger als das Ende einer anderthalb Jahrtausende währenden Geschichte

jüdischer Existenz auf der Iberischen Halbinsel, einer Geschichte, deren zweiter
Teil, das spanische Mittelalter, nicht selten als das goldene Zeitalter beschrieben
worden ist. Zweifellos war das Zusammenleben von Juden, Christen und Muslimen,
also das Zusammenleben der Angehörigen dreier monotheistischer Religionen mit je
eigenem Offenbarungsanspruch dasjenige, was Spanien am deutlichsten von den
anderen Ländern des mittelalterlichen Europas unterschieden hat; und der spanische
Kulturhistoriker Américo Castro hat sicher recht, wenn er in seinem noch immer
lesenswerten Buch «Spanien - Vision und Wirklichkeit» (Köln-Berlin 1957) dieses
Zusammenleben als eine zusammenhängende Lebensstruktur, als ein
«arabisch-jüdisch-christliches Gewebe» charakterisiert hat, das mit dem Edikt vom 31. März
1492 zum Schaden Spaniens zerrissen worden ist. Die unmittelbaren Folgen des

Edikts, die Vertreibung der Juden aus Spanien selbst also, schildert in bewegten
Worten der Bericht eines anonymen Zeitgenossen, mit dem die Reihe der Beiträge

fortgesetzt wird.
Dennoch wird man sich davor hüten müssen, das mittelalterliche Spanien, die

viel beschworene jüdisch-christlich-muslimische Symbiose zu idealisieren oder gar zu
verklären. Denn davon, dass die Katastrophe erst mit jenem o.e. Edikt hereingebrochen

sei und die Juden zuvor, insbesondere unter der islamischen Herrschaft durchweg

grössere Duldung erfahren haben, kann ebenso wenig die Rede sein wie davon,
dass sie unter christlicher Herrschaft nur zu leiden hatten. Vielmehr gab es Duldung
und Unduldsamkeit gegenüber den Juden unter beiden, unter islamischer wie unter
christlicher Herrschaft gleichermassen, und zwar nicht erst gegen Ende des Mittelalters,

sondern ebenso in früheren Jahrhunderten. Belege dafür liefert hinreichend die
Geschichte der Juden im westgotischen, zunächst arianischen, dann katholischen
Spanien ebenso wie im islamischen Spanien der Umayyaden, und später der Al-
moraviden und Almohaden. Da und in welch dramatischer Weise sich die Situation
der Juden mit voranschreitender Reconquista, der katholischen Rückeroberung
Spaniens, aufs ganze gesehen gleichwohl stetig verschlechterte, bis sie im Vertreibungsedikt

ihren Tiefstpunkt erreichte, bezeugt vor allem das tragische Schicksal jener
Juden, die aufhebräisch anûsîm, von den staatlichen und kirchlichen Behörden aufder
Iberischen Halbinsel hingegen offiziell auf spanisch entweder Conversos, Confesos
oder Crypto-judios und aufportugiesisch entweder Cristâos Novos oder Gente de
Nacâo genannt wurden, die «Zwangsgetauften» also, die in der Literatur indessen

zumeist unter dem Schimpfnamen «Marranen» (von spanischem marrano, Schwein

[xueta, chueta] abgeleitet) begegnen. Ihrer Geschichte vor und nach der Vertreibung
gehen Haim Beinart und John Edwards in ihren Aufsätzen nach. Was auch immer
Juden im einzelnen veranlasst haben mag, die Taufe letzten Endes anzunehmen, um

aufdiese Weise für sich und ihre Familien ein Bleiberecht im rechristianisierten Spanien

zu erwirken, die Geschichte dieser Zwangsgetauften dokumentiert das ganze
Dilemma und die tiefe Tragik einer Symbiose, die im Grunde keine Symbiose war,
sondern eine Assimilation erzwang, die Selbstaufgabe bedeutete.

Zwei Kurzbeiträge von David Flusser, die den thematischen Rahmen dieser

Aufsätze verlassen, runden dieses Heft ab.

Stefan Schreiner

2


	Zu diesem Heft

