Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Euthanasie : rabbinische Perspektiven zu einem aktuellen Problem
Autor: Kern-Ulmer, Brigitte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Euthanasie: Rabbinische Perspektiven
zu einem aktuellen Problem

von Brigitte Kern-Ulmer

Das Interesse an der Diskussion liber das Problem der Euthanasie! ist un-
vermindert gross. Euthanasie stellt sich auch als theologisches Problem, wenn
eine Entscheidung im medizinischen Bereich ansteht?, ob lebenserhaltende Mass-
nahmen bei komatosen Patienten tiber unbegrenzte Zeit aufrechterhalten werden
sollen. In der vorliegenden Untersuchung soll der Begriff der Euthanasie nach
den rabbinischen Quellen dargestellt werden, wobei der Begriff definiert und wei-
ter klassifiziert wird. Mogliche moderne Antworten zur Sterbehilfe sollen erortert
werden. Zunichst folgt eine allgemeine Diskussion des Begriffes Euthanasie.

Euthanasie tritt in drei Kategorien auf: Eugenisch, aktiv und passiv. Die eu-
genische Euthanasie umfasst die sogenannte «Gnadenerlosung» von sozial uner-
wuinschten Individuen, wie z.B. geistig Behinderter und psychisch Gestorter. In
diesem Fall wird das Recht auf Leben anderen Werten3 oder politischen Ideolo-
gien untergeordnet. Ein extremes Beispiel dieser Ausrottungsmethode war das sy-
stematische Toten von sozial und somit politisch unerwiinschten Behinderten
durch die deutschen Nationalsozialisten. Eugenische Euthanasie konstituiert da-
her Mord und bedarf hier keiner Diskussion. Aktive medizinische Euthanasie
liegt vor, wenn eine Droge oder eine andere Behandlung vorgenommen wird, wo-
durch das Sterben beschleunigt wird. Dieser Typ der Euthanasie kann willentlich
oder unwillentlich, das heisst mit oder ohne Zustimmung des Patienten vorge-
nommen werden. Passive medizinische Euthanasie wird definiert als eine Situa-
tion, in der eine Therapie zuriickgehalten wird, so dass der Tod durch die Nicht-
anwendung einer therapeutischen Massnahme eintritt*. Diese letztere Art der Eu-
thanasie wird auch als Automathanasie (automatischer Tod) bezeichnet. Diese
passive Form der Euthanasie kann gleichfalls willentlich oder unwillentlich sein.
Die Entscheidung, eine Behandlung fortzusetzen oder abzusetzen, ist nach Rabbi
Bleich® jedoch keine medizinische, sondern eine moralische: «Aufgrund der Tat-
sache, dass ein Krankheitsbild medizinisch hoffnungslos ist, kann nicht gefolgert
werden, dass die verbleibende Lebensspanne sinnentleert ist.»

Obgleich Selbstmord in den meisten westlichen Rechtssystemen nicht als kri-
minelle Handlung bezeichnet wird, ist die Beihilfe zum Selbstmord gewohnlich
strafbar. Wenn ein leidender Patient den behandelnden Arzt um Sterbehilfe bit-
tet, muss in Betracht gezogen werden, ob der Wille Gottes, der Wille des Patien-
ten oder der Wille Aussenstehender dahinter steht. Die Hauptfrage hierbei lautet:
Wer soll die Entscheidung treffen und wer soll sie ausfiihren? Die Gegner der Eu-
thanasie stehen auf dem Standpunkt, dass jede gewollte Euthanasie Selbstmord

* Dr. Brigitte Kern-Ulmer, P.O.B. 25, Kendall Sq., Cambridge, MA 02142 - 0025.
224



sei. Die rabbinische Gesetzgebung lehnt aber Selbstmord ab. Der Mirtyrertod,
eine Form des Selbstmords, wird jedoch unter gewissen Umstinden gutgeheissen.
Der Mirtyrer beabsichtigt in erster Linie nicht, seinem Leben ein Ende zu setzen,
sondern er verfolgt ein bestimmtes religioses Ziel, wobei sein Tod ein uner-
wiinschtes Ereignis ist. Mértyrertum und Selbstmord scheinen daher unvereinbar
miteinander zu sein. Als Beispiel fiir diesen Fall kann der Martyrertod von Rabbi
Chanina ben Teradion herangezogen werden, der sich weigerte, dem Rat seiner
Schiiler zu folgen, die eine Beschleunigung seines Sterbens und somit eine Verkiir-
zung seines Leidens wiinschten, als die Romer ihn auf dem Scheiterhaufen lang-
sam verbrannten. Vom brennenden Scheiterhaufen ruft Rabbi Chanina seinen
Schiilern zu: «Es ist besser, wenn meine Seele von dem genommen wird, der sie
mir gegeben hat», womit er die Entscheidung tGber das Ende seiner Leiden an
Gott verweist:

«Sie holten ihn (R. Chanina ben Teradion) und wickelten ihn in die To-
rahrolle. Sie umgaben ihn mit Biindeln von Weiden und ziindeten sie an. Sie
brachten Wollstrihnen und liessen sie sich mit Wasser vollsaugen. Diese legten
sie ihm aufs Herz, damit seine Seele nicht schnell ausfahre. Seine Tochter
sprach: Vater, so muss ich dich sehen! Er sprach: Wenn ich allein verbrannt
wiirde, fiele mir dies schwer. Ich werde aber zusammen mit der Torahrolle ver-
brannt. So wird derjenige, der die Misshandlung der Torahrolle ahndet, auch
meine Misshandlung ahnden. Seine Schiiler sprachen: Meister, was siehst du?
Er sprach zu ihnen: Die Pergamentrollen verbrennen im Feuer, aber die Buch-
staben fliegen hinauf. Sie sprachen: Offne deinen Mund, damit das Feuer in
dich eintritt. Er sprach: Es ist besser, wenn meine Seele von dem genommen
wird, der sie mir gegeben hat. Niemand tue sich selber ein Leid an.»

Diese Martyrererzahlung im Talmud beinhaltet bereits alle Momente, die in
der jetzigen Diskussion der Euthanasie berticksichtigt werden: das langsame und
qualvolle Dahinscheiden des Sterbenden und das Mitleiden der Angehorigen und
Nahestehenden, die einen schnelleren Tod wiinschen. Die Euthanasie aus hohe-
ren Motiven ist auch hier moglich, wie die Fortsetzung der talmudischen Erzih-
lung zeigt; hier ist damit die Umkehr eines slindigen Menschen gemeint. Rabbi
Chanina ldsst zu, dass sein eigenes Leiden verkirzt wird und sein Sterben be-
schleunigt wird, um den Siuinder zu retten:

«Der Exekutor sprach zu ihm: Meister, wenn ich das Feuer schiire und
die Wollstrihnen von deinem Herzen wegnehme, wirst du mich dann in das Le-
ben der kommenden Welt bringen? Dieser sprach: Ja. — Schwére es mirl — Da
schwor er es. Sofort schiirte er das Feuer und nahm die Wollstrihnen von sei-
nem Herzen, so dass seine Seele schnell ausfuhr. Dann sprang auch dieser in
das Feuer. Sofort erschallte eine bat qol (gottliche Hallstimme) und sprach:
Rabbi Chanina ben Teradion und der Exekutor sind fiir das Leben in der kom-
menden Welt bestimmt. Dariiber weinte Rabbi (Jehudah Ha-Nassi) und sagte:
Einer erwirbt seine Welt in einer Stunde, ein anderer erwirbt seine Welt in vie-
len Jahren.»

Es wird auch vorgebracht, dass willentliche Euthanasiec Mord sei. Mord
setzt jedoch gewohnlich einen bdosen Vorsatz voraus. Die Motive der Person, die
Sterbehilfe leistet, daher Euthanasie begeht, sind jedoch meistens weit vom Bosen

225



entfernt. Die Motive sind im Gegenteil meist lobenswert. Eine dhnliche Ableh-
nung der Euthanasie beruft sich darauf, dass das Gebot der Schrift «Du sollst
nicht toten» iiberschritten wird. Dieses Gebot kann als das Verbot, einen Mord
zu begehen, aufgefasst und tibersetzt werden’. Hiermit wiirde der Unterschied
zwischen einem vorsatzlichen, gewaltsam ausgetibten Mord und einer aus Mitleid
ausgefiihrten Euthanasie betont.

Die rabbinischen Quellen

Bevor die rabbinischen Quellen zum Problem der Euthanasie angefiihrt wer-
den, ist es angebracht, den Prizedenzfall der Schrift darzulegen. Im Buch Bere-
schit (Gen 6,9) findet sich folgendes: «Wer Blut des Menschen vergiesst, durch
den Menschen werde vergossen sein Blut.» Im zweiten Buch der Torah (Ex 20,13)
wird geboten: «Morde nicht.» Im folgenden Kapitel (Ex 21,14) findet sich der
Satz: «Wenn aber jemand sich vermisst gegen seinen Genossen, ithn mit Hinterlist
umzubringen, von meiner Schlachtstatt hinweghole ithn, dass er sterbe.» Das
Buch Wajigra (Lev 24,17) enthalt folgenden Vers: «Wenn jemand irgendein Men-
schenwesen erschligt, sterben muss er, sterben.» Das Buch Bemidbar (Num
35,30) stellt fest: «Allwer ein Wesen erschligt, nach dem Mund von Zeugen soll
man den Morder abmorden...» In Devarim (Deut 5,17) wird das sechste Gebot
wiederaufgegriffen: «Morde nicht». In jedem Buch des Pentateuchs wird Mord
oder Totschlag verboten und bestraft®. Unbeabsichtigtes Toten beinhaltet eine
besondere Kategorie und bedarf daher einer besonderen Diskussion.

Der erste Fall von Euthanasie findet sich in den Buchern Samuel, in denen
vom Tode Sauls berichtet wird:

«Als nun die Philister gegen Israel kimpften, flohn die Mdnner Jisraels
vor den Philistern. Durchbohrte fielen am Berge Gilboa. Die Philister hefteten
sich an Schaul und an seine Sohne, die Philister erschlugen Jonatan, Abinadab
und Malkischua, die Sohne Schauls. Schwer wurde der Kampf um Schaul her,
die Schiitzen hatten ihn herausgefunden, die Bogenmannschaft, er wurde von
den Schiitzen sehr durchbohrt. Schaul sprach zu seinem Waffentréiger: Ziicke
dein Schwert und erstich mich damit, sonst kommen diese Vorhdutigen und er-
stechen mich, indem sie ihr Spiel mit mir treiben. Aber sein Waffentriger wars
nicht gewillt, denn er fiirchtete sich sehr. Schaul nahm das Schwert und liess
sich darin fallen. Als sein Waffentriger sah, dass Schaul im Sterben war, liess
auch er sich in sein Schwert fallen und starb neben ihm. So starb Schaul und
seine drei Séhne und sein Waffentréger, auch alle seine Mannen, an jenem Tag
miteinander.» (I Sam 31,1-6).

Dieser Abschnitt ldsst auf Selbstmord schliessen: es scheint, als ob Schaul
Selbstmord begangen hat. Am Anfang des zweiten Buches Samuel — als David
von Sauls Tod erfihrt — wird jedoch folgendes berichtet:®

« Dawid sprach zum Knappen, ders ihm meldete: Weh, wie weisst du, dass
Schaul tot ist und Jonatan, sein Sohn? Der Knappe, ders ihm meldete, sprach:
An den Berg Gilboa war ich geraten — da: Schaul, an seine Lanze gelehnt! Da
hatten nimlich das Fahrzeug und die berittenen Leute sich an ihn geheftet. Er

226



blickte um, nach hinten, er sah mich, er riel mich an. Ich sprach zu ithm:

Hier bin ich. Er sprach zu mir: Wer bist du? Ich sprach zu ihm: Ich bin ein

Amalekiter. Er sprach zu mir: Tritt doch her tiber mich und téte mich vol-

lends, weil der Starrkrampf mich ergriffen hat, dieweil noch meine Seel in

mir 1st! Ich trat tiber thn und totete 1thn vollends, weil ich wusste, nicht wiir-

de er aufleben, nachdem er einmal hingefallen war.» (2 Sam 1, 5-10).

Von vielen Kommentatoren wird dies als ein Fall von Euthanasie gedeutet.
Radak® betont, dass Saul nicht sofort todlich verwundet war, nachdem er sich
auf sein Schwert gestiirzt hatte, sondern dass er in seinen Todesnoten den Amale-
kiter darum bat, seinen Tod zu beschleunigen. Ralbag'® und Rashi!! unterstiit-
zen diese Ansicht, ebenso Metzudat David!'?. Es lisst sich nicht ohne weiteres
entscheiden, ob die Geschichte mit dem Amalekiter reine Fiktion oder eine Inter-
pretationshilfe ist. David liess den Amalekiter mit dem Tod bestrafen, was jedoch
1m Staatsinteresse gelegen haben mag. So wie der Text der Schrift uns tberliefert
1st, liegt kein Selbstmord, sondern eine Sterbehilfe vor. Hierbei ist vollig klar, dass
der sterbende Saul unrettbar verloren war.

Die Mischna legt folgendes fest: «Jemand, der im Sterben liegt (gosses), wird
in jeder Hinsicht wie ein Lebender behandelt.» (Semachot 1,2). Diese Regel wird
bei den spiiteren Kodifikatoren des judischen Gesetzes, wie z.B. Maimonides und
Caro, wiederholt. Die Mischna fihrt fort (Semachot 1,2-4):

«Man darf nicht seinen Kiefer binden, oder seine Offnungen verstopfen,
oder ein Metallgefdss oder einen kiihlenden Gegenstand auf seinen Nabel stel-
len bis zu der Zeit, wenn er stirbt, wie es heisst: Da noch nicht der silberne
Strang gesprengt ward.» ( Eccl 12,6).

Die Mischna versteht Silberstrang des Schriftverses als Wirbelsiule.

« Man darf ihn nicht fortbewegen oder ihn auf Sand oder Salz legen, bis er
stirbt. Man darf nicht die Augen eines Sterbenden verschliessen. Derjenige, der
sie bertihrt oder bewegt, vergiesst Blut, weil Rabbi Me’ir zu sagen pflegte: Dies
gleicht einer flackernden Kerze. Sobald jemand sie bertihrt, verloscht sie. So
auch, wenn jemand die Augen eines Sterbenden verschliesst, wird dies als das
Wegnehmen der Seele angesehen.»

Im folgenden zitiert die Mischna weitere Gesetze, die einen Sterbenden be-
treffen, wie die Anfertigung eines Sargs, Erbschaft, Eheschliessung und dhnliches.
Im babylonischen Talmud (Schabat 151b) wird folgendes erwiihnt: «Derjenige,
der einem Sterbenden die Augen schliesst, wenn die Seele aus dem Korper tritt,
verglesst Blut.» der Ausdruck «Blut vergiessen» bezeichnet einen Morder. Der
Talmud fihrt fort: «Dies kann einer Lampe verglichen werden, die verldscht.
Wenn jemand den Finger darauflegt, wird sie sofort verloscht.» Rashi erklart
dies, dass der geringe Aufwand des Augenverschliessens leicht den Tod beschleu-
nigen kann. Der Kodex des Maimonides!® (Hilkhot Avel. 4,5) behandelt unser
Thema folgendermassen:

«Jemand, der im Sterben liegt, wird in jeder Hinsicht als lebende Person
angesehen. Es ist nicht erlaubt, seinen Kiefer zu binden, die Organe der unteren
Extremitiiten zu verstopfen, oder metallene oder kiihlende Gefiisse auf seinen
Nabel zu setzen, um das Anschwellen zu verhindern. Er wird weder abgerieben
noch gewaschen, noch wird Sand oder Salz auf'ihn gestreut, bis er hinweggetre-

227



ten ist. Derjenige, der ihn beriihrt, ist des Blutvergiessens schuldig. Womit
kann dies verglichen werden? Mit einer flackernden Kerze, die ausgeloscht
wird, sobald man sie beriihrt. Wer die Augen des Sterbenden schliesst, wah-
rend die Seele ausfihrt, vergiesst Blut. Man sollte eine Weile warten, viel-
leicht ist es nur eine Ohnmacht...»

Wieder findet sich das Verbot, irgendetwas zu tun, das den Tod beschleuni-
gen konnte. Maimonides verbietet nicht spezifisch, solch einen Patienten zu bewe-
gen, wie die Mischna festlegt, dies scheint jedoch im Text impliziert. Maimonides
verbietet weiter das Abreiben und das Waschen eines Sterbenden, das in der
Mischna nicht erwihnt ist. Gegen Ende stellt sich bei Maimonides das Problem,
den Eintritt des Todes festzustellen. Dieses Problem wird immer schwieriger an-
gesichts der Vielzahl der lebenserhaltenden Massnahmen der heutigen Medizin,
diec Methoden beherrscht, die die Atmung und die Herzfunktion unterstiitzen.
Die Einstellung des Maimonides zur Euthanasie ist jedoch unzweideutig, wie sich
aus einer anderen Stelle ergibt (Hilkhot Rotzeach 2,7). «Jemand, der einen Ge-
sunden oder einen Sterbenden totet, ist des Mordes schuldig.»

Im Schulchan Arukh, dem Kodex des Joseph Caro aus dem 16. Jahrhun-
dert'#, findet sich ein ganzes Kapitel (Joreh De’ah, 339), das den Vorschriften be-
zuglich eines Sterbenden gewidmet ist. Das Individuum, dessen Tod bevorstand,
wurde als gosses (ein Liegender) bezeichnet; dies bezieht sich auf einen Kranken,
der seinen Speichel nicht mehr schlucken konnte (Even Ha-Eser 121,7). Es wurde
allgemein angenommen, dass dieser Zustand nicht langer als drei Tage anhalten
wiirde (Joreh De’ah 339,2). Rabbi Josef Caro beginnt wie die Mischna und Mai-
monides mit folgendem Satz: «Ein gosses wird in jeder Hinsicht als ein Lebender
betrachtet», anschliessend zihlt Caro die verschiedenen Handlungen auf, die ver-
boten sind. Alle Kommentatoren erkliaren diese ebenfalls als verboten, «wenn sie
den Tod beschleunigen.» Eine dieser verbotenen Handlungen, die weder von der
Mischna noch Maimonides erwidhnt wurde, ist das Fortziehen des Kissens unter
dem Kopf des Patienten. Diese Handlung ist jedoch schon zwei Jahrhunderte zu-
vor von Tur!s verboten worden. Caros Text ist fast identisch mit dem des Tur, in
Tur findet sich jedoch folgende zusitzliche Erklarung: «Die Regel in dieser Ange-
legenheit ist aber, dass jegliche Handlung, die sich auf den Tod bezieht, nicht aus-
gefiihrt werden soll, bevor die Seele ausgetreten ist.» Es sind nicht nur Handlun-
gen am Patienten verboten, sondern auch andere Handlungen, die mit dem Tod
eines Menschen verbunden sind, wie das Bereitstellen des Sargs, die Anlage eines
Grabes, oder Bestattungsvorbereitungen, damit der Patient nichts davon bemerkt
und so sein Tod beschleunigt wird.

Im Talmud findet sich andererseits, dass ein Sterbender nicht vom Sterben
abgehalten werden darf. Dieser Hinweis auf eine unniitze Verlingerung des Lei-
dens, das Aufhalten des Ablebens, findet sich in einer Erzihlung:

«Am Tage als Rabbi (Jehudah Ha-Nassi) starb, ordneten die Rabbinen
ein dffentliches Fasten an und beteten um himmlisches Erbarmen. Sie spra-
chen: Derjenige, der sagt, dass Rabbi Jehudah verschieden sei, wird mit dem
Schwert durchbohrt. Rabbi Jehudahs Handmagd stieg in das Obergeschoss und
betete: Die Unsterblichen verlangen nach Rabbi Jehudah und die Sterblichen
verlangen nach ihm. Mdoge es Gottes Wille sein, dass die Sterblichen die Un-

228



sterblichen tiberstimmen. Als sie jedoch sah, dass er héiiufig den Abort aufsuchte

und voller Schmerzen seine Gebetsriemen ab- und anlegte, betete sie: Mége es

Dein Wille sein, dass die Unsterblichen die Sterblichen tiberstimmen! Da die

Rabbinen unablédssig weiter um himmlische Gnade beteten, nahm sie einen

Tonkrug und warf ihn vom Obergeschoss hinab. Sie unterbrachen ihr Beten,

und die Seele Rabbi Jehudahs kehrte zur ewigen Ruhe ein.» ( Ketubot 104a).

Hier liegt der Fall eines leidenden Sterbenden vor, die Gebete verhindern
den Austritt seiner Seele, wie der babylonische Talmud feststellt. Es bedarf des
aktiven Eingreifens der Handmagd, um das Beten zu unterbrechen und Rabbi Je-
hudah Ha-Nassi in Ruhe sterben zu lassen; hier liegt somit ein Fall von Sterbehil-
fe vor. Rabbi Jehudah der Fromme!® erwihnt (Sefer Chassidim 723, S. 173):

«Wenn jemand im Sterben liegt, und jemand in der Ndihe des Hauses
Holz hackt, so dass die Seele nicht austreten kann, soll man ihn (den Holzhac-
ker) entfernen...»

Rema!” stellt mit Bezug auf Sefer Chassidim fest (Schulchan Arukh, Joreh
De’ah, 339,1):

« Wenn es irgendetwas gibt, das verhindert, dass die Seele austritt, wie das
Vorhandensein eines klopfenden Gerduschs in der Ndiihe des Hauses des Kran-
ken, wie z.B. Holzhacken, oder wenn Salz auf der Zunge des Kranken ist, und
diese das Ausfahren der Seele verhindern, dann ist es erlaubt, diese von dort zu
entfernen, weil dies keine Handlung darstellt, sondern nur das Entfernen eines
Hindernisses.»

Rabbi Schlomoh Eger!'® in seinem Kommentar zu Caros Kodex (Joreh
De’ah, 339,1) zitiert eine weitere rabbinische Autoritat!® (Bet Ja’aqov 59), der
schreibt: «Es ist verboten, das Austreten der Seele durch die Anwendung von
Medizin zu behindern.»?° Einige Autorititen widersprechen jedoch dieser An-
sicht (Shevut Ja’aqov 3,13)?!. Schilte Ha-Giborim?? (Mo’ed Qatan, Kap. 3,
Ende) beflirwortet die Abschaffung der Sitte derjenigen, die das Kissen unter dem
Kopf des Sterbenden wegnahmen und damit dem verbreiteten Glauben folgten,
dass die Federn im Kissen das Austreten der Seele verhinderten. Er schreibt wei-
ter, dass Rabbi Nathan von Igra speziell diese Handlung gestattete. Schilte Ha-
Giborim fahrt fort:

«Nach vielen Jahren habe ich im Sefer Chassidim (723) eine Stiitze fiir
meine Annahme gefunden, da dort geschrieben steht, dass wenn jemand im
Sterben liegt und nicht sterben kann, bis er an einen anderen Ort gebracht
wird, man ihn forthewegen soll.»

Dies ist kein Widerspruch zu dem friitheren Satz des Sefer Chassidim, wie so-
wohl Schilte Ha-Giborim als auch Rema (zu Tur, Joreh De’ah 339) erklaren:
Eine Handlung, die einen leichten Tod behindert, wie das Hacken von Holz, ist
verboten; im Gegenteil miissen solche Behinderungen des Todes entfernt werden.
Sefer Chassidim (723), worauf diese Vorschrift beruht, verbietet jede Handlung,
die die Qualen des Kranken verliangern, indem sie seinen schnellen Tod verhin-
dern. Auch ist es untersagt, laut zu weinen, weil der Liarm die Seele des gerade
Verstorbenen zuruckrufen kann (Sefer Chassidim 234). Andererseits ist nach
Rema jegliche Handlung untersagt, die das Sterben beschleunigt, wie das Fortbe-
wegen des Sterbenden von einem Ort zu einem anderen.

229



Zusammenfassend lasst sich feststellen, dass in der rabbinischen Diskussion
der Euthanasie eine Tendenz besteht, jegliche Form der aktiven Euthanasie zu
verbieten, da sie Mord darstellt. Die Quellen beziehen sich jedoch auf einen be-
vorstehenden Tod — eine Spanne von drei Tagen nach den rabbinischen Quellen.
Die Halakhah gestattet das Entfernen jedes Faktors, der kiinstlich ein Ableben in
der Endphase aufhilt. Allerdings scheint die passive Euthanasie fiir einen
Schwerkranken, der vielleicht noch Wochen oder Monate zu leben hat, nicht
ohne weiteres darin eingeschlossen zu sein. Auch ist es zweifelhaft, ob der Fall des
Hindernisses beim Austreten der Seele analog zum Entzug einer medizinischen
Behandlung gesehen werden kann. Der Tod als Erlosung von Leiden konnte nur
durch Gebete herbeigewiinscht werden (Ran, Nedarim 40a)?3, obgleich es Pflicht
ist, flir einen Kranken zu beten. Solche Gebete finden sich bereits im Talmud?#.
Die Tosafot (Gitin 57b) erwihnen immerhin, dass Selbstzerstorung gewdhlt wer-
den kann, um der Siinde durch Nichtjuden zu entkommen.

Die moderne rabbinische Diskussion der Euthanasie

Wie in allen religionsgesetzlichen Fragen und deren praktischer Ausfiih-
rung, ist auch die Stellungnahme der modernen Rabbiner vorgeprigt von de-
ren Zugehorigkeit zu einer der grossen jidischen Bewegungen der Neuzeit. Ja-
kobovits?® betont den auf diese Welt bezogenen Charakter des Judentums,
worin er den Grund fiir die Kiirze der Regulierungen fiir den Ubergang vom
Leben zum Tode vermutet. Eine deutlich orthodoxe Position vertritt Gold-
man?9: Die Hindernisse, die in der Halakhah erwihnt werden — Holzhacken
und Salz auf der Zunge — sind nicht Teil der therapeutischen, medizinischen
Behandlung des Kranken; dies sei der eigentliche Grund, weswegen sie ent-
fernt werden durften. Er fihrt fort:

«Das Absetzen von Gerdten und Maschinen, die speziell fiir die Behand-
lung unheilbar Kranker eingesetzt werden, ist jedoch méglicherweise nur er-
laubt, wenn man sicher sein kann, dass man hierbei nur den Vorgang des Ster-
bens abkiirzt und nicht das Leben unterbricht.»

Goldman weist daraufhin, dass diese feine Unterscheidung dusserst schwie-
rig zu féllen ist. Dies scheint besonders der Fall zu sein, wenn die traditionelle
Feststellung des Todes angewandt wird, die darauf beruht, das Aufhoren der At-
mung und der Herzfunktion festzustellen. Jakobovits?”? bekréftigt, dass jede
Form der aktiven Euthanasie verboten ist; jemand, der einen Sterbenden totet,
begeht Mord. Das Abschalten von medizinischen Apparaturen, die in der Be-
handlung von unheilbar Kranken angewendet werden, kann daher nur erlaubt
sein, wenn der Sterbeakt verkiirzt wird. Rabbi Waldenberg geht einen Schritt
weiter, wenn er festlegt, dass schmerzlindernde Massnahmen soweit gehen diir-
fen, dass selbst ein Risiko fiir die Atmung besteht, was zum Tod fiihren kann?®.
Rabbi Auerbach?® besteht darauf, dass ein unheilbar Kranker selbst gegen seinen
Willen erndhrt und mit Sauerstoff versorgt werden muss. Diese Entscheidung
wird etwas gemildert durch Rabbi Avraham?°, der keine schmerzhaften und toxi-
schen Behandlungen, wie z.B. Chemotherapie, hierein einschliessen mag. Dage-

230



gen soll nach Rabbi Bleich3! nichts unternommen werden, um das Leben eines
gosses zu verlingern. Nach diesen Ansichten widerspricht die Sterbehilfe tiberwie-
gend den Lehren des Judentums.

Diese Entscheidungen verweisen die Macht tber Leben und Tod in den Be-
reich Gottes. Die Auffassung, dass Gott allein Herr tiber Leben und Tod ist, fin-
det sich schon in der Schrift (Deut 32,29): «Ich selbst tote und belebe» und (Ez
18,4) «Wohlan, alle Seelen, mein sind sie.» Die Befiirworter der Sterbehilfe ver-
leugnen in keiner Weise, dass die Lebensspanne eines Menschen von Gott festge-
legt ist. Die Schwierigkeit bei dieser Denkweise liegt jedoch darin, dass zunéchst
definiert werden muss, ob diese Art der passiven Euthanasie eine Verkiirzung des
Lebens oder des Sterbens beinhaltet. In einer religiésen Argumentation wird Lei-
den als ein Teil das gottlichen Plans angesehen, wobei der Mensch kein Recht
hat, diesen zu beeinflussen. Diese Glaubensauffassung und ihre Manifestation
bleibt jedoch ein Mysterium und findet thren stirksten Ausdruck im Buch Hiob.

Als weitere Einschrankung der passiven Euthanasie wird von ithren Gegnern
hervorgebracht, dass Arzte Menschen sind und aufgrunddessen nicht frei von Irr-
tiumern sein konnen®?. Es gibt keine Unfehlbarkeit in drztlichen Diagnosen,
selbst wenn ein Patient unheilbar krank zu sein scheint. Die Notwendigkeit fiir
passive Euthanasie wird heute von vielen als minimal angesehen, da es Mittel und
Wege gibt, die Schmerzen und Leiden eines Todkranken an der Toleranzschwelle
zu halten. Arzte sind aber aufgrund des Eides des Hippokrates in einem Dilem-
ma, der ihnen gleichzeitig auferlegt, einem Patienten das Leiden zu erleichtern
und das Leben zu bewahren. Ein wichtiger Punkt in dieser Debatte ist auch, dass
bei einer Legalisierung der Euthanasie von unheilbar Kranken, leidenden Patien-
ten, dic Anwendung dieser Euthanasie unter Umstdnden auf senile, psychotische
oder behinderte Kranke ausgeweitet werden konnte. Die Ernsthaftigkeit einer
Entscheidung von Seiten eines leidenden Patienten und seiner Familie musste
ebenfalls infrage gestellt werden. Oft mochte die Familie ihr eigenes Leid erleich-
tern®?; Feinde oder Erben eines Kranken konnten aufgrund besonderer Motive
beabsichtigen, den Tod des Patienten zu beschleunigen3+.

Hier stellt sich auch die Frage nach dem Zweck des Lebens. Nach Rabbi
Bleich ist der Endpunkt der menschlichen Existenz das Aufhoren der Moglichkeit
der Erfillung der gottlichen Gebote?s. Bleich zitiert Me’ir1 (Joma 85a), der in die-
ser Erklarung der menschlichen Existenz den Grund fir die Erhaltung des Le-
bens selbst in den hoffnungslosesten Fillen sieht, da ein Kranker die letzten Mo-
mente seines Lebens noch zur Umkehr niitzen konnte. Aufgrund dieser Argu-
mentation konne der Mensch nicht entschieden, ob sein Leben lebenswert sei —
diese Frage bleibt allein im Bereich Gottes.

Eine Losung des Problems aufgrund der Tradition bietet sich in den Re-
formresponsen3”:

«Anders formuliert hat ein Mensch nach dem Wesen der jiidischen Tradi-
tion zu gegebener Zeit ebenso ein Recht zu sterben wie er ein Recht zu leben
hat. Daher obliegt ein Arzt nicht der Pflicht, einen Kranken im Endstadium
dazu zu zwingen, ein wenig ldnger zu leben.»

Dieses Responsum beruft sich auf die bereits erwihnte Talmudstelle (Ke-
tubot 104a) und Ran (Nedarim 40a; Sefer Chassidim 315-318). Nach Isserles

231



(Schulchan Arukh, Joreh De’ah 339) sind solche Dinge erlaubt, die keine Hand-
lung beinhalten, sondern nur fortnehmen, was den Tod behindert. Das Fortwi-
schen des Salzes auf der Zunge (Rema) ist dem vorsichtigen Entfernen einer me-
dizinischen Apparatur oder des Nichtnachfillens einer Nahrlosung durchaus ver-
gleichbar, wenn der Patient hoffnungslos verloren ist. Der Arzt, der dies ausfiihrt,
handelt im Gesetzesrahmen, da er nur das aufhélt, was den Tod verhindert.

Diese Position der amerikanischen Reformbewegung beinhaltet eine Ableh-
nung der aktiven Euthanasie, aber sie anerkennt das Recht zu sterben. Horo-
witz3® fithrt dieses Argument noch etwas weiter, wenn er angesichts einer richter-
lichen Entscheidung in Californien bemerkt: «Wenn der Patient das Recht hat zu
sterben, folgt daraus, dass der Arzt nicht das Recht hat, den Patienten gegen sei-
nen Willen zum Leben zu zwingen oder das Leiden zu verlingern.» Siegel®® be-
kriftigt diesen Standpunkt und formuliert: «Wenn man dem Tod erlaubt, einzu-
treten, wenn er bevorsteht, handelt man nicht gegen die Vorsehung, sondern ge-
stattet, Gottes Gericht seinen Lauf zu nehmen.» In volliger Erkenntnis neuer Ge-
gebenheiten stellt Rabbi Siegel das Schicksal des leidenden Patienten in die Hand
Gottes statt unter die Macht von Maschinen. Rabbi Tendler, der sich auf die be-
reits erwiahnte Talmudstelle (Avodah Zarah 18a) beruft, ist der Ansicht, dass
man dem Willen des Kranken folgen soll, der das Aufhoren einer Behandlung
fordert, weil er seine schmerzvolle Existenz nicht mehr ertragen kann; schrinkt
jedoch ein, dass dies nicht auf komatose Patienten zutreffen kénne. Rabbi Cohn
vertritt den Standpunkt, dass bei offensichtlicher Unfédhigkeit, irgendwelche Mitz-
wot zu erfiillen, externe Faktoren beseitigt werden konnen, die den bevorstehen-
den Tod aufhalten. Er weitet dies aus auf die Fihigkeit zu zwischenmenschlicher
Interaktion, die bei passiver Euthanasie dieser Art auch in Betracht zu ziehen sei.

In den Meinungen dieser Rabbiner scheint sich eine Losung des Problems
der Euthanasie anzubahnen, indem eine auf der judischen Tradition beruhende,
humane Einstellung angenommen wird. Die Entscheidung tiber Leben und Tod
wird nicht Maschinen tiberlassen, sondern an Gott zurtickgegeben. Dies ge-
schiecht zu dem Zeitpunkt, wenn der Mensch nicht mehr in der Lage ist, Gottes
Schopfungsplan zu erfiillen, was schliesslich die Erfillung der Mitzwot («Gebo-
te») meint.

ANMERKUNGEN

1. Das Wort Euthanasie leitet sich aus dem Griechischen eu — gut, angenehm und tha-
natos — Tod ab; allgemein wird darunter das schmerzlose Herbeifiihren des Todes
oder der Erlosung von Schmerzen verstanden.

2. Larue, Gerald A. (ed.), Euthanasia and Religion. A Survey of the Attitudes of
World Religions to the Right-to-die. Los Angeles 1985 (Nd. 1986).

3. Bleich, David, «Karen Ann Quinlan: A Torah Perspective,» Jewish Life, Winter
5736 (1976).

232



4.

(@2

11
12

13.
14.
L5
16.
17.
18.
19;
20.

21

30

38.
39
40.
41.

Definiert bei Horowitz, Elliot, «The California natural death act and us.» Sh’'ma — a
journal of Jewish responsibility 7/132 (1977).

. Bleich, David in Jewish Life (op. cit.), S. 18.
. Babylonischer Talmud, Avodah Zarah 18a.
. Die Ubersetzung folgt Martin Buber und Franz Rosenzweig, Die Schrift, Heidel-

berg 1978.

. Das NT enthilt ebenfalls das Verbot «Du sollst nicht téten» (Matth. 5,21; ibid.

19,18; Mark. 10,19; Lukas 18,20; Rom. 13,9): Die Tendenz der meisten christlichen
Lehren scheint jedoch davon auszugehen, dass Gott der Herr Uber Leben und Tod
ist, und kein menschliches Wesen in diesen Bereich Gottes eingreifen darf, auch wird

der Begriff des menschlichen Leidens als Zweckbestimmung des Menschen ange-
fihrt.

. David Kimchi, 10607-12357.
10.

Gersonides = Lewi ben Gerschom, 1248-1344.

. Schlomoh ben Jitzchaq v. Troyes, 1040-1105.

Dawid Altschul, 17. Jh.

Moscheh ben Maimon, 1135-1204.

Josef Caro, 1488-1575.

Arba’ah Turim des Ja’aqov ben Ascher, ca. 1270-1340.

Jehudah He-Chassid (ca. 1150-1217).

Glossen zu Schulchan Arukh von Moscheh Isserles, 16. Jh.).

Schlomoh Eger, 1786-1852.

Kommentar von Ja’aqov Lorbeerbaum von Lissa, ca. 1760-1832.

Jakobovits, 1., Jewish Medical Ethics. New York 1959, S. 123 verweist auf das Ver-
halten eines anonymen jiidischen Arztes des 13. Jh., der die Dosierung einer Arznei
geheim hielt, um jene, die schwach im Glauben waren, davon abzuhalten, sie fiir ei-
nen Selbstmord bei Leiden anzuwenden.

. Ja’aqov Reischer von Metz, gest. 1733.
22.
23
24.
285.
26.
217.
28.
29.

Kommentar von Joschu’a Bo’az zu Alfasi.

Nissim Gerondi 1310?-1375?.

Babylonischer Talmud, Bava Metzi’a 84a; Ta’anit 23a.

Jakobovits, 1., Jewish... (op. cit.), S. 119.

Goldman, Alex J., Judaism confronts contemporary issues. New York 1978, S. 178.
Jakobovits, 1., Jewish... (op. cit.).

Waldenberg, Eliezer Y., Responsa Tzitz Eli’ezer, vol. 13, No. 87.

Auerbach, S. Zalman, Halacha Urefuah 2 (1981) 185-90.

. Abraham, A. Sofer, Halacha Urefinah 2 (1981) 185-90.
31.
32.
3%
34.
35.
36.
37.

Bleich, David in Jewish Life (op. cit.).

Rosner, Fred u. David Bleich, Jewish Bioethics. Brooklyn 1985 (1. Aufl. 1979).
Cohn, Hillel, «Natural death-humane, just & jewish.» Sh’ma (op. cit.).

Rosner, Fred, Modern Medicine and Jewish ethics. Ney York 1986.

Bleich, David in Jewish... (op. cit.) S. 18.

Menachem ben Schlomoh Me'iri 1249-1316.

Jacob, Walter (ed.), American Reform Responsa. Collected Responsa of the CCAR
1889-1983. New York 1983, S. 259.

Horowitz, E. in Sh’'ma (op. cit.).

Siegel, Seymour, «Jewish law permits natural death.» In Sh’'ma (op. cit.).
Tendler, Moshe D., «Torah ethics prohibit natural death.». In Sh’'ma (op. cit.).
Cohn, Hillel in Sh’ma (op. cit.).

233



	Euthanasie : rabbinische Perspektiven zu einem aktuellen Problem

