
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Euthanasie : rabbinische Perspektiven zu einem aktuellen Problem

Autor: Kern-Ulmer, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Euthanasie: Rabbinische Perspektiven
zu einem aktuellen Problem

von Brigitte Kern-Ulmer

Das Interesse an der Diskussion über das Problem der Euthanasie1 ist
unvermindert gross. Euthanasie stellt sich auch als theologisches Problem, wenn
eine Entscheidung im medizinischen Bereich ansteht2, ob lebenserhaltende
Massnahmen bei komatosen Patienten über unbegrenzte Zeit aufrechterhalten werden
sollen. In der vorliegenden Untersuchung soll der Begriff der Euthanasie nach
den rabbinischen Quellen dargestellt werden, wobei der Begriff definiert und weiter

klassifiziert wird. Mögliche moderne Antworten zur Sterbehilfe sollen erörtert
werden. Zunächst folgt eine allgemeine Diskussion des Begriffes Euthanasie.

Euthanasie tritt in drei Kategorien auf: Eugenisch, aktiv und passiv. Die
eugenische Euthanasie umfasst die sogenannte «Gnadenerlösung» von sozial
unerwünschten Individuen, wie z.B. geistig Behinderter und psychisch Gestörter. In
diesem Fall wird das Recht auf Leben anderen Werten3 oder politischen Ideologien

untergeordnet. Ein extremes Beispiel dieser Ausrottungsmethode war das
systematische Töten von sozial und somit politisch unerwünschten Behinderten
durch die deutschen Nationalsozialisten. Eugenische Euthanasie konstituiert
daher Mord und bedarf hier keiner Diskussion. Aktive medizinische Euthanasie
liegt vor, wenn eine Droge oder eine andere Behandlung vorgenommen wird,
wodurch das Sterben beschleunigt wird. Dieser Typ der Euthanasie kann willentlich
oder unwillentlich, das heisst mit oder ohne Zustimmung des Patienten
vorgenommen werden. Passive medizinische Euthanasie wird definiert als eine Situation,

in der eine Therapie zurückgehalten wird, so dass der Tod durch die
Nichtanwendung einer therapeutischen Massnahme eintritt4. Diese letztere Art der
Euthanasie wird auch als Automathanasie (automatischer Tod) bezeichnet. Diese
passive Form der Euthanasie kann gleichfalls willentlich oder unwillentlich sein.
Die Entscheidung, eine Behandlung fortzusetzen oder abzusetzen, ist nach Rabbi
Bleich5 jedoch keine medizinische, sondern eine moralische: «Aufgrund der
Tatsache, dass ein Krankheitsbild medizinisch hoffnungslos ist, kann nicht gefolgert
werden, dass die verbleibende Lebensspanne sinnentleert ist.»

Obgleich Selbstmord in den meisten westlichen Rechtssystemen nicht als
kriminelle Handlung bezeichnet wird, ist die Beihilfe zum Selbstmord gewöhnlich
strafbar. Wenn ein leidender Patient den behandelnden Arzt um Sterbehilfe bittet,

muss in Betracht gezogen werden, ob der Wille Gottes, der Wille des Patienten

oder der Wille Aussenstehender dahinter steht. Die Hauptfrage hierbei lautet:
Wer soll die Entscheidung treffen und wer soll sie ausführen? Die Gegner der
Euthanasie stehen auf dem Standpunkt, dass jede gewollte Euthanasie Selbstmord

* Dr. Brigitte Kern-Ulmer, P.O.B. 25, Kendall Sq., Cambridge, MA 02142 - 0025.

224



sei. Die rabbinische Gesetzgebung lehnt aber Selbstmord ab. Der Märtyrertod,
eine Form des Selbstmords, wird jedoch unter gewissen Umständen gutgeheissen.
Der Märtyrer beabsichtigt in erster Linie nicht, seinem Leben ein Ende zu setzen,
sondern er verfolgt ein bestimmtes religiöses Ziel, wobei sein Tod ein
unerwünschtes Ereignis ist. Märtyrertum und Selbstmord scheinen daher unvereinbar
miteinander zu sein. Als Beispiel für diesen Fall kann der Märtyrertod von Rabbi
Chanina ben Teradion herangezogen werden, der sich weigerte, dem Rat seiner
Schüler zu folgen, die eine Beschleunigung seines Sterbens und somit eine Verkürzung

seines Leidens wünschten, als die Römer ihn auf dem Scheiterhaufen langsam

verbrannten. Vom brennenden Scheiterhaufen ruft Rabbi Chanina seinen
Schülern zu: «Es ist besser, wenn meine Seele von dem genommen wird, der sie

mir gegeben hat», womit er die Entscheidung über das Ende seiner Leiden an
Gott verweist:

«Sie holten ihn (R. Chemina ben Teraclion) und wickelten ihn in die
Torahrolle. Sie umgaben ihn mit Bündeln von Weiden und zündeten sie an. Sie

brachten Wollsträhnen und Hessen sie sich mit Wasser vollsaugen. Diese legten
sie ihm aufs Herz, damit seine Seele nicht schnell ausfahre. Seine Tochter
sprach: Vater, so muss ich dich sehen! Er sprach: Wenn ich allein verbrannt
würde, fiele mir dies schwer. Ich werde aber zusammen mit der Torahrolle
verbrannt. So wird derjenige, der die Misshandlung der Torahrolle ahndet, auch
meine Misshandlung ahnden. Seine Schüler sprachen: Meister, was siehst du?

Er sprach zu ihnen: Die Pergamentrollen verbrennen im Feuer, aber die
Buchstaben fliegen hinauf. Sie sprachen: Öffne deinen Mund, damit das Feuer in
dich eintritt. Er sprach: Es ist besser, wenn meine Seele von dem genommen
wird, der sie mir gegeben hat. Niemand tue sich selber ein Leid an.»
Diese Märtyrererzählung im Talmud beinhaltet bereits alle Momente, die in

der jetzigen Diskussion der Euthanasie berücksichtigt werden: das langsame und
qualvolle Dahinscheiden des Sterbenden und das Mitleiden der Angehörigen und
Nahestehenden, die einen schnelleren Tod wünschen. Die Euthanasie aus höheren

Motiven ist auch hier möglich, wie die Fortsetzung der talmudischen Erzählung

zeigt; hier ist damit die Umkehr eines sündigen Menschen gemeint. Rabbi
Chanina lässt zu, dass sein eigenes Leiden verkürzt wird und sein Sterben
beschleunigt wird, um den Sünder zu retten:

«Der Exekutor sprach zu ihm: Meister, wenn ich das Feuer schüre und
die Wollsträhnen von deinem Herzen wegnehme, wirst du mich dann in das
Leben der kommenden Welt bringen? Dieser sprach: Ja. - Schwöre es mir! - Da
schwor er es. Sofort schürte er das Feuer und nahm die Wollsträhnen von
seinem Herzen, so dass seine Seele schnell ausfuhr. Dann sprang auch dieser in
das Feuer. Sofort erschallte eine bat qol (göttliche Hallstimme) und sprach:
Rabbi Chanina ben Teradion und der Exekutor sindfür das Leben in der
kommenden Welt bestimmt. Darüber weinte Rabbi (Jehudah Ha-Nassi) und sagte:
Einer erwirbt seine Welt in einer Stunde, ein anderer erwirbt seine Welt in vielen

Jahren.»

Es wird auch vorgebracht, dass willentliche Euthanasie Mord sei. Mord
setzt jedoch gewöhnlich einen bösen Vorsatz voraus. Die Motive der Person, die
Sterbehilfe leistet, daher Euthanasie begeht, sind jedoch meistens weit vom Bösen

225



entfernt. Die Motive sind im Gegenteil meist lobenswert. Eine ähnliche Ablehnung

der Euthanasie beruft sich darauf, dass das Gebot der Schrift «Du sollst
nicht töten» überschritten wird. Dieses Gebot kann als das Verbot, einen Mord
zu begehen, aufgefasst und übersetzt werden7. Hiermit würde der Unterschied
zwischen einem vorsätzlichen, gewaltsam ausgeübten Mord und einer aus Mitleid
ausgeführten Euthanasie betont.

Die rabbinischen Quellen

Bevor die rabbinischen Quellen zum Problem der Euthanasie angeführt werden,

ist es angebracht, den Präzedenzfall der Schril't darzulegen. Im Buch Bere-
schit (Gen 6,9) findet sich folgendes: «Wer Blut des Menschen vergiesst, durch
den Menschen werde vergossen sein Blut.» Im zweiten Buch der Torah (Ex 20,13)
wird geboten: «Morde nicht.» Im folgenden Kapitel (Ex 21,14) findet sich der
Satz: «Wenn aber jemand sich vermisst gegen seinen Genossen, ihn mit Hinterlist
umzubringen, von meiner Schlachtstatt hinweghole ihn, dass er sterbe.» Das
Buch Wajiqra (Lev 24,17) enthält folgenden Vers: «Wenn jemand irgendein
Menschenwesen erschlägt, sterben muss er, sterben.» Das Buch Bemidbar (Num
35,30) stellt fest: «Allwer ein Wesen erschlägt, nach dem Mund von Zeugen soll
man den Mörder abmorden...» In Devarim (Deut 5,17) wird das sechste Gebot
wiederaufgegriffen: «Morde nicht». In jedem Buch des Pentateuchs wird Mord
oder Totschlag verboten und bestraft8. Unbeabsichtigtes Töten beinhaltet eine
besondere Kategorie und bedarf daher einer besonderen Diskussion.

Der erste Fall von Euthanasie findet sich in den Büchern Samuel, in denen

vom Tode Sauls berichtet wird:
«Als nun die Philister gegen Israel kämpften, flohn die Männer Jisraels

vor den Philistern. Durchbohrte fielen am Berge Gilboa. Die Philister hefteten
sich an SchauI und an seine Söhne, die Philister erschlugen Jonatan, Abinadab
und Malkischua, die Söhne Schau/s. Schwer wurde der Kampf um Sehend her,
die Schützen hatten ihn herausgefunden, die Bogenmannschaft, er wurde von
den Schützen sehr durchbohrt. Schau! sprach zu seinem Waffenträger: Zücke
dein Schwert und erstich mich damit, sonst kommen diese Vorhäutigen und
erstechen mich, indem sie ihr Spie! mit mir treiben. Aber sein Waffenträger wars
nicht gewillt, denn er fürchtete sich sehr. Schaul nahm das Schwert und Hess

sich darin fällen. Als sein Waffenträger sah, dass Schaul im Sterben war, Hess

auch er sich in sein Schwert fällen und starb neben ihm. So starb Schau! und
seine drei Söhne und sein Waffenträger, auch ade seine Mannen, an jenem Tag
miteinander.» (1 Sam 31.1-6).
Dieser Abschnitt lässt auf Selbstmord schliessen; es scheint, als ob Schaul

Selbstmord begangen hat. Am Anfang des zweiten Buches Samuel - als David
von Sauls Tod erfährt - wird jedoch folgendes berichtet:6

«Dawidsprach zum Knappen, ders ihm meldete: Weh, wie weisst du, dass

Schaul tot ist und Jonatan, sein Sohn? Der Knappe, ders ihm meldete, sprach:
An den Berg Gilboa war ich geraten - da: Schaul, an seine Lanze gelehnt! Da
hatten nämlich das Fahrzeug und die berittenen Leute sich an ihn geheftet. Er

226



blickte um, nach hinten, er sah mich, er rief mich an. Ich sprach zu ihm:
Hier bin ich. Er sprach zu mir: Wer bist du? Ich sprach zu ihm: Ich bin ein
Amalekiter. Er sprach zu mir: Tritt doch her über mich und töte mich
vollends, weil der Starrkrampf mich ergriffen hat, dieweil noch meine Seel in
mir ist! Ich trat über ihn und tötete ihn vollends, weil ich wusste, nicht würde

er aufleben, nachdem er einmal hingefallen war.» (2 Sam 1, 5-10).
Von vielen Kommentatoren wird dies als ein Fall von Euthanasie gedeutet.

Radak9 betont, dass Saul nicht sofort tödlich verwundet war, nachdem er sich
auf sein Schwert gestürzt hatte, sondern dass er in seinen Todesnöten den Amalekiter

darum bat, seinen Tod zu beschleunigen. Ralbag10 und Rashi11 unterstützen

diese Ansicht, ebenso Metzudat David12. Es lässt sich nicht ohne weiteres
entscheiden, ob die Geschichte mit dem Amalekiter reine Fiktion oder eine
Interpretationshilfe ist. David liess den Amalekiter mit dem Tod bestrafen, was jedoch
im Staatsinteresse gelegen haben mag. So wie der Text der Schrift uns überliefert
ist, liegt kein Selbstmord, sondern eine Sterbehilfe vor. Hierbei ist völlig klar, dass
der sterbende Saul unrettbar verloren war.

Die Mischna legt folgendes fest: «Jemand, der im Sterben liegt (gosses), wird
in jeder Hinsicht wie ein Lebender behandelt.» (Semachot 1,2). Diese Regel wird
bei den späteren Kodifikatoren des jüdischen Gesetzes, wie z.B. Maimonides und
Caro, wiederholt. Die Mischna fährt fort (Semachot 1,2-4):

«Man darf nicht seinen Kiefer binden, oder seine Öffnungen verstopfen,
oder ein Metallgefäss oder einen kühlenden Gegenstand auf seinen Nabel stellen

bis zu der Zeit, wenn er stirbt, wie es heisst: Da noch nicht der silberne
Strang gesprengt ward.» (EccI 12,6).
Die Mischna versteht Silberstrang des Schriftverses als Wirbelsäule.

«Man darf ihn nicht fortbewegen oder ihn auf Sand oder Salz legen, bis er
stirbt. Man darf nicht die Augen eines Sterbenden verschliessen. Derjenige, der
sie berührt oder bewegt, vergiesst Blut, weil Rabbi Me'ir zu sagen pflegte: Dies
gleicht einer flackernden Kerze. Sobald jemand sie berührt, verlöscht sie. So
auch, wenn jemand die Augen eines Sterbenden verschliesst, wird dies als das

Wegnehmen der Seele angesehen.»

Im folgenden zitiert die Mischna weitere Gesetze, die einen Sterbenden
betreffen, wie die Anfertigung eines Sargs, Erbschaft, Eheschliessung und ähnliches.
Im babylonischen Talmud (Schabat 151b) wird folgendes erwähnt: «Derjenige,
der einem Sterbenden die Augen schliesst, wenn die Seele aus dem Körper tritt,
vergiesst Blut.» der Ausdruck «Blut vergiessen» bezeichnet einen Mörder. Der
Talmud fahrt fort: «Dies kann einer Lampe verglichen werden, die verlöscht.
Wenn jemand den Finger darauflegt, wird sie sofort verlöscht.» Rashi erklärt
dies, dass der geringe Aufwand des Augenverschliessens leicht den Tod beschleunigen

kann. Der Kodex des Maimonides13 (Hilkhot Avel. 4,5) behandelt unser
Thema folgendermassen:

«Jemand, der im Sterben liegt, wird in jeder Hinsicht als lebende Person
angesehen. Es ist nicht erlaubt, seinen Kiefer zu binden, die Organe der unteren
Extremitäten zu verstopfen, oder metallene oder kühlende Gefässe auf seinen
Nabel zu setzen, um das Anschwellen zu verhindern. Er wird weder abgerieben
noch gewaschen, noch wird Sand oder Salz auf ihn gestreut, bis er hinweggetre-

227



ten ist. Derjenige, der ihn berührt, ist des Blutvergiessens schuldig. Womit
kann dies verglichen werden? Mit einer flackernden Kerze, die ausgelöscht
wird, sobald man sie berührt. Wer die Augen des Sterbenden schliesst, während

die Seele ausfahrt, vergiesst Blut. Man sollte eine Weile warten,
vielleicht ist es nur eine Ohnmacht...»
Wieder findet sich das Verbot, irgendetwas zu tun, das den Tod beschleunigen

könnte. Maimonides verbietet nicht spezifisch, solch einen Patienten zu bewegen,

wie die Mischna festlegt, dies scheint jedoch im Text impliziert. Maimonides
verbietet weiter das Abreiben und das Waschen eines Sterbenden, das in der
Mischna nicht erwähnt ist. Gegen Ende stellt sich bei Maimonides das Problem,
den Eintritt des Todes festzustellen. Dieses Problem wird immer schwieriger
angesichts der Vielzahl der lebenserhaltenden Massnahmen der heutigen Medizin,
die Methoden beherrscht, die die Atmung und die Herzfunktion unterstützen.
Die Einstellung des Maimonides zur Euthanasie ist jedoch unzweideutig, wie sich
aus einer anderen Stelle ergibt (Hilkhot Rotzeach 2,7). «Jemand, der einen
Gesunden oder einen Sterbenden tötet, ist des Mordes schuldig.»

Im Schulchan Arukh, dem Kodex des Joseph Caro aus dem 16. Jahrhundert14,

findet sich ein ganzes Kapitel (Joreh De'ah, 339), das den Vorschriften
bezüglich eines Sterbenden gewidmet ist. Das Individuum, dessen Tod bevorstand,
wurde als gosses (ein Liegender) bezeichnet; dies bezieht sich auf einen Kranken,
der seinen Speichel nicht mehr schlucken konnte (Even Ha-Eser 121,7). Es wurde
allgemein angenommen, dass dieser Zustand nicht länger als drei Tage anhalten
würde (Joreh De'ah 339,2). Rabbi Josef Caro beginnt wie die Mischna und
Maimonides mit folgendem Satz: «Ein gosses wird in jeder Hinsicht als ein Lebender
betrachtet», anschliessend zählt Caro die verschiedenen Handlungen auf, die
verboten sind. Alle Kommentatoren erklären diese ebenfalls als verboten, «wenn sie

den Tod beschleunigen.» Eine dieser verbotenen Handlungen, die weder von der
Mischna noch Maimonides erwähnt wurde, ist das Fortziehen des Kissens unter
dem Kopf des Patienten. Diese Handlung ist jedoch schon zwei Jahrhunderte
zuvor von Tur15 verboten worden. Caros Text ist fast identisch mit dem des Tur, in
Tur findet sich jedoch folgende zusätzliche Erklärung: «Die Regel in dieser
Angelegenheit ist aber, dass jegliche Handlung, die sich auf den Tod bezieht, nicht
ausgeführt werden soll, bevor die Seele ausgetreten ist.» Es sind nicht nur Handlungen

am Patienten verboten, sondern auch andere Handlungen, die mit dem Tod
eines Menschen verbunden sind, wie das Bereitstellen des Sargs, die Anlage eines

Grabes, oder Bestattungsvorbereitungen, damit der Patient nichts davon bemerkt
und so sein Tod beschleunigt wird.

Im Talmud findet sich andererseits, dass ein Sterbender nicht vom Sterben
abgehalten werden darf. Dieser Hinweis auf eine unnütze Verlängerung des
Leidens, das Aufhalten des Ablebens, findet sich in einer Erzählung:

«Am Tage als Rabbi (Jehudah Ha-Nassi) starb, ordneten die Rabbinen
ein öffentliches Fasten an und beteten um himmlisches Erbarmen. Sie
sprachen: Derjenige, der sagt, dass Rabbi Jehudah verschieden sei, wird mit dem
Schwert durchbohrt. Rabbi Jehudahs Handmagd stieg in das Obergeschoss und
betete: Die Unsterblichen verlangen nach Rabbi Jehudah und die Sterblichen
verlangen nach ihm. Möge es Gottes Wille sein, dass die Sterblichen die Un-

228



sterblichen überstimmen. Als sie jedoch sah, dass er häufig den Abort aufsuchte
und voller Schmerzen seine Gebetsriemen ab- und anlegte, betete sie: Möge es

Dein Wille sein, dass die Unsterblichen die Sterblichen überstimmen! Da die
Rabbinen unablässig weiter um himmlische Gnade beteten, nahm sie einen

Tonkrug und warf ihn vom Obergeschoss hinab. Sie unterbrachen ihr Beten,
und die Seele Rabbi Jehudahs kehrte zur ewigen Ruhe ein.» (Ketubot 104a).
Hier liegt der Fall eines leidenden Sterbenden vor, die Gebete verhindern

den Austritt seiner Seele, wie der babylonische Talmud feststellt. Es bedarf des

aktiven Eingreifens der Handmagd, um das Beten zu unterbrechen und Rabbi Je-
hudah Ha-Nassi in Ruhe sterben zu lassen; hier liegt somit ein Fall von Sterbehilfe

vor. Rabbi Jehudah der Fromme16 erwähnt (Sefer Chassidim 723, S. 173):

« Wenn jemand im Sterben liegt, und jemand in der Nähe des Hauses
Holz hackt, so dass die Seele nicht austreten kann, soll man ihn (den Holzhacker)

entfernen...»
Rema17 stellt mit Bezug auf Sefer Chassidim fest (Schulchan Arukh, Joreh

De ah, 339,1):
«Wenn es irgendetwas gibt, das verhindert, dass die Seele austritt, wie das

Vorhandensein eines klopfenden Geräuschs in der Nähe des Hauses des Kranken,

wie z.B. Holzhacken. oder wenn Salz aufder Zunge des Kranken ist, und
diese das Ausfahren der Seele verhindern, dann ist es erlaubt, diese von dort zu
entfernen, weil dies keine Handlung darstellt, sondern nur das Entfernen eines
Hindernisses.»
Rabbi Schlomoh Eger18 in seinem Kommentar zu Caros Kodex (Joreh

De'ah, 339,1) zitiert eine weitere rabbinische Autorität19 (Bet Ja'aqov 59), der
schreibt: «Es ist verboten, das Austreten der Seele durch die Anwendung von
Medizin zu behindern.»20 Einige Autoritäten widersprechen jedoch dieser
Ansicht (Shevut Ja'aqov 3,13)21. Schilte Ha-Giborim22 (Mo'ed Qatan, Kap. 3,

Ende) befürwortet die Abschaffung der Sitte derjenigen, die das Kissen unter dem

Kopf des Sterbenden wegnahmen und damit dem verbreiteten Glauben folgten,
dass die Federn im Kissen das Austreten der Seele verhinderten. Er schreibt weiter,

dass Rabbi Nathan von Igra speziell diese Handlung gestattete. Schilte Ha-
Giborim fahrt fort:

«Nach vielen Jahren habe ich im Sefer Chassidim (723) eine Stütze für
meine Annahme gefunden, da dort geschrieben steht, dass wenn jemand im
Sterben liegt und nicht sterben kann, bis er an einen anderen Ort gebracht
wird, man ihn fortbewegen soll.»
Dies ist kein Widerspruch zu dem früheren Satz des Sefer Chassidim, wie

sowohl Schilte Ha-Giborim als auch Rema (zu Tur, Joreh De'ah 339) erklären:
Eine Handlung, die einen leichten Tod behindert, wie das Hacken von Holz, ist
verboten; im Gegenteil müssen solche Behinderungen des Todes entfernt werden.
Sefer Chassidim (723), worauf diese Vorschrift beruht, verbietet jede Handlung,
die die Qualen des Kranken verlängern, indem sie seinen schnellen Tod verhindern.

Auch ist es untersagt, laut zu weinen, weil der Lärm die Seele des gerade
Verstorbenen zurückrufen kann (Sefer Chassidim 234). Andererseits ist nach
Rema jegliche Handlung untersagt, die das Sterben beschleunigt, wie das Fortbewegen

des Sterbenden von einem Ort zu einem anderen.

229



Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass in der rabbinischen Diskussion
der Euthanasie eine Tendenz besteht, jegliche Form der aktiven Euthanasie zu
verbieten, da sie Mord darstellt. Die Quellen beziehen sich jedoch auf einen
bevorstehenden Tod - eine Spanne von drei Tagen nach den rabbinischen Quellen.
Die Halakhah gestattet das Entfernen jedes Faktors, der künstlich ein Ableben in
der Endphase aufhält. Allerdings scheint die passive Euthanasie für einen
Schwerkranken, der vielleicht noch Wochen oder Monate zu leben hat, nicht
ohne weiteres darin eingeschlossen zu sein. Auch ist es zweifelhaft, ob der Fall des

Hindernisses beim Austreten der Seele analog zum Entzug einer medizinischen
Behandlung gesehen werden kann. Der Tod als Erlösung von Leiden konnte nur
durch Gebete herbeigewünscht werden (Ran, Nedarim 40a)23, obgleich es Pflicht
ist, für einen Kranken zu beten. Solche Gebete finden sich bereits im Talmud24.
Die Tosafot (Gitin 57b) erwähnen immerhin, dass Selbstzerstörung gewählt werden

kann, um der Sünde durch Nichtjuden zu entkommen.

Die moderne rabbinische Diskussion der Euthanasie

Wie in allen rel'igionsgesetzlichen Fragen und deren praktischer Ausführung,

ist auch die Stellungnahme der modernen Rabbiner vorgeprägt von
deren Zugehörigkeit zu einer der grossen jüdischen Bewegungen der Neuzeit. Ja-
kobovits25 betont den auf diese Welt bezogenen Charakter des Judentums,
worin er den Grund für die Kürze der Regulierungen für den Übergang vom
Leben zum Tode vermutet. Eine deutlich orthodoxe Position vertritt
Goldman26: Die Hindernisse, die in der Halakhah erwähnt werden - Holzhacken
und Salz auf der Zunge - sind nicht Teil der therapeutischen, medizinischen
Behandlung des Kranken; dies sei der eigentliche Grund, weswegen sie
entfernt werden durften. Er fährt fort:

«Das Absetzen von Geräten und Masellinen, die speziell für die Behandlung

unheilbar Kranker eingesetzt werden, ist jedoch möglicherweise nur
erlaubt, wenn man sicher sein kann, dass man hierbei nur den Vorgang des Sterbens

abkürzt und nicht das Leben unterbricht.»
Goldman weist daraufhin, dass diese feine Unterscheidung äusserst schwierig

zu Pillen ist. Dies scheint besonders der Fall zu sein, wenn die traditionelle
Feststellung des Todes angewandt wird, die darauf beruht, das Aufhören der
Atmung und der Herzfunktion festzustellen. Jakobovits27 bekräftigt, dass jede
Form der aktiven Euthanasie verboten ist; jemand, der einen Sterbenden tötet,
begeht Mord. Das Abschalten von medizinischen Apparaturen, die in der
Behandlung von unheilbar Kranken angewendet werden, kann daher nur erlaubt
sein, wenn der Sterbeakt verkürzt wird. Rabbi Waidenberg geht einen Schritt
weiter, wenn er festlegt, dass schmerzlindernde Massnahmen soweit gehen dürfen,

dass selbst ein Risiko für die Atmung besteht, was zum Tod führen kann28.
Rabbi Auerbach29 besteht darauf, dass ein unheilbar Kranker selbst gegen seinen
Willen ernährt und mit Sauerstoff versorgt werden muss. Diese Entscheidung
wird etwas gemildert durch Rabbi Avraham30, der keine schmerzhaften und
toxischen Behandlungen, wie z.B. Chemotherapie, hierein einschliessen mag. Dage-

230



gen soll nach Rabbi Bleich31 nichts unternommen werden, um das Leben eines

gosses zu verlängern. Nach diesen Ansichten widerspricht die Sterbehilfe überwiegend

den Lehren des Judentums.
Diese Entscheidungen verweisen die Macht über Leben und Tod in den

Bereich Gottes. Die Auffassung, dass Gott allein Herr über Leben und Tod ist, findet

sich schon in der Schrift (Deut 32,29): «Ich selbst töte und belebe» und (Ez
18,4) «Wohlan, alle Seelen, mein sind sie.» Die Befürworter der Sterbehilfe
verleugnen in keiner Weise, dass die Lebensspanne eines Menschen von Gott festgelegt

ist. Die Schwierigkeit bei dieser Denkweise liegt jedoch darin, dass zunächst
definiert werden muss, ob diese Art der passiven Euthanasie eine Verkürzung des

Lebens oder des Sterbens beinhaltet. In einer religiösen Argumentation wird Leiden

als ein Teil das göttlichen Plans angesehen, wobei der Mensch kein Recht
hat, diesen zu beeinflussen. Diese Glaubensauffassung und ihre Manifestation
bleibt jedoch ein Mysterium und findet ihren stärksten Ausdruck im Buch Hiob.

Als weitere Einschränkung der passiven Euthanasie wird von ihren Gegnern
hervorgebracht, dass Ärzte Menschen sind und aufgrunddessen nicht frei von
Irrtümern sein können33. Es gibt keine Unfehlbarkeit in ärztlichen Diagnosen,
selbst wenn ein Patient unheilbar krank zu sein scheint. Die Notwendigkeit für
passive Euthanasie wird heute von vielen als minimal angesehen, da es Mittel und
Wege gibt, die Schmerzen und Leiden eines Todkranken an der Toleranzschwelle
zu halten. Ärzte sind aber aufgrund des Eides des Hippokrates in einem Dilemma,

der ihnen gleichzeitig auferlegt, einem Patienten das Leiden zu erleichtern
und das Leben zu bewahren. Ein wichtiger Punkt in dieser Debatte ist auch, dass

bei einer Legalisierung der Euthanasie von unheilbar Kranken, leidenden Patienten,

die Anwendung dieser Euthanasie unter Umständen auf senile, psychotische
oder behinderte Kranke ausgeweitet werden könnte. Die Ernsthaftigkeit einer
Entscheidung von Seiten eines leidenden Patienten und seiner Familie müsste
ebenfalls infrage gestellt werden. Oft möchte die Familie ihr eigenes Leid erleichtern33;

Feinde oder Erben eines Kranken könnten aufgrund besonderer Motive
beabsichtigen, den Tod des Patienten zu beschleunigen34.

Hier stellt sich auch die Frage nach dem Zweck des Lebens. Nach Rabbi
Bleich ist der Endpunkt der menschlichen Existenz das Authören der Möglichkeit
der Erfüllung der göttlichen Gebote35. Bleich zitiert Me'iri (Joma 85a), der in dieser

Erklärung der menschlichen Existenz den Grund für die Erhaltung des
Lebens selbst in den hoffnungslosesten Fällen sieht, da ein Kranker die letzten
Momente seines Lebens noch zur Umkehr nützen könnte. Aufgrund dieser
Argumentation könne der Mensch nicht entschieden, ob sein Leben lebenswert sei -
diese Frage bleibt allein im Bereich Gottes.

Eine Lösung des Problems aufgrund der Tradition bietet sich in den Re-
formresponsen37:

«Anders formuliert hat ein Mensch nach dem Wesen der jüdischen Tradition

zu gegebener Zeit ebenso ein Recht zu sterben wie er ein Recht zu leben
hat. Daher obliegt ein Arzt nicht der Pflicht, einen Kranken im Endstadium
dazu zu zwingen, ein wenig länger zu leben.»

Dieses Responsum beruft sich auf die bereits erwähnte Talmudstelle (Ke-
tubot 104a) und Ran (Nedarim 40a; Sefer Chassidim 315-318). Nach Isseries

231



(Schulchan Arukh, Joreh De'ah 339) sind solche Dinge erlaubt, die keine Handlung

beinhalten, sondern nur fortnehmen, was den Tod behindert. Das Fortwischen

des Salzes auf der Zunge (Rema) ist dem vorsichtigen Entfernen einer
medizinischen Apparatur oder des Nichtnachfüllens einer Nährlösung durchaus
vergleichbar, wenn der Patient hoffnungslos verloren ist. Der Arzt, der dies ausführt,
handelt im Gesetzesrahmen, da er nur das aufhält, was den Tod verhindert.

Diese Position der amerikanischen Reformbewegung beinhaltet eine Ablehnung

der aktiven Euthanasie, aber sie anerkennt das Recht zu sterben. Horowitz38

führt dieses Argument noch etwas weiter, wenn er angesichts einer richterlichen

Entscheidung in Californien bemerkt: «Wenn der Patient das Recht hat zu
sterben, folgt daraus, dass der Arzt nicht das Recht hat, den Patienten gegen
seinen Willen zum Leben zu zwingen oder das Leiden zu verlängern.» Siegel39
bekräftigt diesen Standpunkt und formuliert: «Wenn man dem Tod erlaubt,
einzutreten, wenn er bevorsteht, handelt man nicht gegen die Vorsehung, sondern
gestattet, Gottes Gericht seinen Lauf zu nehmen.» In völliger Erkenntnis neuer
Gegebenheiten stellt Rabbi Siegel das Schicksal des leidenden Patienten in die Hand
Gottes statt unter die Macht von Maschinen. Rabbi Tendier, der sich auf die
bereits erwähnte Talmudstelle (Avodah Zarah 18a) beruft, ist der Ansicht, dass

man dem Willen des Kranken folgen soll, der das Aulhören einer Behandlung
fordert, weil er seine schmerzvolle Existenz nicht mehr ertragen kann; schränkt
jedoch ein, dass dies nicht auf komatose Patienten zutreffen könne. Rabbi Cohn
vertritt den Standpunkt, dass bei offensichtlicher Unfähigkeit, irgendwelche Mitz-
wot zu erfüllen, externe Faktoren beseitigt werden können, die den bevorstehenden

Tod aufhalten. Er weitet dies aus auf die Fähigkeit zu zwischenmenschlicher
Interaktion, die bei passiver Euthanasie dieser Art auch in Betracht zu ziehen sei.

In den Meinungen dieser Rabbiner scheint sich eine Lösung des Problems
der Euthanasie anzubahnen, indem eine auf der jüdischen Tradition beruhende,
humane Einstellung angenommen wird. Die Entscheidung über Leben und Tod
wird nicht Maschinen überlassen, sondern an Gott zurückgegeben. Dies
geschieht zu dem Zeitpunkt, wenn der Mensch nicht mehr in der Lage ist, Gottes
Schöpfungsplan zu erfüllen, was schliesslich die Erfüllung der Mitzwot («Gebote»)

meint.

ANMERKUNGEN

1. Das Wort Euthanasie leitet sich aus dem Griechischen eu - gut, angenehm und tha-
natos - Tod ab; allgemein wird darunter das schmerzlose Herbeiführen des Todes
oder der Erlösung von Schmerzen verstanden.

2. Larue, Gerald A. (ed.), Euthanasia and Religion. A Survey of the Attitudes of
World Religions to the Right-to-die. Los Angeles 1985 (Nd. 1986).

3. Bleich, David, «Karen Ann Quinlan: A Torah Perspective,» Jewish Life, Winter
5736 (1976).

232



4. Definiert bei Horowitz, Elliot, «The California natural death act and us.» Sh'ma - a

journal of Jewish responsibility 7/132 (1977).
5. Bleich, David in Jewish Life (op. cit.), S. 18.

6. Babylonischer Talmud, Avodah Zarah 18a.

7. Die Übersetzung folgt Martin Buber und Franz Rosenzweig, Die Schrift, Heidelberg

1978.

8. Das NT enthält ebenfalls das Verbot «Du sollst nicht töten» (Matth. 5,21; ibid.
19,18; Mark. 10,19; Lukas 18,20; Rom. 13,9): Die Tendenz der meisten christlichen
Lehren scheint jedoch davon auszugehen, dass Gott der Herr über Leben und Tod
ist, und kein menschliches Wesen in diesen Bereich Gottes eingreifen darf, auch wird
der Begriff des menschlichen Leidens als Zweckbestimmung des Menschen
angeführt.

9. David Kimchi, 10607-1235?.
10. Gersonides Lewi ben Gerschom, 1248-1344.
11. Schlomoh ben Jitzchaq v. Troyes, 1040-1105.
12. Dawid Altschul, 17. Jh.
13. Moscheh ben Maimon, 1135-1204.
14. Josef Caro, 1488-1575.
15. Arba'ah Turim des Ja'aqov ben Ascher, ca. 1270-1340.
16. Jehudah He-Chassid (ca. 1150-1217).
17. Glossen zu Schulchan Arukh von Moscheh Isseries, 16. Jh.).
18. Schlomoh Eger, 1786-1852.
19. Kommentar von Ja'aqov Lorbeerbaum von Lissa, ca. 1760-1832.
20. Jakobovits, I„ Jewish Medical Ethics. New York 1959, S. 123 verweist auf das Ver¬

halten eines anonymen jüdischen Arztes des 13. Jh., der die Dosierung einer Arznei
geheim hielt, um jene, die schwach im Glauben waren, davon abzuhalten, sie für
einen Selbstmord bei Leiden anzuwenden.

21. Ja'aqov Reischer von Metz, gest. 1733.
22. Kommentar von Joschu'a Bo'az zu Alfasi.
23. Nissim Gerondi 13107-1375?.
24. Babylonischer Talmud, Bava Metzi'a 84a; Ta'anit 23a.
25. Jakobovits, I., Jewish... (op. cit.), S. 119.

26. Goldman, Alex J., Judaism confronts contemporary issues. New York 1978, S. 178.

27. Jakobovits, I., Jewish... (op. cit.).
28. Waldenberg, Eliczer Y., Responsa Tzitz Eli'ezer, vol. 13, No. 87.
29. Auerbach, S. Zalrnan, Halacha Urefuah 2 (1981) 185-90.
30. Abraham, A. Sofer, Halacha Urefinah 2 (1981) 185-90.
31. Bleich, David in Jewish Life (op. cit.).
32. Rosner, Fred u. David Bleich, Jewish Bioethics. Brooklyn 1985 (1. Aufl. 1979).
33. Cohn, Hillel, «Natural death-humane, just &jewish.» Sh'ma (op. cit.).
34. Rosner, Fred, Modern Medicine and Jewish ethics. Ney York 1986.

35. Bleich, David in Jewish... (op. cit.) S. 18.

36. Menachem ben Schlomoh Me'iri 1249-1316.
37. Jacob, Walter (ed.), American Reform Responsa. Collected Responsa of the CCAR

1889-1983. New York 1983, S. 259.
38. Horowitz, E. in Sh'ma (op. cit.).
39. Siegel, Seymour, «Jewish law permits natural death.» In Sh'ma (op. cit.).
40. Tendier, Moshe D., «Torah ethics prohibit natural death.». In Sh'ma (op. cit.).
41. Cohn, Hillel in Sh'ma (op. cit.).

233


	Euthanasie : rabbinische Perspektiven zu einem aktuellen Problem

