Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Bethsabee : dans la tradition juive jusqu' aux Talmudim
Autor: Petit, Madeleine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

en hommage au Pére Hruby
(supplément a Kurt Hruby zum 70. Geburtstag)

BETHSABEE
dans la tradition juive jusqu'aux Talmudim

par Madeleine Petit C.N.R.S. Paris

En paralléle! avec les quatre ancétre maternelles attribuées a Jésus dans Mt
1, 3-6 (Tamar, Rahab, Ruth, Bethsabée) la tradition rabbinique célebre les quatre
ancétres maternelles, les matriarches, d’Israél?.

A leur sujet un autre parallele que celui du nombre est a rappeler, ¢’est celui
de la quatrieme ancétre maternelle. Selon Tg Jerus. Il Gen. 49, 26, Nb 23, 9, Dt
22,15, T.B. Nazir 23b et Sanh 105b ces matriarches sont Sarah, Rebecca, Rachel
et Léa; variante dans Gn R 58 (36d) ou il s’agit d’Eve, de Sarah, de Rebecca et de
Leéa. Dans Gn R 72 (46d) on mentionne seulement Rachel parmi les «quatre anceé-
tres maternelles (qui) ont été des prophétesses». Philon d’Alexandrie nomme Sa-
rah, Rebecca, Léa et Sephora, les allégorisant en vertus, «&épouses de Dieun®.
Dans tous ces textes il y a donc une triade permanente, Sarah, Rebecca et Léa;
Rachel, Eve et Sephora etant désignées en alternance pour représenter le dernier
membre de la tétrade. Nous étudierons ultérieurement* la signification du choix
des femmes ancétres du Messie en regard a celui des matriarches d’Israél.

Dans le texte de Matthieu on reléve une différence significative dans la pre-
sentation des ancétres féeminines de Jésus, ¢lle concerne la quatrieme. Alors que
Tamar, Rahab et Ruth dont désignées par leur nom, Bethsabée est nommeée par
une référence a un passe mortifiant: «David engendra Salomon de la (femme)
d’Urie»®.

Ce n’est pas une innovation dans le judaisme. Dans le texte biblique des
apres la présentation de son état-civil «C’est Bethsabée, fille d’Eliam, femme d’U-
rie le Hittite» (2 Sam 11,3), lorsqu’elle congoit un enfant de David, elle est dési-
gnée par le syntagme «la femme d’Urie»®. C’est seulement aprés que son union
avec David eut éte légalisée que son nom, Bethsabée, réapparait’.

Méme dénomination «femme d’Urie» dans le Testament de Salomon 1, 1 et
chez Flavius Josephe lorsqu’il relate les événements bibliques relatifs a Bethsabée,
antérieurs a I'union légale de celle-ci avec David (A4.J. VII, 131. 153. 154. 391)8.
Apres le mariage le nom réapparait aussi (4.J. VII, 348.349.353; VIII, 3.6), une
fois méme avec le qualificatif «mere de Salomon» (A4.J. VII, 348) comme dans
! Rois 1,11; 2,13.

Il n’est pas indifférent non plus — en ce qui concerne ['utilisation des ¢vene-
ments bibliques par les deux écrivains hellenistiques, Philon et Flavius Joséphe —
de relever que le nom et I'histoire de Bethsabée n’apparaissent jamais dans |'ceu-
vre de Philon d’Alexandrie® alors qu’au contraire I'histoire et le nom de Tamar,
mere de Peéres et de Zérah, sont absents des récits de Joséphe mais présents chez
Philon.

Enfin le nom de Bethsabée n’apparait pas dans les textes publiés de Qoum-
ran; on trouve seulement deux allusions aux épisodes liés au peché de David avec
glig'Y,

209



Formes du nom de Bethsabée

Par commodité nous avons utilis¢ jusqu’ici la transcription frangaise la plus
usuelle. Dorénavant pour les textes semitiques nous utiliserons la transcription
Bathsheba et pour les textes grecs ainsi que pour la redaction générale de 'article
(en particulier dans ce paragraphe) nous conserverons Bethsabée.

Toutefois 1l convient d'indiquer que les textes originaux sont riches en va-
riantes. En hébreu les textes bibliques dans lesquels apparaissent le nom de Beth-
sabce offrent la graphie Bat Scheva® excepté dans / Chr.3,5 qui donne Bat Schua¢®
avec la variante MSken 170 Bet Schave®, variante suivie par la Septante et la Vul-
gate. Dans les textes bibliques grecs la forme B€rsabee est la plus courante, mais
on trouve aussi dans certains manuscrits Béthsabee et BErsabeai dans la version
lucanienne. Flavius Joséphe utilise Beethsab@ (variante Beersabé SP) et Bersabg.

Dans les différents manuscrits des Vitae Prophetarum'' le nom de Bethsabée
apparait plusieurs fois dans la «Vie de Nathan». Dans I Epiphanii recensio prior
deux fois sous la forme B&rsabee (p. 4,1. 4 et 13) avec les variantes Byrsabe¢ A et
Beérsabét B; dans la Dorothei recensio sous la forme Bérsabee (p. 54, 1.6); dans la
Recensio anonyma deux fois sous la forme Bérsabeé¢ (p. 89,1.14 et p. 90,1.1) avec
les variantes B€rsabaie BB et B&rsabet E. La vie du propheéte Nathan manque
dans I"Epiphanii recensio altera. La fréquence des graphies est donc la suivante:
cinq Bérsabee, deux Beérsabet, deux BErsabaie et un Byrsabeé. Il semble donc
qu’en grec, avec le temps, la graphie de Bethsabée soit de plus en plus indécise.

On a avanceé quelques hypotheses sur 'origine du nom Bathsheba®: «fille (du
dieu) Sept» («plusieurs divinités, chez les Babyloniens par exemple, étaient dési-
gnées par le nom du nombre qui leur était consacré» Bible du Centenaire in loco),
ou encore «fille du sabbat». Une autre justification approximative de Bathshoua
cette fois, a été trouvée dans I'expression bénot subecayin chiwerin'?, figues blan-
ches, les meilleures, celles dont la fructification a lieu tous les sept ans.

Origine de Bethsabé¢e

La premicre mention de Bethsabée en réponse a une question de David (2
Sam. 11,3) est: «Mais ¢’est Bathsheba, la fille d’Eliam, la femme d’Urie le Hittiter.
Une autre filiation est indiquée dans / Chron. 3,5, « Bathsheba, fille de Ammiel,
meére de Salomon». Edouard Dhorme!? propose une explication qui permet d’i-
dentifier I'un a 'autre °ELICAM et CAMMICEL: en conservant toutes les lettres
mais en les interversant ely®am devient Cammi®l. Tony André!* souligne que «le
sens des deux noms est le méme: Ammiel = «Dieu est mon parent»; Eliam =
«mon Dieu est un parent». Flavius Joséphe ne tranche pas car il supprime le
choix entre Eliam et Ammiel en éliminant toute référence au pére de Bethsabeée.

Une certaine tradition juive a utilisé la filiation par Eliam en identifiant ce-
lui-c1 avec I'Eliam de 2 Sam. 23,24 «Eliam, fils de Ahitophel le Guilonite» ce qui
permet de présenter Ahitophel comme le grandpere de Bethsabée. Avant de rap-
peler comment les commentateurs post-bibliques ont défini les liens entre Ahito-
phel et David et comment ils ont transféré sur Bethsabée les prédictions royales
qu’Ahitophel s’appliquait a lui-méme, voyons comment certains talmudistes justi-
fiaient une filiation qui, d’apres les données chronologiques bibliques, offrait
quelque difficulte.

210



Le traité Sanhedrin (69b) explique qu’en utilisant 2 Sam. 13,23.38 et 14,28 on
peut déduire que Salomon avait 7 ans lors de la mort d’Ahitophel. Or «Ahitophel
vecut seulement 33 ans. En déduisant 7 ans — dge de Salomon lorsque Ahitophel
commit son suicide, cela laisse 4 Ahitophel 26 ans a sa (= Salomon) naissance.
Maintenant déduisons deux ans pour les trois grossesses !° cela donne a chacun
I'age de huit ans quand il engendre un enfant. Mais pourquoi ce calcul la? Peut-
étre les deux (= Ahitophel et Eliam) avaient-ils neuf ans a la conception, Baths-
heba avait-elle seulement six ans lorsqu’elle congut, parce qu'une femme a plus de
vitalité pour engendrer, la preuve n’en est-elle pas qu’elle engendra un enfant
avant Salomon”»'® Une démonstration aussi rigoureuse ne peut qu’apporter ’ad-
hésion a la theése d’Ahitophel. grand-pére de Bethsabee...

Abhitophel

Ce souci d’établir une filiation entre Bethsabée et Ahitophel est significatif,
mais de quoi? Le deuxieme livre de Samuel qui contient toutes les mentions d’A-
hitophel en donne certaines clés. Presente comme le conseiller de David (ibid.
15,12), d’une trés grande sagesse («les conseils donnés en ce temps-la par Ahitophel
étaient comme des oracles re¢us de Dieu lui-méme. 1l était ainsi de tous les conseils
d’Ahitophel, aussi bien pour David que pour Absalomy, ibid. 16,23). Lors de sa re-
volte contre son pere, Absalom envoie chercher Ahitophel (ibid. 15,12) qui de-
vient désormais son conseiller: c’est sur le conseil d’Ahitophel qu’Absalom com-
met l'irréparable vis-a-vis de son pére (ibid. 16,20 a la fin). Mais le second conseil,
d’ordre stratégique, n’est pas suivi par Absalom qui préfére I'avis d’un autre con-
seiller (ibid. 17,6-14). Alors Ahitophel rentre chez lui et se pend!” (ibid. 17,23).

Ahitophel est un personnage ambigu, sage et fou, pres de Dieu et damneé!®,
fidéle et traitre. Cette ambiguite se dévoile dans le déroulement de sa vie; la tradi-
tion juive en souligne les paradoxes dont nous n’exposerons ici — compte-tenu des
conclusions auxquelles ils conduisent — que ceux concernant sa sagesse et sa
science.

La sagesse quasi divine!? que 2 Sam 15,12 attribue a Ahitophel, et a laquelle
la tradition juive ajoute la connaissance de la Torah?? et celle de I’ astroiogle est
en méme temps source de perdition parce qu’Ahitophel en fait un mauvais usage
soit en s’en glorifiant?! soit en I'utilisant a des fins vaines ou n¢fastes soit méme
en faussant les données dans 'aveuglement de son ambition.

Non seulement la tradition juive condamne la morgue avec laquelle Ahito-
phel fait usage de sa science mais aussi le fait de ne pas mettre en pratique sa
connaissance de la Torah?? et de fonder sa science sur des arguties: Ahitophel et
Doég «capables d’enseigner 300 régles (de la Torah) en prenant pour hypothése
une tour qui volerait dans les airs»??. Le plus grave reproche est celui de ne pas
faire profiter son peuple des bienfaits de sa science®*: ainsi dans I'histoire de I'Ar-
che d’Alliance qu’on n’arrivait pas a déplacer25 et dans celle des fondations du
Temple qui allaient €tre submergees ainsi que toute la terre*°, Ahitophel ne don-
ne le bon conseil que par crainte de la malédiction de David?”; malgré sa réponse
tardive la malédiction prendra effet?8.

Mais pourquoi refuser de donner la bonne réponse au risque d’étre maudit
et de tout perdre?® ? A cause du désir de regner, de remplacer David, puisqu’il

211



etait, selon Sanh. 104b-105a, de la méme lignée: «Ahitophel, descendant de
Juda». Lors de I’ eplsode de I'éventuelle submersion du Temple ( T.J. Sanh.
X,2,29a) «Ahitophel qui était la se dit: cette fois David est sur le point de se per-
dre et je vais régner». Autre exemple de cette ambition dans San/i. 101a ou la tra-
dition talmudique?®, en interprétant selon son gré les textes bibliques, dit que Da-
vid fut atteint de la lépre en raison de son péché avec Bathsheba et qu’Ahitophel,
sans qu’il en soit donne de raison, devint aussi lepreux, d’ou la déclaration de ce
dernier: a similarité de situation, simularit¢ de destin. Le texte de Sanh. 101a de-
clare: «Ahitophel, voyant que la Iépre éclatait en lui, pensa que cela signifiait qu’il
regnerait; mais cela n’arriva pas car cela se reférait a Bathsheba, sa fille*!, de la-
quelle est issu Salomon».

Son désir de régner conduisit donc Ahitophel a interpréter faussement cer-
tains 51gnes prémonitoires et 4 s'engager dans des combats perdus. Il est intéres-
sant ici de montrer que le choix fait par la tradition de donner comme grand-pere
a Bethsabée le tourmenté, le subtil, 'ambigu, 'ambiticux, le fier3?, le damne, le
traitre Ahitophel de la race de Juda, apparaisse comme le support du portrait
antithétique de sa petite-fille. Celle-ci est passive, sans grande intelligence, sans
ambition mais prédestinee, épouse d’un étranger hittite, soumise aux conseils du
prophéte, sans responsabilité¢ dans le péché commis avec David bref, au lieu d’es-
sayer de faire ou de disloquer I'Histoire, comme Ahitophel, ¢lle la subit.

Bethsabée et David

La premiére rencontre

L’apparition de Bethsabée dans le livre biblique (2 Sam 11,2)33 est d’une
simplicité poétique:

«Sur le soir, David se leva de son lit. 1l alla se promener sur la terrasse de la
maison du roi. Du haut de sa terrasse, il aper¢ut une femme qui se baignait. La fem-
me était tres belley.

Le récit de Flavius Joséphe (A4.J. VII 130) est, comme toujours , moralisa-
teur («Vers ce temps, David commit une grave défaillance, malgreé son caractere
juste, sa piété et son ferme attachement aux lois de ses pres») et circonstancic (les
mots ajoutés par Joséphe sont entre crochets), «un soir, du toit de la maison
royale [ou il avait coutume] de se promener [en cette saison] il apergut une femme
qui se baignait [a 'eau froide dans sa maison]**. La femme ¢tait tres belle [et
I'emportait sur toute les autres]». Un autre texte, conservé en grec, resume I’'épiso-
de, c’est le Testament de Salomon 1,1-3: «Il (= David) la vit des fenétres** de son
palais et il I'aima; il la fit venir, la prit et «tomba» avec elle; et elle fut enceinte et
il naquit le trés sage roi Salomon»*°.

On retrouve dans les traités talmudiques le méme double aspect que chez Jo-
sephe. Moralisateur dans Sanh. 107a («David se leva de sa couche: 11 changea sa
couche de nuit pour une couche de jour, mais il oublia la halakhah - 11 y a un petit
organe en I’homme qui se satisfait dans sa faim mais le rend affameé quand 1l est

212



satisfait») et dans Pes. 113a («R. Joshua b. Levi disait: «Ne fréquentez pas des
lieux ou des choses immodestes peuvent étre vues3’, circonstancié dans un autre
passage de Sanh. 107a («Bathsheba était alors en train de laver sa chevelure der-
riere un paravent®® lorsque Satan vint vers David, apparaissant sous la forme
d’un oiseau. Il tira une fleche dans la direction de David et cette fleche déchira le
paravent, découvrant ainsi Bathsheba; et David la vit»).

Un écrit pseudépigraphique, les Vite Prophetarum, dont on possede en grec
au moins quatre versions, a une approche inedite de 'histoire de David et de
Bethsabée puisque dans trois de ces versions®® le prophete Nathan essaie d’inter-
venir avant la consommation de I’acte mais en est empéché par une ruse de Be-
liar. La deuxieme tradition de la Recensio anonyma concernant Nathan expose
ainsi les faits: «Nathan [...] ¢’est lui qui enseigna a David la loi du Seigneur. Ap-
prenant que David allait s’approcher de Bethsabée, Nathan se hita de venir*®
pour lui faire des reproches afin qu’il soit préservé de I'impieté. Et Béliar I'en em-
pécha*!. En effet, alors qu’il était sur la route de Jérusalem, il trouva un mort
¢gorge, ¢tendu nu. Ayant Oteé sa robe il la jeta sur lui et resta la pour enterrer le
mort; et n’ayant pu arriver pres de David cette nuit la, ce dernier accomplit I'ini-
quité».

Le texte biblique continue au verset 3:

«David envoya prendre des renseignements sur cette femme et l'on dit: mais c'est
Bathsheba, la fille d’Eliam™* | la femme d’Urie le Hittite».

Flavius Jospephe supprime tout le passage et écrit seulement «son nom était
Bethsabée». Les textes talmudiques ne prennent pas non plus en compte ce passa-
ge. La mention d’«Urie le Hittite» dans le texte biblique signale que le mari de
Bethsabée était un étranger, probablement prosélyte; la mention dans les textes
non-bibliques qu’Ahitophel était descendant de Juda (Sanh. 104b-105a) est-elle
censée equilibrer le fait que Bethsabée, dite sa petite-fille dans ces textes, était ma-
riée a un etranger?

Le premier péché: L’adultére

«David envoya des émissaires pour la prendre. Elle vint chez lui et il coucha
avec elle. Elle venait de se purifier de son impureté. Puis elle rentra chez elle» (v. 4).

Flavius Joséphe presente ainsi I'évenement:« Séduit par ses charmes, incapa-
ble de surmonter sa passion, il la fait venir et la possede». Aussi bien dans le texte
biblique que chez Joséphe, le péché est «le fait du prince». D’ot I'absence de bla-
me dans la tradition juive a la suite de ’A.T.. Bethsabée n’a fait qu’ob¢ir au roi -
ce qui était apparemment la seule conduite a tenir — et n’a eu aucune initiative.
C’est David qui la regarde, la fait venir et la prend. Mais David lui-méme a-t-il
péche en la prenant?+3

Toute une casuistique s’est développée a ce sujet. Pour les uns David n’est
pas coupable car elle lui était destinée de toute éternite*#, le seul reproche possible
dans cette perspective est que David la prit trop tot non parce qu’elle €tait mariée
mais parce qu’elle n’était pas mire: Sanh. 107a «Raba enseignait [...] Bathsheba,
la fille d’Eliam, était destinée a David depuis les six jours de la Creéation, mais elle

213



vint vers lui avec tristesse. Elle était prédestinée pour David depuis les six jours de
la Création, mais il jouit d’elle avant qu’elle ne fut mire». Autre texte ayant la
méme connotation «avec tristessen: Tehillim 3,3 «David (dit) au Saint, béni soit-il:
il est révele et connu de Toi, que Bathsheba était tenue préte pour moi; cependant
clle me fut donnée pour la tristesse». La «tristesse» du premier texte est celle de
Bethsabée qui apparait comme une victime n’approuvant pas I'ordre de David, la
«tristesse» du second texte, celle de David, se rapporte aux péchés de David et
aux drames qui découlérent de cette rencontre.

Pour d’autres commentateurs la justification de David, basée sur la prédesti-
nation de Bethsabée a lui-méme, se double de justifications concernant les rela-
tions entre Bethsabée et Urie. Deux courants dans la tradition juive a ce sujet: le
premier nie toute relation conjugale entre eux, le second argue que Bethsabée n’e-
tait plus mariée a Urie. Le premier courant peut étre illustré par le texte de Zohar
I 8b qui présente 'explication détaillée, donnée par Dieu, de la non-consomma-
tion du premier mariage de Bethsabée. L’ange Douma — ange chargé (parmi
d’autres fonctions) de la punition de ceux qui se sont rendus coupables d’unions
illicites — réclame la plus grave punition pour David. Dieu défend David de plu-
sieurs accusations et dit: «Je sais qu’Urie, son mari, ne I’a jamais approchée: Mon
nom est scellé dans le sien, car parfois il est appelé Ouri YAH et parfois Ouri
YAHOU, ce qui montre qu’il n’eut jamais avec elle de relations conjugales»*s. Le
second courant donne la justification suivante: David aurait fit obligation a ses
soldats partant a la guerre de donner un acte de divorce a leur femme pour leur
permettre de se remarier, méme st on ne retrouvait pas leur corps. D’ou la
conclusion de Shab. 56a: «Et tu as pris sa femme pour en faire ta femme; le ma-
riage avec elle est valide. Or R. Schmouel b. Nahmani a dit au nom de R. Jona-
than: celui qui allait 4 une guerre de la maison de David devait remettre a son
épouse un acte de divorce»*o.

Bien entendu, pour d’autres commentateurs David est responsable et coupa-
ble d’avoir commis le péché d’adultére avec Bethsabée. mais nous n’en traiterons
pas ici car cette étude est consacrée a la seule Bethsabée: les textes précédemmant
cités concernaient le destin de cette derniére lorsqu’il se croisait avec celui de Da-
vid.

Le second péché: I’assassinat d’Urie et la punition

Ce péché, considéré comme plus grave*” que le premier est celui du seul Da-
vid: non seulement Bethsabée n’y participa en aucune manicre (elle ignorait la deé-
cision de David) mais elle accomplit consciencieusement les devoirs rituels envers
son ¢poux mort (2 Sam. 11,26-27):
«Or la femme d'Urie apprit qu’'Urie, son mari, était mort, et elle pleura son mari.
Le deuil passé, *® David la fit chercher et la recueillit chez lui. Elle devint sa femme
et elle lui enfanta un fils. Mais ce qu’avait fait David déplut au SEIGNEU R» Récit
de Flavius Joséphe (A4.J. VII 146-147): «Quant a la femme d’Ourias, Bethsabée,
informée de la mort de son mari, elle le pleura plusieurs jours. Mais dés qu’elle
eut quitté le deuil et fini de pleurer Ourias, le roi la prit pour femme et il lui na-
quit un enfant male. Dieu ne vit pas ce mariage d’un oeil favorable».

214



La punition destinée a David pour la double faute, adultére et assassinat
d’Urie, frappe, par contrecoup, Bethsabée: c’est la mort de 'enfant congu dans le
péché. C’est ce qu'annonce au roi le prohéte Nathan (2 Sam. 12, 9.14.15.18):

«Pourquoi donc as-tu méprisé la parvole du SEIGNEUR, en faisant ce qui lui
déplait? Tu as frappé de I'épée Urie le Hittite. Tu as pris sa femme pour en faire ta
Sfemme et lui-méme, tu l'as tué par l'épée des fils d’Ammon. [...].'* Mais puisque,
dans cette affaire, tu as gravement outragé le SEIGNEUR — ou plutét ses ennemis -
, le fils qui t'est né, lui, mourra.'> Et Nathan s’en alla chez lui. Le SEIGNEUR
frappa l'enfant que la femme d’Urie avait enfanté a David et il tomba malade.[...]*8.
Le septieme jour, l'enfant mourut».

Le passage parallele de Josephe s’écarte fort peu du récit biblique et, comme
lui, 1l n’appelle pas Bethsabee par son nom*? mais par la désignation de «femme
d’Urie» (A4./J. VIII 151.152.154.155): «[...]'"*'David I'(= Dieu) avait méprisé et
outrage en prenant la femme d’un autre et en livrant son mari aux ennemis pour
le faire périr. '32C’est pourquoi Dieu lui fera expier ce forfait [...]. De plus la mort
frappera bientot le fils que tu as eu de cette femme [...]. Et Nathan, ayant fait ces
prophéties au roi, rentra chez lui. ***Cependant le fils que David avait eu de la
femme d’Ourias fut frappe par la divinité d’une grave maladie ... '35Mais 'enfant
¢tant mort le septieéme jour [...]».

Un texte du Talmud 5° rappelle la punition et la cause de la punition:
«Quels furent les deux péchés de David? Le péché contre Urie et celui [...]. Mais il
y a aussi ce qui concerne Bathsheba? Pour cela il fut puni, comme il est écrit (2
Sam. 12.9). «Et il donnera compensation au quadruple pour I'agnelle: enfant (de
Bethsabée), Amnon, Tamar et Absalom» ( Yoma 22b).

Apres le deuil, la joie. Une fois consolé, David s’approcha a nouveau de «sa
femme, Bathsheba» qui retrouve son nom et accede au titre de femme légitime du
roi.

Naissance de Salomon

Le livre biblique (2 Sam. 12, 24-35) poursuit:

«Puis David consola Bathsheba, sa femme. Il alla vers elle et coucha avec elle. Elle
enfanta un fils. David lui donna le nom de Salomon et le SEIGNEUR ['aima et 'en-
voya dire par l'entremise du prophéte Nathan. Et il l'appela du nom deYedidyah, a
cause du SEIGNEUR (= Yahvé)3'».

Exceptionnellement Joséphe est ici réducteur (A4.J. VII, 158): «Alors David
s’étant approché de sa femme Bethsabeée, elle fut enceinte et enfanta un fils qu’il
nomma Salomon, selon 'ordre du prophete Nathan». Le nom de Yedidyah, dis-
parait ici, malgré sa mention dans la Septante, et il n’y a nulle allusion a Yahvé.

Pesahim 117a rappelle, dans un passage concernant I’écriture des mots
dans les copies, ce nom de Yedidyah: «R. Hisda disait au nom de R. Yohanan:
Halleluyah, Kesyah et Yedidyah (2 Sam. 12,25) forment des mots simples. Rab di-
sait Kesyah et Merhabyah forment des mots simples. Rabbah disait: Merhabyah
seulement... Les disciples demandaient: Qu’en est-il pour Yedidyah dans I'opinion
de Rab? Soyez attentifs car Rab disait: Yedidyvah est divisible en deux, toutefois
Yedid n’est pas sacré tandis que Yah est sacré’2».

215



Bethsabée la reine

Aprés son mariage avec David et la naissance de Salomon, Bethsabée ac-
quiert un statut de reine favorite. Femme trés aimeée et mere du futur roi, son im-
portance est reconnue a la cour. Elle apparait encore dans deux épisodes bibli-
ques, aupreés de David pour conserver 2 Salomon le droit a la succession de son
pere, auprés de Salomon en faveur d’Adonias. Elle réussit dans le premier cas
mais échoue dans le second.

David, Abishag et Bethsabée

Dans le récit concernant David et Abishag — récit qui précede les deux épiso-
des qui viennent d’étre annonces — Bethsabée n’apparait ni dans le récit biblique
ni dans celui de Joséphe mais surgit dans Sanh. 22a. Considérée favorablement
dans la Bible et chez Joseéphe, Abishag est présentée comme une arriviste imperti-
nente dans le commentaire talmudique tandis que Bethsabée est le refuge de Da-
vid: «Quels sont les faits qui concernent Abishag? Il est ecrit (/ Rois 1, 1-3): «Le
roi David était vieux, et avancé en dge; on le couvrait de vétements mais sans pou-
voir le réchauffer. Ses serviteurs lui dirent: “On devrait chercher pour mon seigneur
le roi une jeune fille vierge; elle serait au service du roi, elle lui tiendrait lieu de fem-
me; elle partagerait ton lit et mon seigneur le roi aurait chaud”. On chercha une bel-
le jeune fille dans tout le territoire d’Israél; on trouva Abishag, une Shounamite, et
on 'amena au roi». Elle lui disait, «marions-nous» mais il (= David) dit «Tu m’es
interdite®?. «Quand le courage manque au voleur, il devient vertueux» railla-t-
elle. Alors il leur (aux serviteurs) dit «Appelez-moi Bathsheba». Et nous lisons: £t
Bathsheba entra chez le roi, dans sa chambre privée>* (I Rois 1,15). Rab Judah di-
sait au nom de Rab: En cette occasion Bathseba sécha (ses larmes) treize fois»3.

Bethsabée, beaucoup plus jeune que David (méme si elle avait plus de six
ans a la naissance de Salomon!) a donc encore beaucoup de séduction pour le roi
vieillissant. L’impuissance de David — implicitement evoquee dans / Rois 1,4
(«Cette jeune fille était extrémement belle; elle lui tint lieu de femme et le servit; ce-
pendant le roi ne la connut pas») et explicitement dans A4.J. VII 343 («On trouva
donc dans une ville une femme plus belle que toutes les autres, nommeée Abisac
qui réchauffa le roi rien qu’en restant couchée aupres de lui; car en raison de son
grand age, sa faiblesse lui interdisait le plaisir et le commerce conjugual.») — dis-
parait dans le texte talmudique... au bénéfice de Bethsabée.

Dans les deux épisodes qui suivent, Bethsabée a un role important puisque
c’est elle qui va trouver le roi — que ce soit David ou Salomon — afin de changer le
cours des choses. Mais ce n’est jamais spontan¢ ni n’est le résultat d’une reflexion
personnelle puisque c’est a I'instigation du prophéte Nathan dans le premier cas
et a celle d’Adonias dans le second. Bethsabée conserve donc cette passivité, ca-
ractéristique du personnage, méme lorsqu’elle intervient dans I’Histoire.

216



Bethsabée et la succession au trone de David

Le prophete Nathan (/ Rois 1,11-14) — qui avait, au nom de Dieu,sévere-
ment condamné David pour son péché avec Bethsabée et pour le meurtre d’Urie
(dans 2 Sam. ch. 12) — dicte sa conduite et ses paroles a la reine afin d’empécher
qu’'Adonias *° ne succéde a David, ce qui n’était pas dans le plan divin. Il se re-
trouve donc, par soumission a Dieu et parce que la situation de Bethsabée a
change, I'allie objectif de cette dernicre, qu’il guide et soutient de sa présence.

Est-ce ce changement d’attitude, est-ce une certaine lassitude envers les récits
des luttes dynastiques des descendants de David, mais cette histoire n’est pas re-
prise dans la litterature post-biblique®” ; méme pas dans la Vie de Nathan (in Vi-
tae Prophetarum) malgré I'importance du role du prophéte dans cette affaire.

Seul Flavius Josephe fait une description detaillée (4.S. VII 348-354), et as-
sez fidéle au texte biblique, de I’épisode. On voit Nathan venir trouver Bethsabée
et Iui expliquer le risque qu’elle court ainsi que Salomon si Adonias prend le pou-
voir, comme sa conduite présente le laisse présager. Nathan propose alors le sce-
nario suivant pour éviter la catastrophe: elle ira trouver David et I'informera de
ce qui se passe et lui rappelera (?) son serment de nommer Salomon son succes-
seur; pendant cette visite lui, Nathan, interviendra et confirmera ses paroles. Le
plan s’exécute de point en point et le roi décide que I'intronisation de Salomon
aura lieu immeédiatement. Il rassure Bethsabée qui I'en remercie. Les différences
avec le texte biblique sont si minimes (discours indirect chez Joséphe, direct dans
la Bible; présence d’Abishag dans la chambre de David dans / Rois 1,15, gardiens
de la chambre royale introduisant Nathan dans les Antiquités juives) qu’il ne sem-
ble pas necessaire de donner ici des textes si proches.

Bethsabée, Adonias et Salomon

Dans I’épisode précédent comme dans celui-ci (/ Rois 2, 12-25) il s’agit du
trone de David. Dans le premier récit David, vivant, désignait officiellement Salo-
mon comme son successeur, grace a la vigilance de Nathan qui utilisait Bethsabée
pour informer le roi des manoeuvres d’Adonias. Dans la présente narration, Da-
vid étant mort, Bethsabee, est influencée par le méme Adonias. Dans le deux épi-
sodes 1l y a tentative d’Adonias pour se présenter comme roi soit en agissant
comme tel soit en réclamant Abishag pour femme. Or, si Abishag n’avait pas éte
vraiment I’épouse de David, elle avait partagé sa couche. Selon les coutumes ar-
chaiques posséder le harem d’un roi (mort ou vaincu) c’est confirmer ses droits a
sa succession’®.

Des implications successorales d’un mariage entre Adonias et Abishag,
Bethsabée est ignorante. Naiveté ou sottise, elle considere cette union avec la can-
deur d’une midinette, d’autant plus qu’Adonias lui presente ainsi I'affaire (/ Rois
2,15-16): «Tu sais toi-méme que la royauté m’appartenait et que tout Israél était
tourné vers moi pour que je sois roi. Mais la royauté s'est détournée de moi, elle est
allée a mon frere; c’est par la volonté du Seigneur qu'il I'a eue. A présent je n’ai
qu'une demande a te faire; ne me repousse pas». Flavius Joséphe ajoute des préci-
sions révélatrices de la duplicité d’Adonias et de la naivet¢ de Bethsabée (A4.J.
VIII 2-5): «Adonias [...] vint trouver Bethsabée la mére du roi, et la salua avec

217



empressement. Elle lui demanda quel besoin I'amenait chez elle et le pria de s’ex-
pliquer, affirmant qu’elle le satisferait de grand coeur. Alors 1l commenga par lui
dire qu’elle savait fort bien elle-méme qu’il avait droit au trone tant par son age
que par le choix du peuple, mais puisque la royauté était échue a Salomon son
fils, par la volonté de Dieu, il aimait et se plaisait a servir sous lui, et se declarait
satisfait de sa situation présente. Toutefois il suppliait Bethsabée d’interceder
pour lui aupres de son frere et de le persuader de lui accorder pour femme Abisa-
ké, la concubine de son pére: car celui-ci, en raison de sa vieillesse, n’avait pas eu
commerce avec elle: elle était donc restée vierge». Flavius Joséphe poursuit en
montrant que Bethsabée, flattée qu'on lui préte une telle influence sur son fils, a
I'ingénuité de croire que Salomon, au mépris de tout sens politique, aimerait un
frére qui une fois déja tenta de lui ravir le trone (ibid. § 6): «Bethsabée promit de
lui préter tout son concours, disant qu’elle ne doutait pas du succes, d’abord par-
ce que le roi tiendrait a faire plaisir a son frere, ensuite parce qu’elle I'en prierait
avec insistance». Ainsi Bethsabée continue a rester dans le role de femme-objet
que chacun, David, Nathan et Adonias manipule a plaisir.

Un texte talmudique isolé commente la revendication d’Adonias, c’est celui
de Sanh. 22a: «R. Jacob disait au nom de R. Yohanan: Abishag était permise a
Salomon (en mariage)>® mais non a Adonias. Elle ¢tait permise a Salomon, car il
¢tait roi, et un roi peut faire usage du sceptre du roi, mais elle était interdite a
Adonias car il était roturier»®®. Le commentateur transfére ici la question du do-
maine dynastique au domaine juridique.

L’entrevue de Bethsabée et de Salomon commence par des marques de res-
pect du roi envers sa mere tant dans le texte biblique que dans celui de Joséphe.
Seule différence dans I'accuell, le remplacement de «se prosterna devant elle» (1
Rois 2,19) par un affectueux «l’embrassa» (A4.J.VIII 7), comme dans la Septan-
te®!. Cette affection s’exprime toujours avec chaleur, lors de la demande d™une fa-
veur par Bethsabee (ibid. 8 8): «Salomon I'invite a faire connaitre sa volonté, car
c’était un devoir de tout accorder a une mere. Il lui reproche méme doucement de
n’avoir pas, dés ses premiéres paroles, montré la ferme confiance de voir exaucer
son désir et d’avoir paru appréhender son refus». Le texte biblique est beaucoup
moins expansif (/ Rois 2,20): « Demande, ma mére! je ne te repousserai pas».

La fin de I'épisode — en ce qui concerne Bethsabée — décrit la réaction de Sa-
lomon a la requéte de sa mere. En en apprenant I'objet il se met en colére, Jose-
phe ajoute «et la chasse», en lui reprochant de vouloir ainsi donner le trone a son
demi-frére. Puis il résoud définitivement la question en faisant supprimer Ado-
nias. L’analyse politique de Salomon est justifiée; sa colére contre la naive Bethsa-
bée ne 'est pas dans la mesure ou toute la vie de celle-ci démontre une incompreé-
hension passive des événements. Par contre, la colére de Salomon contre sa mere
serait justifice s’il lui prétait une intention perverse et que, selon certains textes si-
gnaleés par Ginzberg®?, elle illustrat a ses yeux la méchanceté des femmes®3: au
lieu d’étre un personnage anodin et irresponsable Bethsabée serait une femme
meéchante, capable d’accomplir un crime envers son propre fils. Mais c’est un té-
moignage isolé, tardif, sans support scripturaire, qui ne vaut que comme preuve
de I'inépuisable imagination des commentateurs, témoignage que nous ne retien-
drons pas, de ce fait, dans la conclusion.

218



Conclusion

A travers cette enquéte sur Bethsabée dans les textes bibliques et dans leurs
commentaires, on distingue deux grandes périodes. La premicre est celle de I'a-
dultére et de ses conséquences, dans laquelle Bethsabée, objet du désir de David,
subit les événements. La seconde période, celle de sa dignité reconnue — femme et
meére de roi — est celle ou elle intervient dans les affaires de ’Etat mais seulement
comme porte-parole de personnages importants et actifs et ou elle n’est, en fait,
qu’un intermediaire sollicité en raison de ses liens familiaux avec le pouvoir. L’in-
térét des commentateurs se porte alors plus sur ses partenaires que sur elle.

Les exégetes juifs ont surtout développé le theme de ses premieres relations
avec David. Vu leur caractére peu edifiant, malgré toutes les justifications appor-
tées, cela explique pourquoi Megillah 25a a indiqué que dans la synagogue 1'his-
toire de David et Bethsabée «est lue mais non traduite» — de méme que les histol-
res de Ruben (inceste avec Bilha la concubine de son pere, Gen. 35,32. 49, 3-4) et
d’Amnon (fils de David, inceste avec sa soeur, 2 Sam. 13, 1-22) — tandis que I'his-
toire de Tamar (inceste avec son beau-pere, Gen.ch. 38) «est lue et traduite»: I'in-
tention pieuse trouve ainsi sa récompense.

La mention de Matthieu 1,6 «David engendra Salomon, de la femme d’U-
rie» est bien dans la tradition juive puisqu’elle rappelle 'adultére et le manque de
personnalité de Bethsabée. Nous verrons ultérieurement comment le christiani-
sme a, pour sa part, compris le comportement de cette ancétre du Messie.

NOTES

1. Voir H.L. STRACK et P. BILLERBECK., Kommentar zum NT aus Talmud und Mi-
drasch. Miunchen, t. 1 Das Evangelium nach Matthaus, 1922, p. 28-30.

. Voir James L. BAILEY, «Josephus’ portrayal of the Matriarchs» in Josephus, Ju-
daism and Christianity ed., LLH. FELDMAN et Gohet HATA, 1987 p. 154-179 et
Monique ALEXANDRE, «Les matriarches: exégeses juives et exégeses chrétiennes»
in Collogue Jérusalem: Exégeses juives et exégéses chrétiennes 1990; a paraitre ct
dont je n’ai pas pris connaissance.

3. Cher. 41-47; en particulier § 41... «Celles qui habitent avec ces hommes-la [= Abra-
ham, Isaac, Jacob et Moise] sont, sclon le langage, des femmes, mais en fait, sont
des vertus» (trad. J. Gorez).

4. La premiere des monographies sur les ancétres maternelles de Jésus est d¢ja parue et
concerne Tamar: «Exploitations non-bibliques des thémes de Tamar et de Genese
38. Philon d’Alexandrie et traditions juives jusqu'aux Talmudim» in Alexandrina.
Mélanges C. Mondésert, Paris, 1987, p. 76-115 et «Tamar» in Figures de |I’Ancien
Testament chez les Péres (= Cahiers de Biblia Patristica 2), Strasbourg, 1989, p.
143-157. La seconde monographie est constituée par le présent article et concerne
Bethsabée. Lorsque les quatre monographies seront terminées une synthese des dif-
férents ¢léments paraitra.

8]

219



5. «David deé 8génn€sen ton Solomdna &k &s tou Oﬁrilou»; comparer la formulation a
celle de 2 Sam 12,15 a propos de leur premier enfant mort: & eftekence'gyné Ouriou
toi David». g

6. 2 Sam. 11,26; 2 Sam. 12,15: hebr’eschet "Ouriya; grec gyne Ofiriou.

7.2 Sam 12,24; 1 Rois 1, 11.15. 16.28.31; I Rois 2, 13.18.19;1 Chron. 3,5. 11 est accolé
deux fois a la mention «mére de Salomon» (/ Rois 1,11; 2,13) et une fois ({ Chron.
'3,5) a «fille I’ Ammiely. .

8. Exception (A4.J. VII, 146) lorsque Bethsabée prend Ie deuil de la mort d’Urie («€ de
tou Ouria gyné Becthsabg)» ou son nom réapparait mais encore, vu le contexte,
joint a celui d’Urie.

9. A noter que Philon ne commente ni 2 Sam., ni / Rois 1 et 2, ni [ Chron. 3,5. Les
noms d’Ahitophel, si fréquent dans les commentaires talmudiques, et de Bethsabée
n’apparaissent pas dans son ceuvre conservée. Plus ¢tonnant encore, le nom de Da-
vid n’apparait qu’une fois (Conf. 149) dans un contexte de critique historique des li-
vres des Rois puis d’allégorisation du titre «fils de David»: «J’admire aussi les mys-
téres révéleés dans les livres des Rois: ceux qui ont connu la fleur de 1’age et vécu bien
des générations plus tard y sont inscrits, sans que personne en soit choque, sous le
nom de «fils de David», le divin psalmiste (/ Rois 15,11; 2 Rois 18,3), de qui leurs ar-
riere-grands-péres n’étaient peut-étre méme pas contemporains. En effet, il s’agit 1a
de la génération des ames que les vertus ont rendues immortelles, non de celle des
corps périssables; on s’accorde pour attribuer cette génération aux chefs de file de la
perfection morale, comme s’ils ¢taient des péres qui engendrent» (trad. J.G.Kahn).

10. CD, V 5: «et les ceuvres de David furent prisées (par Dieu) a I'exception du meurtre
d’Urien; 11Q Ps* X1 11; «Moi (= David), étant encore jeune, avant que je n’eusse
erré», allusions a I'adultére avec Bethsabée et au meurtre d’Urie (trad. A. Dupont-
Sommer).

11. Theodorus SCHERMAN, Prophetarum vitae fabulose. Indices apostolorum discipu-
lorumque Domini Dorotheo, Epiphanio, Hippolyto aliisque vindicata, Leipzig, Teub-
ner, 1907. Cette édition utile mais imparfaite doit étre remplacée par une autre édi-
tion qui tiendra compte des manuscrits retrouvés apres la parution du volume de
Schermann et comportera une nouvelle classification. Publi¢e sous 'égide de «L’As-
sociation pour I'é¢tude de la littérature apocryphe chrétienne» (A.E.L.A.C.), a I'ini-
tiative de Madeleine Petit, elle comprendra les versions arabes, arméniennes, éthio-
piennes, gretques, hébraiques, vieilles irlandaises, latines, slavonnes et syriaques, et
les références aux versions qui dépendent de celles-ci.

12. T.J. B.B. 11, 13b: «En partant R. Hanina vit un arbre portant des figues blanches,
dites Bath-Sheba»; voir aussi M. Ma'as 2,8 et la guemara.

13. Bible de la Pleiade, 1957, t. 1.p. 1261, note sur I Chron. 3.5.

14. Bible du Centenaire, 1947, t. 111, p. 419, note sur [ Chron. 3,5.

15. Trois grossesses: Ahitophel engendre Eliam, Eliam engendre Bethsabée, Bethsabée
enfante Salomon.

16. D’apres la traduction de H. FREEDMAN, The Talmud,Sanhedrin, Londres 1935.

17. Dans la LXX, méme verbe que 2 Sam dans Tob. 3,5; dans le Nouveau Testament
verbe identique pour la mort de Judas en Mt 27,5. Il n’y a dans I’ensemble de la Bi-
ble que trois suicides de traitres, ceux de Ahitophel, de Zimri (/ R. 16,18, suicide par
le feu) et de Judas. Sarra, future femme de Tobie n’exprime qu’une intention de se
pendre par désespoir.

18. Ahitophel est 'un des quatre simples particuliers (Balaam, Doég, Ahitophel et Gue-
hazi) avec les trois rois (Jeroboam, Achab et Manassé) a n’avoir pas part au monde
a venir (cf. Hag. 15b, Mak. 11a, Sanh. 90a, T.J. Sanh. X,2,28, Suk. 53a-53b, Tehillim
3.9, etc.).

220



I

25
26.
27.

29,

30.
31,
32.

Le texte écrit évite d’appeler Ahitophel un «homme». La Massore (cf. Ned.37b) resti-
tue ‘ish en geré, ce qui explique le commentaire de Tehillim 3,4: «et puisque le mot
homme est seulement lu mais non écrit actuellement dans I’Ecriture, il est enscigné
par cela que Ahitophel était non comme un homme mais comme un ange». Autre
interprétation, opposée a la précédente, de 2 Sam 15, 12 dans T.J. Sanh, X,2,29a:
«Pour le mot «quelqu’un» le texte n’a pas le terme «homme» (lu ainsi mais non écrit)
car la Bible n’a pas pu lui donner I'appellation d’homme (en raison du facheux con-
seil donné a Absalom)».

. Connaissance de la Torah: «Ahitophel était un homme fort versé dans I’étude de la

Loi» (T.J. Sanh. X,2,29a); cf. aussi Hag 15b, paralléles en Sanh. 106b et Eliyyahu
Rabbah 31,157 (voir texte complet note suivante). Maitre de David;«Celui qui ap-
prend de son compagnon un seul chapitre ou une seule halakhah ou un seul verset
ou une seule parole, ou bien méme une seule lettre, doit 'entourer de respect. Car
nous trouvons cela chez David, roi d’Israél qui, n’ayant appris de Ahitophel que
deux choses, I'a appelé «mon maitre», «mon prince» ¢t «mon ami intime» (P.Abbot
6,3). paralléle en Sanh. 107a; cf. aussi Ab. de R. Nathan 6, Ber. 12b, Tehillim 55,1
commentent le méme texte de Ps 53, 14 de la méme manicre.

. Deux textes importants: Nb R. XXII: «Ahitophel de la maison d’Israél et Balaam

des nations paiennes furent les deux grands sages du monde qui, en omettant de
montrer de la gratitude & Dicu pour leur sagesse, périrent dans le déshonneur (allu-
sion a Jer. 9.22); Elliyvahu R. 31,157: «... 'homme qui cherche a faire la paix doit
aussi étre un homme humble non un arrogant comme I'¢tait Ahitophel le Gilonite,
un sage avec la Torah en lui et qui fut néanmoins 6té du monde de sa fierté démesu-
rée».

. Tehillim 119,.50: «Ahitophel, celui qui détourne de la Torah, vint et apprit la Torah

mais il ne la pratiqua pas, et ainsi Tu t’¢loignas de lui»; cf. aussi Sot. 21a.

. Hag. 15b; dans Sanh. 106b R. [saac cite aussi les 300 régles tandis que R. Ami cite

«les 400 problemes soulevés par Doég et Ahitophel a propos des régles (de 1a Torah)
applicables a une tour planant dans les airs ¢t ils n’en ont résolu aucun. Est-ce un ex-
ploit si extraordinaire que de soulever des problémes? demanda Rabba».

. Pes. R. 11,2, commentaire de / R. 19,16: «Il va sans dire ... que celui qui sert Israél

doit prendre soin (de servir Israél et non lui-méme), en sorte qu’il ne périsse pas
comme Doég et Ahitophel...».

T.J. Sanh. X,22, 8.

Suk. 53a-53b, Mak. 11a, T.J. Sanh. X, 2, 29a.

Mémes réferences que dans la note précédente. Dans ces textes celui qui, connais-
sant la réponse ne parlera pas, périra étrangle; dans T.J. Sanh. X, 2, 28b périra par
sa propre épee: telles sont les malédictions de David.

. Mak. 11a: «Rab Juda rapporte que Rab a dit que la malédiction d'un sage méme si

elle était exprimée sans cause, prend effet... R. Abahou a dit: la malédiction d’un
sage, méme conditionelle se réalise».

Sot. 9b: «Tous (= dix personnages bibliques dont Ahitophel) convoitérent ce qui ne
leur appartenait pas, et cela leur valut non seulement de ne pas obtenir ce qu’ils dési-
raient, mais de se voir retirer ce qu’ils possédaient»; voir aussi Yalkut 11, 151 sur 2
Sam. 16.

Sanh. 107b, Yoma 22b.

En fait son grand-pére selon la tradition.

Flavius Joséphe, dans "'une de ses paraphrases bibliques stoicisantes, conte ainsi la
fin d’Ahitophel: «Mieux valait, disait-il, quitter la vie librement et fierement que d’at-
tendre le chatiment que lui réservait David, si entiérement trahi par lui en faveur
d’Absalom. Ayant ainsi parlé et s’¢tant retiré dans le fond de sa maison, il se pendit.

221



33,
34.

35.

36.

37.
38.

39.

40.

41.

42.
43.
44.
45.
46.
47.

48.

Le corps d’Ahitophel, qui s’était fait ainsi son propre justicier..» (A.J. VII 229, trad.
Julien Weill).

Le texte massorétique et le texte de LXX sont trés proches.

Bethsabée est pudique: elle se baigne dans sa maison; non éprise de luxe: elle se bai-
gne a 'eau froide.

Les lieux d’ou David vit Bethsabée varient selon les époques de rédaction des textes
et correspondent aux usages de leur temps: toit, terrasse (ou chambre sur la terras-
se), fenétre du palais.

Ce récit télescope les événements: Salomon n’est pas 'enfant de cette premicre ren-
contre. Editions consultées et traduites pour le Testament de Salomon 1) Chester
Charlton Mc COWN, The Testament of Salomon, Leipzig, J.C. Hinrichs, 1922, p.
102-103;2) Armand DELATTE in Anedocta Atheniensa, t. 1 (Bibliothéque de la Fa-
culté de Philosophie et de Lettres de I’'Université de Licge, fasc. XXXVI), Paris,
Champion 1927, p. 212-213.

Variante: «ne reste pas sur le toit».

Autre maniere de montrer la pudeur de Bethsabée: ¢’est sculement sa chevelure qui
est lavée et cela derriére un paravent.

Les versions conservées des autres langues (cf n. 11) comportent cet épisode de Na-
than avec quelques variantes. '

de Gabaon. Ce n’est pas la premiere fois que Dieu envoie Nathan a David (voir 2
Sam. ch.7).

Béliar (étre démoniaque) trouve le moyen d’empécher Nathan de poursuivre sa rou-
te en mettant un cadavre sur le chemin car le devoir d’enterrer un mort est une obli-
gation a laquelle nul ne peut se soustraire: Philon d’Alexandrie, Hypothetica VII1 7
(«Qu’on ne refuse pas la sépulture aux morts mais qu’en outre on jette sur eux au-
tant de terre que les pieux usages I'exigent», Joséphe, Contre Apion 11 211 («Ne pas
laisser un corps sans s¢pulture») le rappellent. Ces textes s’appuient sur des passages
bibliques: pour la malédiction pour n'étre pas enterré 1 Rois 14, 10-11; Is. 34,3; Jer.
16,4. 22,19. 25,33. 29,5; Ez. 29,5, c’est une @uvre pie que de rendre les derniers devoirs
aux morts 1 Sam. 31, 10-13; 2 Sam. 2, 4-6. 21, 10.14; Si 7,33. 38,16. Dans Tobie ces
obligations tiennent une grande place tant envers les parents qu’envers de simples
correligionnaires (1, 17-18; 2, 4.7; 12, 12-13).

Quant au personnage de Beliar/Bélial (identifi¢ a Satan, au Prince des Tencbres,
etc.), il apparait dans les Ecrits de Qumran et dans les Apocryphes et Pseudepigra-
phes (Testaments des douze Patriarches, Martyre d’Isaie, Jubilés, I1le ssibylle, etc.).
Les Péres de I'Eglise le citent dans leurs commentaires a partir de 2 Cor. 6,15
(«Quelle entente entre Christ et Bélial») en particulier. Mais dans aucun de ces textes
n’apparait I'anecdote citée ici.

LXX: Eliab.

Ket.: «ce fut une contrainte».

Un texte, postérieur a ceux cités jusqu’a présent, Zohar 1 8b, reprend cette tradition:
(Dieu parle) «David est innocent et 'alliance de Sainteté reste inviolée car il est réve-
lé devant Moi que Bathsheba lui était destinée depuis le jour ou le monde fut créen.
Traduction Charles MOPSIK (Lagrasse, Verdier, 1981). Ouriyah et Ouriyahou si-
gnifient tous deux «Dieu est ma lumiere».

Conjecture talmudique. Méme justification dans Ketz. 9b et Zohar 1 8a.

La aussi il y a des avis contraires, peu nombreux il est vrai, comme celui de Shab.
56a, qui rejette la faute sur Urie pour «s’étre rebellé contre ["autorité royale» en ne
retournant pas coucher chez lui: il a ainsi «obligé» David a I’¢liminer!

Mo’ed katan 15b «Celui qui est en deuil n’a pas le droit au lit (conjugal), comme 1l
est eécrit: David consola Bathsheba sa femme et alla vers elle (2 Sam. 12,24) ce qui im-

222



49

51.

52.

53.
54.
35
56.
57.

38.
5.
60.
61.
62.

63.

plique quauparavant (= durant la période du deuil) cela lui était interdit». Ce texte
s’applique au deuil de Bethsabée pour 'enfant congu avant Salomon.

. Voir le début de cet article.
50.

Il y a de nombreux textes talmudiques sur ce sujet; ils racontent la faute, le repentir
et le pardon de David.

Pour David lui donna: texte écrit (ketib): i/ lui donna, texte lu (geré¢) + aram. + syr.:
elle Tui donna (note TOB).

Pour Yedid-Yah, c¢’est-a-dire «Aimé de Yah(ve)». Ce nom ne reparait plus dans la
suite du récit. LXX: Idedi, Iedidia, Ieddidia. Pour les autres noms donnés a Salo-
mon dans la littérature post-biblique, voir GINZBERG, Legends..., t. VI, p. 277 n.
2

C’est-a-dire que Yah ne peut étre gratté sur un parchemin mais 6té, s’il y a une er-
reur.

Parce qu’il avait d¢ja le nombre permis de 18 femmes.

Phrase tiré¢e de I'épisode suivant, sur la succession de David.

Cest-a-dire il la «connut» treize fois en cette occasion.

Adonias, fils de David et de Hagguith, plus 4gé¢ que Salomon.

Des phrases et des mots de ces verset sont cependant utilisés dans des commentaires
tout a fait ¢trangers a I'épisode.

Voir 2 Sam. 12,8 «Je (= Dieu) t’ai donné la maison de ton maitre et j’ai mis dans tes
bras les femmes de ton maitre» et, dans le monde paien HERODOTE 11, 68 «Le
Mage avait pris dans son harem toutes les femmes de Cambyse, son prédécesseur».
Si Salomon I'avait souhaite.

C’est-a-dire ici reconnu comme inaple 4 la royauté.

Il y a une nuance dans les verbes employés par la LXX kataphiléd et par Jos¢phe pe-
ripleko.

Legends...t. VI, p. 237 n. 32. On trouve ces textes dans GASTER, Exempla 351 a-b
et SEYMOUR, Tales of King Salomon, 14-15.

Bethsabée aurait, selon ces textes, décidé de tuer Salomon lorsqu’il avait trois ans
parce qu’il avait dit que «l’ame d’une femme n’est pas plus lourde qu’une poignée de
copeaux de bois».

NOTE BIBLIOGRAPHIQUE

Je me suis référée au texte massorétique et a celui de la LXX pour I'A.T. et jai
consulté les traductions et les notes de la Bible du Centenaire, de 1a Bible de la Pléia-
de et de la Bible de Jérusalent; la traduction citée ici est celle de la TOB.

Pour les textes de langue hébraique ou araméénne, je me suis référée aux lan-
gues originales dans les éditions traditionelles. J’ai aussi utilis¢ la traduction et les
notes de I'édition de I. EPSTEIN de The Babylonian Talmud (Londres, Soncino
Press, 1948-1959) ainsi que les ouvrages parus aux éditions Verdier.

Pour les textes de langue greque, jai utilisé les éditions classiques et celles qui
sont mentionnées dans les notes. J’ai donné, avec quelques changements, la traduc-
tion de I'¢dition Théodore REINACH des Qeuvres complétes de Flavius Joséphe (Pa-
ris, E. Leroux, 1900-1929).

Les transcriptions de I’hébreu et du grec sont dues au Pasteur Martin Cunz.

243



	Bethsabee : dans la tradition juive jusqu' aux Talmudim

