
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Verlust und Wiederherstellung der Gerechtigkeit in den palästinischen
Pentateuch-Targumen

Autor: Naumann, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verlust und Wiederherstellung
der Gerechtigkeit

in den palästinischen Pentateuch-Targumen

von Paul Naumann

In der jüdischen Glaubenswelt nimmt der Begriff «Gerechtigkeit» im Blick
auf das Verhältnis zwischen Gott und Mensch eine herausragende Stellung ein.

Gerechtigkeit ist, im Anschluss an die Aussagen des Alten Testaments, eine der
wesentlichen Eigenschaften Gottes. Und da der Mensch als sein Ebenbild
geschaffen wurde (Gen 1,27), wird gerechtes Verhalten, ein Leben in «Gerechtigkeit»,

auch für diesen zur Verpflichtung - sei es in seinem Verhältnis zu Gott oder
zu seinem Nächsten. Der Verlust der Gerechtigkeit und ihre Wiedergewinnung -
mit anderen Worten: Schuld und Sühne - stehen darum mit gutem Grund im
Mittelpunkt alttestamentlich-jüdischer Frömmigkeit.

Im folgenden sollen die palästinischen Pentateuch-Targume darauf befragt
werden, was sie zu diesem theologisch so bedeutsamen Thema zu sagen haben.
Wenn gerade diese Targume herangezogen werden, so hat dies seinen Grund in
der Relevanz, welche sie als Bindeglied zwischen der Glaubenswelt des Alten
Testaments und der rabbinischen Frömmigkeit haben. Es sind dies die Fragmente
der Kairoer Genta, deren Neu-Edition durch Michael L. Klein die ältere Ausgabe
von P. Kahle (1930) ersetzt und ergänzt, und deren Auswertung gewiss Anlass zu
verstärktem Targum-Studium geben wird (8.-14. Jhdt.)1, Tg Neoßti (Anfang 16.

Jhdt.)2, die Fragmententargume (11.-13. Jhdt.)3 und Tg Pseudo-Jonathan (16.
Jhdt.)4. Sie sind im galiläisch-targumischen Dialekt verfasst5 und enthalten
teilweise Überlieferungen, die bis in die Jahrhunderte um die Zeitenwende zurückreichen.

Für das relativ hohe Alter dieser Targume, bzw. der darin enthaltenen
Überlieferungen, spricht auch die Verwendung von griechischen und lateinischen
Lehnwörtern, die eine noch hellenistisch geprägte Umwelt voraussetzen. Von den
palästinischen Targumen zu den übrigen Büchern des Alten Testaments sind nur
geringe Reste erhalten.

Die Forschungen des amerikanischen Theologen E. P. Sanders haben nun
bisher als gesichert geltende Positionen in Frage gestellt6. Danach wäre der
Glaube im rabbinischen Judentum weder als eine Religion der «Werkgerechtigkeit»

zu verstehen, noch sei für das paulinische Denken die «Rechtfertigung aus
dem Glauben» von zentraler Bedeutung. Es kann hier nicht darum gehen, diese
These von Sanders einer ausführlichen Kritik zu unterziehen7. Vielmehr soll im

* Dr. Paul Naumann ist Dekan i.R. Er hat 1941 bei Prof. Gustav Hölscher in Heidelberg

promoviert und befasst sich seit seiner Pensionierung mit der palästinischen Tar-
gum-Literatur. Adresse: Hegner Strasse 9. D-7750 Konstanz 19.

Vor kurzem ist von Paul Naumann erschienen: Targum-Brücke zwischen den
Testamenten, Targum-Synopse ausgewählter Texte aus den palästinischen Pentateuch-Targumen.

Christliche Verlagsanstalt Konstanz 1991.

198



folgenden versucht werden, anhand der genannten Targume die für das antike
jüdische Glaubensleben zentralen Begriffezedaqâ bzw. zakü zu untersuchen und zu
prüfen, ob von hier die Position von Sanders gestützt wird. Dieser zieht für seine

diesbezüglichen Untersuchungen die Texte vom Toten Meer, die Apokryphen
und Pseudepigraphen sowie die tannaitisch-rabbinische Literatur heran. Er lässt

dagegen die Targume beiseite, weil er meint, dass diese der genannten Literatur
an Alter nicht gleichkommen, wenn er auch zugibt, dass die Targume ältere
Traditionen bewahrt haben könnten8.

Stand der Forschung

Bevor nun der Begriff der Gerechtigkeit nach dem Verständnis der genannten

Targume untersucht wird, soll zunächst der Stand der Forschung hierüber in
Kürze aufgezeigt werden9. War man bis vor einigen Jahrzehnten noch davon
überzeugt, dass in der rabbinischen Glaubenslehre der Gegensatz von gerecht
und gottlos überwiegend vom Lohngedanken bestimmt gewesen sei, so sieht die

neuere Forschung diese Zusammenhänge etwas differenzierter. Als ein «Gerechter»

galt bisher der Fromme, der die Tora gehalten und sich damit «Gerechtigkeit»

(zedaqâ) vor Gott erworben hatte. Seine Verdienste überwogen seine

Übertretungen. Beim «Gottlosen» (rasac) waren hingegen die Übertretungen in der
Überzahl. Eine Mittelstellung nahmen die «Bussfertigen» (bacalè tesûvâ ein, bei
denen sich Verdienst und Schuld die Waage hielten10. Die Erzväter galten als

vollkommene Gerechte. In diesem Sinne heisst es bei G. Schrenk: «In der
Synagoge begegnet uns eine im Dienst des Lohngedankens stehende, einseitige
Durchführung des Schemas Gerechte/Gottlose, die folgerichtig alles bestimmt
und optimistisch mit der Fähigkeit des Menschen rechnet, sich Gerechtigkeit vor
Gott zu erwerben».11 Danach wäre die rabbinische Glaubenslehre hier eine
Fortführung alttestamentlichen Gedankengutes, das G. Quell wie folgt wiedergibt:
«Der Rechtsgedanke hat in Israel auf die Auffassung aller Gemeinschaftsverhältnisse

so starken Einfluss geübt, dass auch das theologische Denken über die
zwischen Gott und Mensch aufgerichtete Gemeinschaft entscheidend durch ihn
bestimmt wurde».12

Indes sah schon S. Mowinckel die Sachlage im Blick auf das Alte Testament
etwas anders13. Er vertrat die Auffassung, dass die bisher übliche Wiedergabe
von zedaqâ mit «Gerechtigkeit» zu eng sei, und nicht alles zum Ausdruck bringe,
was im hebräischen Wortstamm enthalten sei. Zedaqâ bezeichne, so Mowinckel,
das rechte Verhalten von Mensch zu Mensch sowie sein rechtes Verhältnis zu
Gott. So kann man hier auch vom guten Willen, vom Gemeinschaftsgefühl, von
Hilfsbereitschaft, ja von Liebe sprechen. Und die Begriffe «Gerechtigkeit» und
«Liebe» sind oft deckungsgleich. Gemeint ist immer das dem Gottesbund gemäs-
se Verhalten des Menschen.

Noch prägnanter ist im Blick auf das Alte Testament die Gedankenführung
von K. Kertelge: «Die Gerechtigkeit Jahwes ist in den alttestamentlichen Schriften
sein bundesgemässes Verhalten. Im Bund erfährt Israel die Gerechtigkeit Jahwes

199



als Bedingung seiner Existenz, als seine vorgängige Zuwendung zu seinem Volk,
die er durch ständige Gerechtigkeitserweise bestätigt.»14 Und weiter heisst es da:
«Die Selbstmitteilung Jahwes in seiner Gerechtigkeit fordert die Gerechtigkeit
Israels vor Jahwe, ein gottgemässes Rechtverhalten, das alle Gottlosigkeit aus-
schliesst».15

In diesem Sinne ist auch für Sanders zaddîq die zutreffende Bezeichnung für
die Glieder des Bundesvolkes, die in einem solchen «gottgemässen Rechtverhalten»

leben, also, konkret gesprochen, die Tora erfüllen16. Freilich wussten die
Rabbinen sehr wohl - so Sanders -, dass selbst solche «Gerechten» Gottes Gebote

nicht vollkommen erfüllen konnten und darum auch Leiden erdulden mussten.
Leiden wurde teils als Strafe, teils als Mittel zur Läuterung, als Sühneleistung,
verstanden. Ja, es wird gesagt, dass, wenn Gott strenges Gericht hielte, nicht
einmal die Erzväter seiner Anklage standhalten könnten17. «Gerechte» sind darum
auch immer diejenigen, welche ihre Übertretungen bereuen und dafür Sühne
leisten. Und als «Gerechte» dürfen letztlich nicht nur die gelten, deren gute Werke
ihre Sünden überwiegen, sondern auch die, welche dem Bund Gottes die Treue
halten, den er mit den Vätern geschlossen hat. Man kann darum zaddîq auch mit
«dem Bund treu» wiedergeben und in diesem Zusammenhang von der Bundestreue

Gottes und seines Volkes sprechen, so dass «Gerechtigkeit» hier nicht einen
erworbenen, sondern einen bewahrten Zustand darstellt. Voraussetzung ist
freilich, dass der reumütige Sünder nach seiner Sühneleistung gehorsam und treu
bleibt.

Gerechtigkeit und Barmherzigkeit

Wird diese Sicht hinsichtlich der Begriffe zedaqâ/zaddîq auch von den
palästinischen Pentateuch-Targumen geteilt?

Gottes «Gerechtigkeit» erweist sich hier darin, dass er die Erfüllung seines
Gesetzes fordert und den Ungehorsamen bestraft. Sie kommt aber auch darin
zum Ausdruck, dass er bereit ist, dem Übertreter zu vergeben, wenn dieser seine
Sünde bereut. In diesem Falle schliesst Gottes Gerechtigkeit seine Barmherzigkeit
ein und verwandelt sich in Gnade. Diese zwei Seiten der göttlichen Gerechtigkeit
lassen sich an den folgenden targumischen Erweiterungen des biblischen Textes
anschaulich zeigen.

Gottes Gerechtigkeit ist das Thema des Streitgesprächs zwischen Kain und
Abel. Kain behauptet, dass Gott nach Willkür Segen und Fluch verteilt: «Warum
wurde dein Opfer aus deiner Hand mit Wohlgefallen angenommen, aber (mein
Opfer) aus meiner Hand nicht mit Wohlgefallen angenommen?»18 Die «Gerechten»

haben nach Kains Überzeugung darum keinen Lohn zu erwarten und die
«Gottlosen» keine Strafe zu befürchten. Wo bleibt da Gottes Gerechtigkeit? Dem
widerspricht Abel: Weil meine Werke besser waren als deine, wurde mein Opfer
aus meiner Hand mit Wohlgefallen angenommen, aber (dein) Opfer aus deiner
Hand nicht mit Wohlgefallen angenommen.»19 Gewiss dürfen diese Werke hier
als im Gehorsam gegen das göttliche Gesetz getan verstanden werden. Wenn
auch der «böse Trieb» den Menschen immer wieder zur Sünde verleiten will, so

200



hat doch Gott dem Menschen die «Macht» über ihn gegeben. Er muss also nicht
sündigen! Aber so wie der Mensch «Macht» über den «bösen Trieb» hat, so hat
Gott auch die «Macht», Sünde zu vergeben. Wie es der reumütige Kain dann
auch ausspricht: «Meine Sünden sind zahlreicher, als dass sie getragen werden
können. Aber es gibt vor dir Jahwe) die Macht, zu vergeben und zu
erlassen.»20 Wer also seine Schuld bekennt und bereut, darf wie Kain Gottes Vergebung

erhoffen. Gottes Gerechtigkeit, die der Brudermörder inzwischen anzuerkennen

bereit ist, rnuss also nicht im Widerspruch zu seiner Barmherzigkeit
stehen.

Offen bleibt hier freilich die Frage, ob die Targume meinen, dass ein Mensch
auch sündlos sein könne, wenn sie von der «Macht» sprechen, über den bösen
Trieb zu herrschen, «um entweder schuldig zu werden oder unschuldig zu
bleiben.»21 Im Falle Abels könnte man geneigt sein, diese Frage zu bejahen. Doch
Abel wäre hier die Ausnahme von der sonst gültigen Regel, wonach es keine
sündlosen Gerechten gibt. Diese von den Rabbinen vertretene Überzeugung wird
z.B. im Midrasch BerR ausgesprochen, wo gesagt wird, dass die Welt überhaupt
nicht bestehen könnte, wenn Gott strenges Gericht hielte. So wird es hier als
Gotteswort überliefert: «Wenn ich die Welt erschaffe allein auf der Grundlage der
Gnade, so wird ihre Sünde gross sein; allein auf der Grundlage des Gerichts, so
kann die Well nicht bestehen. Darum werde ich sie auf der Grundlage von
Gericht und Gnade erschaffen, und so mag sie bestehen.»22 Darum heisst es bei Sanders

mit Recht: «Die Rabbinen wussten nur zu gut, dass selbst der Gerechte Gottes

Gesetz nicht perfekt einhalten konnte.»23 Gerecht ist danach nicht identisch
mit sündlos. Der Sünder kann durch seine Reue und Gottes Strafe wieder in den
Stand des «Gerechten» versetzt werden. Indes ist auffallend, dass auf die Kain-
und Abel-Überlieferung, wie sie durch die palästinischen Targume interpretiert
wird, m.W. von den Rabbinen nie Bezug genommen wird. Man hätte ja auch
Kain dann als «gerecht» anerkennen müssen, nachdem er seine Sünde bereut und
Strafe erlitten und Gott ihn durch ein Zeichen unter seinen besonderen Schutz
gestellt hatte. Seine Schuld war ihm also vergeben worden.

In dem haggadischen Zusatz zu Gen 35,9 werden eine ganze Reihe göttlicher
Eigenschaften aufgezählt. Neben seiner Gerechtigkeit werden seine Sanftmut, seine

Rechtschaffenheit, Hoheit, Pracht, Macht und Herrlichkeit gerühmt24. Gottes
Gerechtigkeit ist also, wenn sie in solchem Kontext genannt wird, eine dem
Menschen durchaus positiv zugewandte Eigenschaft. Damit stehen auch rabbinische
Stimmen im Einklang, die, wie oben bereits angedeutet, davon sprechen, dass
einerseits Gottes Gerechtigkeit Gehorsam fordert und Ungehorsam bestraft, aber
andererseits auch seine Barmherzigkeit nicht ausschliesst25.

Von diesen beiden Seiten der göttlichen Gerechtigkeit ist auch in der Targu-
mischen Juda-Tamar-Überlieferung die Rede. Juda ist zur Erkenntnis seiner
Schuld an Tamar gekommen, und es ist ihm bewusst, dass er dafür Strafe leiden

muss, nämlich den Feuertod anstelle seiner Schwiegertochter, wozu er auch bereit
ist, um nicht ewige Strafe leiden zu müssen. «Es ist besser für mich, dass ich in
einem verlöschenden Feuer brenne, als in einem Feuer, das ein verzehrendes Feuer
ist.»20 Mit solcher Bereitschaft Judas ist der Gerechtigkeit Gottes Genüge getan,
und er muss nicht mehr die Strafe des Feuertodes in der «kommenden Welt»

201



fürchten. Seine Reue hat aber auch zur Folge, dass die andere Seite der göttlichen
Gerechtigkeit erkennbar wird, seine Barmherzigkeit. Die himmlische Stimme
spricht ihn (und Tamar) frei von Schuld27. Und von einer Bestrafung Judas -
anders als bei Kain - ist hier nicht die Rede. Die biblische Vorlage gibt dazu auch
keine Veranlassung. In der targumischen Juda-Tamar-Überlieferung sollten freilich

auch die heilsgeschichtlichen Zusammenhänge beachtet werden. Denn aus
Judas Geschlecht würde dereinst der Messias erstehen28.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass nach den angeführten Targum-
Texten Gottes Gerechtigkeit seine Barmherzigkeit nicht ausschliesst. Im Falle des

reuigen Sünders kann Gnade vor Recht ergehen. Für Juda erwirkt solche Reue

sogar Straffreiheit. Die folgende Feststellung von G. Schrenk kann von einem
solchen Befund aus nicht mehr gelten: «Es bleibt in der Synagoge bei der
Unsicherheit, bei einem tastenden Hin und Her, wenn Gottes Gerechtigkeit und sein
Erbarmen gegeneinander abgewogen werden.»29 Die Sprache der Targume ist
hier vielmehr ganz eindeutig.

«Gerechtigkeit» als menschliche Eigenschaft

Wenn im folgenden von «Gerechtigkeit» als menschlicher Eigenschaft die
Rede sein soll, so ist zu beachten, dass nach Überzeugung unserer Targume
dieselbe nur zu erlangen ist im Gehorsam gegen die Gebote der Tora. Um solchen
Gehorsam zu ermöglichen, hatte Gott die Tora noch vor Erschaffung der Welt
verfasst und das Paradies für die «Gerechten» eingerichtet, also für die geschaffen,

die sich mit der Tora befassen und ihre Weisungen befolgen. So heisst es in
der Auslegung von Targum CN zu Gen "3,24: «Zweitausend Jahre bevor er die
Welt erschaffen hatte, hatte er das Gesetz geschaffen. Er hatte den Garten Eden
eingerichtet für die Gerechten, die essen und sich ergötzen sollten an den Früchten

des Baumes, weil sie die Gebote des Gesetzes in dieser Welt bewahrt und seine

Weisungen befolgt hatten... Denn der Baum des Lebens - das ist das Gesetz.
Jeder, der sich damit Mühe macht durch das Studium desselben) und seine
Gebote bewahrt, wird leben und bestehen in der kommenden Welt.»30 Und in
einem targumischen Zusatz wird gesagt, dass Isaak nach seiner Rückkehr vom
Berg Morija nicht sofort heimkehrte, sondern noch drei Jahre im «Lehrhaus des

grossen Sem» verbrachte und dort in der Tora unterwiesen wurde31. Denn ohne
das Studium der Tora ist deren Erfüllung nicht möglich. Nur so kann man als
«Gerechter» gelten und der Verheissungen Gottes in dieser und in der «kommenden

Welt» teilhaftig werden.
Die Targume setzen sogar verschiedene Stufen menschlicher Gerechtigkeit

voraus. In der biblischen Überlieferung von der «Opferung» Isaaks ist von
diesem als dem «einzigen» Sohn Abrahams die Rede (Gen 22,2.12.16). Unsere
Targume deuten nun «einzig» (yahîd) im Sinne von «einzigartig» und zeichnen mit
diesem Prädikat auch Abraham aus32. In der rabbinischen Tradition ist ein
yahîd ein Mensch, der bemüht ist, die Gebote der Tora peinlich genau zu
befolgen33. Abraham und Isaak in ihrer Bereitschaft zu letzter Hingabe nehmen da-

202



mit die höchste Rangstufe unter den Gerechten ein. Ihr Gehorsam kann als
vollkommen gelten, weil er einmalig ist und den nonnalen Tora-Gehorsam noch
überbietet.

Der Ehrenname eines «Gerechten», wenn auch nicht eines yahîd, wird dann
Jakob zuteil, so dass auch er unter die gerechten Väter gezählt werden konnte34.
In ihrem Gelöbnis spricht Tamar von drei «Gerechten», die dereinst durch ihre
Bereitschaft zum Martyrium ihre «Gerechtigkeit» bezeugen werden. Wie bei
Isaak wird auch hier die Bereitschaft zum Opfertod als tatsächlich dargebrachtes
Opfer anerkannt35. In seinem Fürbittegebet für das abtrünnig gewordene Volk
erwähnt Mose ein «Buch,» in dem die Namen der «Gerechten» verzeichnet stehe.

Und er ist gewiss, dass auch sein Name darin verzeichnet steht und dass er sich
darum zu den «Gerechten» zählen darf, da er an der Sünde seines Volkes keinen
Anteil hatte36.

Wie steht es aber mit den Gliedern des Bundesvolkes, die gesündigt und
etwa Abgötterei getrieben haben, wie am Sinai die grosse Mehrheit desselben, die
also nicht mehr als gerecht gelten können? Sollen sie vielleicht in jenes Buch
eingetragen werden, in dem die Gottlosen verzeichnet stehen, denen die Verdammnis
droht?37 Aber lässt sich zu ihrer Entlastung nicht einiges sagen? So weist Aaron
darauf hin, dass die abtrünnig gewordenen Israeliten immerhin «Söhne der
Gerechten», also der Stammväter, seien, ferner darauf, dass auch der «böse Trieb»
und der Satan beteiligt gewesen seien38. Die Sünde des Abfalls hatte also auch
einen irrationalen und dämonischen Hintergrund. Trotzdem wird sie geahndet,
nämlich durch den Tod von dreitausend (Haupt)schuldigen. Von Vergebung und
Gnade ist hier nur die Rede in dem Befehl Moses an die Söhne Levis. Sie, die sich
auf die Seite Moses gestellt hatten, dürfen um Vergebung für sich bitten, gerade
auch als Werkzeuge des göttlichen Strafgerichts39. Ihre Reue und ihr ernsthafter
Wille zu künftiger Besserung werden dabei vorausgesetzt. Damit ist für sie eine
Wiederaufnahme in den Status der «Gerechten» möglich geworden.

Unklar bleibt hier, wie es sich mit der Bestrafung der übrigen Glieder des

Volkes verhält. Denn es hatten sich ja weit mehr als die genannten Dreitausend
schuldig gemacht. War es vielleicht die Meinung der targumischen Ausleger, dass

jene Dreitausend durch ihren Tod stellvertretend Sühne geleistet hatten? Galten
die meisten vielleicht nur als «Mitläufer?» Oder war Moses Fürbitte erhört worden,

in der er sich auf die Stammväter berufen hatte?

Von Reue und Vergebung ist ebenso in der targumischen Kain- und Abel-
Überlieferung die Rede. Kain ist davon überzeugt, dass Gott seine Sünde vergeben

kann40. Voraussetzung für solches Vertrauen ist freilich die Reue des Sünders.

Wie Kain bekennt sich auch Juda zu seiner Schuld - sogar in aller Öffentlichkeit

- und ist bereit, die Strafe auf sich zu nehmen. Reue und Bereitschaft zur
Sühneleistung machen ihn damit der Vergebung würdig41. Im sogenannten
Jakobsegen wird zwar Judas Vergehen noch erwähnt, aber es wird auch seine
«Unschuld» bezeugt - wohl in Erinnerung an seine Reue und sein Schuldbekenntnis,
die Gottes Gnade ermöglichten42, so dass er wieder zu den «Gerechten» gezählt
werden konnte.

Auch Rubens Vergehen an Bilha findet hier Erwähnung. Jakobs Erstgeborener
Hess sich wie von einem reissenden Strom von seinem «bösen Trieb» überwäl-

203



tigen und machte sich so schuldig. Aber auch ihm soll seine Sünde vergeben werden

- unter der Voraussetzung, dass er sich nicht von neuem schuldig macht43.
So kann gesagt werden, dass als «gerecht» vor allem die Stammväter galten, von
denen Abraham und Isaak als «einzigartig» (yahtd) gerühmt werden. Als solche
galten sie aber nur hinsichtlich des von Gott geforderten Opfers Isaaks, aber
gewiss nicht hinsichtlich ihres sonstigen Lebenswandels. Die Rabbinen wussten
sehr wohl, dass nicht einmal die Erzväter vor Gott bestehen könnten, wenn dieser

strenges Gericht halten würde44. Und sie wussten ebenso, dass selbst solche
«Gerechten» in Sünde fallen können, wie etwa Ruben und Juda. Dann öffnet
aber das offene Schuldbekenntnis und die aufrichtige Reue wieder den Zugang
zu Gott, der dem bussfertigen Sünder vergibt, der so wieder als «Rerecht» gelten
darf45.

Gerechtigkeit und Verdienstgedanke

In inhaltlich sachlicher Übereinstimmung mit der hebräischen Wurzel zdq
befindet sich das aramäische zekî «rein, unschuldig, gerecht sein» mit seinen
Ableitungen40. In der rabbinischen Literatur ist nach Sanders die übliche Bedeutung
des Substantivs zakû «Unschuld», im Gegensatz zu hôvâ «Schuld.»47 Und er
verweist darauf, dass solches zakû vielfach in Verbindung mit der Präposition be

präpositionale Bedeutung im Sinne von «wegen, aufgrund von» habe. Er räumt
aber andererseits auch ein, dass eine Wiedergabe dieses Ausdrucks gegebenenfalls
durch «im Verdienst» oder «wegen des Verdienstes» möglich sei48. Solche
Verdienste, etwa die der Stammväter, können nun, wie Sanders die rabbinische
Tradition hier versteht, nicht auf andere übertragen werden. Allenfalls können die
Nachkommen derselben unter Voraussetzung ihrer Reue bei Vorliegen einer
Schuld dank der guten Werke ihrer Väter belohnt bzw. begnadigt werden.
Gebotsübertretungen werden entweder gesühnt oder bestraft, aber nicht automatisch

durch gute Werke anderer ausgeglichen.
Es wäre nun zu fragen, ob diese Sicht auch im Blick auf unsere Targume

Geltung hat oder ob hier zakû die Bedeutung «Verdienst» haben könnte. Darum
sollen nun einige Texte in Kürze unter diesem Gesichtspunkt vorgestellt werden.

Abrahams Gebet nach dem Opfergeschehen auf dem Morija (Tg CN, TJI,
TJ1I zu Gen 22,14) enthält die Fürbitte für seine in Bedrängnis geratenen
Nachfahren: «Wenn (dereinst) seine Söhne Nachkommen) sich in einer Zeit der
Bedrängnis befinden, dann gedenke der Festbindung (caqêdâ) ihres Vaters Isaak,
und höre auf die Stimme ihres Flehens, und errette sie aus aller Bedrängnis»,
und, so fügt TJII hier noch hinzu, «vergib ihnen ihre Sünden.» Isaaks einmalige
Opferbereitschaft hatte demnach für Israel eine bleibende heilbringende Wirkung,
auch für den Fall, dass es sich schuldig machen sollte. Isaak, wie auch Abraham,
gehen ihren Opferweg mit «vollkommenem Herzen,» mit «ungeteiltem Herzen,»
ja «mit Freuden.» Sie gelten darum als «einzigartig»/«einmalig» (yah id) - so die
Targume zu Gen 22,10 - und sind dem ersten Menschen vor dem Sündenfall wieder

gleich geworden. Der Urständ des Menschen war wieder hergestellt worden
durch solch vollkommenen Gehorsam.

204



Isaak als Opferlamm wurde dann auch das Vorbild für alle künftigen
Lamm-Opferungen, vor allem der Passah-Lämmer, die als ständige heilbringende
Vergegenwärtigung und Erinnerung an die caqêçlâ Isaaks dargebracht werden
sollten. So ist in der umfangreichen gottesdienstlichen Lesung zum Passahfest,
welche die Targume CN, TJI und TJII im Anschluss an Lev 22,27 überliefern,
von der heilvollen Wirkung des Opfergeschehens auf dem Morija die Rede. Hier
wird sogar gesagt - und damit werden die biblische Vorlage und die Interpretation

der Targume zu Gen 22 noch überboten -, dass Isaak sich selbst auf dem
Opferaltar festband. Gerade wegen solch einzigartiger Gesinnung hatte sein Opfer,

obwohl es faktisch nicht gebracht werden musste, aber als gebracht verstanden

wurde, eine heilsam-sühnende Wirkung noch für spätere Geschlechter. So
heisst es in Tg CN: «Aber jetzt, da wir nichts mehr zu opfern haben von den Herden

unseres Kleinviehs, wird uns (dennoch) Sühne zuteil für unsere Sünden.» Die
«Opferung» Isaaks, seine caqêdâ, hat so eine segensreiche Wirkung noch für seine

Nachkommen. Auch der Midrasch Bereschit Rabba versteht es so, wenn dort
Abraham betet: «Ewiger Gott! Wenn die Nachkommen Isaaks in Bedrängnis
geraten, so sei seiner caqêdâ eingedenk, und erbarme dich ihrer!» Göttliches und
menschliches Handeln war hier zum Heil Israels für immer wirksam50.

In dem in Tg Geniza Frgm. HH51 und TJII zu Ex 12,2 überlieferten hagga-
dischen «Wettstreit der Monate.» in dem es darum geht, welchem Monat die
«Krone der Königswürde» vor Jahwe gebührt, ist für unseren Zusammenhang
die «Aussage» des Monats Tischri bedeutsam. In diesen Monat fällt der «Fasttag
des Sühnens», an dem man der begangenen Sünden gedenkt, derelwegen man
sich in Bedrängnis befindet. Da ist es dann tröstlich, wenn - so TJII - die
«Verdienste Israels» vor Gott in Erinnerung gebracht werden können. Denn dann
neigt sich an diesem Tag die Waagschale zugunsten Israels - trotz der begangenen

Sünden. So rühmt sich dieser Monat: «Wenn ich die Verdienste Israels sehe,
wie sie fliegen und aufsteigen vor ihrem Gott im Himmel, drücke ich selbst auf
die Waagschalen und erinnere an die vielen Verdienste für Israel.» Gewiss dachte
der Ausleger hierbei an die gerechten Stammväter, die sich durch ihren einzigartigen

Gehorsam um ihre Nachkommen verdient gemacht hatten. Und bei den
«Verdiensten» Israels mochte er an die guten Werke gedacht haben, die in diesem
Volk im Gehorsam gegen die Tora vollbracht wurden - und immer noch werden.
Ob man nun das hier gebrauchte Wort zahl mit «Tugend, Gerechtigkeit» oder
mit «Verdienst» wiedergibt52, jedenfalls ist hier an einen Gott wohlgefälligen, der
Tora gemässen Lebenswandel gedacht. Israel darf darum am «Fasttag des

Sühnens» mit einem gnädigen Gott rechnen - in Erinnerung an und im Vertrauen
auf die guten Werke, die im Glaubensgehorsam gegen ihn getan wurden

Ähnlich heisst es dazu in der haggadischen Dichtung in Tg Geniza Frgm.
HH: «Wie gross ist das Heilsgut des Monats Tischri... Wie ein Held leuchtet sein

Ruhm..., und die Verdienste überwiegen und sühnen die Sünden.»53
Durch die «Gerechtigkeit/Tugend» (be-zakûtê) dessen, der nicht unnütz und

falsch schwört - so Tg Geniza Frgm. Q und TJII zu Ex 20,7 - hat die Welt eine
Zukunft. «Jeder, der sich hütet und nicht falsch schwört - vor mir ist offenbar,
dass die Welt durch sein Verdienst Bestand hat», lautet das Gotteswort in TJII zu
unserem Vers. Er hat sich damit um Gottes Schöpfung verdient gemacht. Man
kann daher zakü auch hier sinngemäss mit «Verdienst» wiedergeben.

205



Der Verdienstgedanke ist auch in der Fürbitte Aarons für das abtrünnig
gewordene Volk in TJI zu Ex 32,22 unüberhörbar. Sind seine Glieder doch
Nachkommen der gerechten Stammväter: «Du kennst das Volk, dass sie Söhne der
Gerechten sind.» Die an diese ergangenen Verheissungen können auch durch die
Sünde des Abfalls nicht ungültig werden. Ob man hier den Ausdruck «Verdienst»
verwendet, oder, wie Sanders, ihn vermeiden möchte, so ist doch die Sache, um
die es hier geht, eindeutig. Um der «Gerechtigkeit» der Väter willen dürfen - so
Aarons Fürbitte - die abtrünnig gewordenen Nachkommen derselben auf Gnade
hoffen.

In CN und TJII zu Dtn 33,15, also im sogenannten Mosesegen, verwendet
der Josef-Spruch ebenfalls zakû im Sinne von «Verdienst.» Hier ist die Rede von
«Verdienst der gerechten Väter,», nämlich Abraham, Isaak und Jakob, und ebenso

vom «Verdienst der vier Mütter,» nämlich Sara, Rebekka, Rahel und Lea.
Ihren «Verdiensten» ist es zu verdanken, dass das Land gute Früchte trägt. Als
«gerecht» gelten die Stammväter wegen ihres frommen Wandels im Gehorsam gegen
Gott54.

Die These von Sanders, von «Verdiensten» der Väter könne keine Rede sein,
bedarf nach diesem hier aufgezeigten Befund der palästinischen Pentateuch-Tar-
gume einer Einschränkung. Wenn dann aber in der rabbinischen Tradition der
Verdienstgedanke keine nennenswerte Rolle spielte, so könnte dies mit der
Verbreitung der christlichen Botschaft in Zusammenhang stehen, in welcher der
sühnende und darum verdienstvolle Opfertod Jesu am Kreuz eine herausragende
Bedeutung bekam. Da aber unsere palästinischen Targume auch ältere Traditionen
enthalten55, konnte zakû hier die Bedeutung «Verdienst» mit einschliessen, ohne
von jüdischen Hörern missverstanden zu werden, also im Sinne einer «Gerechtigkeit,»

die den in Sünde gefallenen Angehörigen des Bundesvolkes dereinst zugute
kommen konnte, ja sogar in der Bedeutung von «Erbarmen/Barmherzigkeit»
interpretiert werden konnte. So schliessen sich hier die möglichen Übersetzungen
von zakû im Sinne von «Unschuld, Tugend, Gerechtigkeit, Verdienst» nicht
gegenseitig aus, sondern ergänzen einander56.

Abschliessend kann gesagt werden, dass die palästinischen Targume des

Pentateuchs, gerade auch hinsichtlich unseres Themas, ein Bindeglied darstellen
zwischen der Tora und der rabbinischen Tradition, wie sie in der Mischna und in
den Midraschen überliefert ist. Ihre Verfasser wussten sich in besonderer Weise
dem göttlichen Wort gegenüber verpflichtet, das sie dem Hörer in der Synagoge
oder im Lehrhaus nahebringen sollten. Gewiss beriefen sich auch die Rabbinen
immer wieder auf die «Schrift,» hatten sie aber doch nicht so im Zusammenhang
im Auge wie die Verfasser unserer Targume, von denen vor allem die hier
angeführten palästinischen durch ihr relativ hohes Alter besondere Beachtung verdienen.

Insbesondere ein theologisch so zentraler Begriff wie «Gerechtigkeit», deren
Verlust durch menschliches Verschulden und deren Wiedergutmachung bzw.
Wiederherstellung, lässt die erwähnte Bindegliedfunktion gerade dieser Targume
deutlich erkennen - wobei sie aber auch immer wieder ihre Eigenständigkeit
erkennen lassen.

206



ANMERKUNGEN

1. Michael L. Klein, Genizah Manuscripts of Palestinian Targum to the Pentateuch.
Cincinnati 1986, 2 Bde.

2. Alejandro Diez Macho, Neophyti 1. Targum Palestinense, Ms de la Bibliotcca Vatica-

na, Madrid - Barcelona 1968-1978, 5. Bde. CN.
3. Michael L. Klein, The Fragment Targums of the Pentateuch according to their

Extant Sources AnBib 76), Rom 1980, 2 Bde. TJII.
4. E. G. Clarke, Targum Pseudo-Jonathan to the Pentateuch, Hoboken, NJ 1984.

TJ I.
5. K. Beyer, Die aramäischen Texte vom Toten Meer, Göttingen 1984, 37f.
6. E. P. Sanders, Paulus und das palästinische Judentum, Göttingen 1985 (englische

Originalausgabe: London 1977).
7. Zur Kritik an Sanders vgl. J. Ncusner, in: W. S. Green, Approaches to Ancient

Judaism II, Chico, CA 1980, 43-63.
8. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 22.
9. G. Schrenk, in: ThWNT II, 176ff.; H. Balz / G. Schneider, Exegetisches Wörterbuch

zum NT I, Stuttgart 1980, 784 ff.; Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 187ff.
10. Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch II,

München 61974, 211.
11. G. Schrenk, in: ThWNT II, 187f.
12. G. Quell, ebda. 176.
13. S. Mowinckel, Israels opphav og eldste historié, Oslo 1967, 202f.
14. K. Kertelge. in: Balz/Schneider (s. Anm. 9), 790.
15. Ebda.
16. Vgl. hierzu und zum folgenden Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 187ff.
17. R. Eliezer zugeschrieben, Ar 17a oben.
18. Tg Geniza fr B Gen 4,8; ebenso Tg CN, TJ I, TJ II.
19. Wie Anm. 18.

20. Tg CN Gen 4,13; ähnlich die anderen Targume.
21. Tg Geniza fr B Gen 4,7.
22. BerR zu Gen 1,6 (vgl. H. Freedman, Midrash Rabba, London - New York 1983,

Bd. I, 99; vgl. auch BerR Gen 12,1 (Freedman I, 315).
23. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 191.

24. TG Geniza fr C, Tg CN und TJ II Gen 35,9.
25. Vgl. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 188f. mit den entsprechenden Belegstellen aus der

rabbinischen Literatur.
26. Tg Geniza fr D, Tg CN, TJ I und II Gen 38,25.
27. Tg CN, TJ I und II Gen 38,26.
28. Tosefta zu Gen 38,26 (vgl. Klein, Fragment Targums [s. Anm. 3], 1,93) und Tg CN,

TJ I und II Gen 49,9F.
29. G. Schrenk, in: ThWNT II, 199.
30. Ähnlicher Wortlaut in Tg TJ I und II.
31. Tg TJ I Gen 22,19 (vgl. auch Tg CN Gen 24,62). Sem wird in Tg CN Gen 14,18 mit

Melchisedek, dem König von Salem und Priester des höchsten Gottes, identifiziert.
32. Tg CN, TJ I und II Gen. 22,10.
33. Vgl. R. Le Déaut, Targum du Pentateuque, Tome I: Genèse Sources Chrétiennes

245), Paris 1978, 219 Ânm. 19.

34. Tg Geniza fr C und Tg CN Gen 35,9.

207



35. Tg Geniza fr D und E. Tg CN, TJ I und II Gen 38,25; zu den drei «Gerechten» vgl.
Dan 3,Iff. Auch Hebr 11,17-19 wird die Bereitschaft Abrahams, Isaak zu opfern, als

vollzogenes Opfer gedeutet und gesagt, dass er ihn «im Gleichnis» wieder zurückerhielt
(vgl. O. Michel. Der Brief an die Hebräer. Göttingen 1966, 401 ff.).

36. Tg TJ I Ex 32,32; Tg CN spricht vom «Buch des Gesetzes».
37. Vgl. Mischna-Traktat Ros ha-sanâ B 16b (J. Bonsirven, Textes Rabbiniques, Rom

1955, 272).
38. Tg TJ I Ex 32,22.24.
39. Tg TJ I Ex 32,27.
40. Tg Geniza fr B Gen 4,13; vgl. auch Tg CN, TJ 1 und II z.St.
41. Tg Geniza fr D und E, Tg CN. TJ I und 11 Gen 38,25f.
42. Tg CN, TJ I und II Gen 49,9.
43. Tg CN, TJ I und II Gen 49,4.
44. Vgl. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 191.

45. Vgl. Sanders, ebda., 138.

46. Kanaanäisches Lehnwort, aram. deki.
47. Vgl Sanders, Paulus (s. Anm. 6). 1771'.; J. Levy, Chaldäisches Wörterbuch über die

Targumim, Leipzig 1881. Bd. I, 221b gibt zakû mit «Gerechtigkeit, Tugend» wieder,
G. Dalman, Aramäisch-Neuhebräisches Wörterbuch, 1922, Nachdruck Hildesheim
1967. 128b mit «Gerechtigkeit, gute Tat, Recht. Heilstat, Verdienst.»

48. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 184f.
49. Das Verb caqad bzw. das Nomen caqeç[â wird meist nur im Zusammenhang mit der

«Opferung» Isaaks gebraucht: vgl. Levy, Wörterbuch (s. Anm. 47), I. 235L; M.
Brocke, in: TRE 16, 1987, 298-300; R. Hayward, The Present State of Research into
the Targumic Account of the Sacrif ice of Isaac: Journal of Jewish Studies 32 (1981)
127-150.

50. M. McNamara, The New Testament and the Palestinian Targum to the Pentateuch,
Rom 1978, 164 spricht hier deshalb von den «expiatory effects» der Festbindung
Isaaks. Es ist die Frage aufgeworfen worden, ob die targumische Überlieferung von
der caqedü Isaaks durch die christliche Kreuzestheologie beeinflusst worden sein
könnte. Hierzu ist jedoch zu sagen, dass diese Überlieferung bereits im ersten Jh.
n.Chr. jüdischen Autoren vertraut war (Jos Ant I, 228-230; 4 Makk 13.12; Pseudo-
Philo LAB 32,24). Nach dem Zeugnis des vorchristlichen Jubiläenbuches (17,15-16;
18,3-19; 49,1) feiert Israel Passah auch im Gedenken an Isaaks caqedä (vgl.
Hayward, Present State [s. Anm. 49], 135). Zu beachten ist hier auch, dass Tg Geniza fr
F und TJ II Lev 22,27, wo von der «Selbstbindung» Isaaks gesprochen wird, eine
gottesdienstliche Lesung zum Passahfest einfügen.

51. Klein, Fragment Targums (s. Anm. 3), I. 203.
52. So auch M. L. Klein in seiner Übersetzung von TJ II: «merit».
53. Auch M. L. Klein übersetzt zakû hier wieder mit «merit.»
54. Nach Tg TJ II Dtn 33,15 wird nur den Stammvätern die Bezeichnung «gerecht» zu¬

teil, nicht aber den Stammüttern; vgl. auch Tg TJ 1 Dtn 33.28, wo vom «Verdienst»
Jakobs gesprochen wird.

55. Die Interpretation von Texten aus dem Alten Testament durch Paulus zeigt, dass
dieselben durch targumische Überlieferungen vermittelt waren (vgl. z.B. 1 Kor
10,Iff.; 2 Kor 3.7ff.) und von ihm dann christologisch gedeutet wurden. Auch Jose-

phus setzt in seinen Antiquitates targumische Traditionen voraus (vgl. McNamara,
New Testament [s. Anm. 50], 65f. und R. Le Déaut, The Message of the New Testament

and the Aramaic Bible, Rom 1982. 24-28; zum Alter der Targume vgl. auch
Beyer, Texte [s. Anm. 5], 273ff).

56. Dalman, Wörterbuch (s. Anm. 47), 128b gibt zakû auch mit «Heilstat» wieder, wo¬
durch gleichfalls der Verdienstgedanke nicht ausgeschlossen wird.

208


	Verlust und Wiederherstellung der Gerechtigkeit in den palästinischen Pentateuch-Targumen

