Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Verlust und Wiederherstellung der Gerechtigkeit in den palastinischen
Pentateuch-Targumen

Autor: Naumann, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verlust und Wiederherstellung
der Gerechtigkeit
in den palastinischen Pentateuch-Targumen

von Paul Naumann

In der judischen Glaubenswelt nimmt der Begriff «Gerechtigkeit» im Blick
auf das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch eine herausragende Stellung ein.
Gerechtigkeit ist, im Anschluss an die Aussagen des Alten Testaments, eine der
wesentlichen Eigenschaften Gottes. Und da der Mensch als sein Ebenbild ge-
schaffen wurde (Gen 1,27), wird gerechtes Verhalten, ein Leben in «Gerechtig-
keit», auch fiir diesen zur Verpflichtung — sei es in seinem Verhiltnis zu Gott oder
zu seinem Nichsten. Der Verlust der Gerechtigkeit und ihre Wiedergewinnung —
mit anderen Worten: Schuld und Siihne — stehen darum mit gutem Grund im
Mittelpunkt alttestamentlich-judischer Frommigkeit.

Im folgenden sollen die palistinischen Pentateuch-Targume darauf befragt
werden, was sie zu diesem theologisch so bedeutsamen Thema zu sagen haben.
Wenn gerade diese Targume herangezogen werden, so hat dies seinen Grund in
der Relevanz, welche sie als Bindeglied zwischen der Glaubenswelt des Alten Te-
staments und der rabbinischen Frommigkeit haben. Es sind dies die Fragmente
der Kairoer Geniza, deren Neu-Edition durch Michael L. Klein die dltere Ausgabe
von P. Kahle (1930) ersetzt und ergianzt, und deren Auswertung gewiss Anlass zu
verstarktem Targum-Studium geben wird (8.-14. Jhdt.)!, Tg Neofiti (Anfang 16.
Jhdt.)?, die Fragmententargume (11.-13. Jhdt.)* und Tg Pseudo-Jonathan (16.
Jhdt.)*. Sie sind im galildisch-targumischen Dialekt verfasst® und enthalten teil-
weise Uberlieferungen, die bis in die Jahrhunderte um die Zeitenwende zuriickrei-
chen. Fiir das relativ hohe Alter dieser Targume, bzw. der darin enthaltenen
Uberlieferungen, spricht auch die Verwendung von griechischen und lateinischen
Lehnwortern, die eine noch hellenistisch geprigte Umwelt voraussetzen. Von den
palistinischen Targumen zu den tibrigen Bilichern des Alten Testaments sind nur
geringe Reste erhalten.

Die Forschungen des amerikanischen Theologen E. P. Sanders haben nun
bisher als gesichert geltende Positionen in Frage gestellt®. Danach wire der
Glaube im rabbinischen Judentum weder als eine Religion der «Werkgerechtig-
keit» zu verstehen, noch sei fiir das paulinische Denken die «Rechtfertigung aus
dem Glauben» von zentraler Bedeutung. Es kann hier nicht darum gehen, diese
These von Sanders einer ausfihrlichen Kritik zu unterziehen’. Vielmehr soll im

* Dr. Paul Naumann ist Dekan 1.R. Er hat 1941 bei Prof. Gustav Hdélscher in Heidel-
berg promoviert und befasst sich seit seiner Pensionierung mit der paldstinischen Tar-
gum-Literatur. Adresse: Hegner Strasse 9, D-7750 Konstanz 19.

Vor kurzem ist von Paul Naumann erschienen: Targum-Bricke zwischen den Testa-
menten, Targum-Synopse ausgewihlter Texte aus den palastinischen Pentateuch-Targu-
men. Christliche Verlagsanstalt Konstanz 1991.

198



folgenden versucht werden, anhand der genannten Targume die fiir das antike ju-
dische Glaubensleben zentralen Begriffezedaga bzw. zaku zu untersuchen und zu
prifen, ob von hier die Position von Sanders gestuitzt wird. Dieser zieht flir seine
diesbeztiglichen Untersuchungen die Texte vom Toten Meer, die Apokryphen
und Pseudepigraphen sowie die tannaitisch-rabbinische Literatur heran. Er lisst
dagegen die Targume beiseite, weil er meint, dass diese der genannten Literatur
an Alter nicht gleichkommen, wenn er auch zugibt, dass die Targume altere Tra-
ditionen bewahrt haben konnten®.

Stand der Forschung

Bevor nun der Begriff der Gerechtigkeit nach dem Verstiandnis der genann-
ten Targume untersucht wird, soll zunichst der Stand der Forschung hieriiber in
Kiirze aufgezeigt werden®. War man bis vor einigen Jahrzehnten noch davon
lberzeugt, dass in der rabbinischen Glaubenslehre der Gegensatz von gerecht
und gottlos iiberwiegend vom Lohngedanken bestimmt gewesen sei, so sicht die
neuere Forschung diese Zusammenhénge etwas differenzierter. Als ein «Gerech-
ter» galt bisher der Fromme, der die Tora gehalten und sich damit «Gerechtig-
keit» (zedaga) vor Gott erworben hatte. Seine Verdienste iiberwogen seine Uber-
tretungen. Beim «Gottlosen» (rasa®) waren hingegen die Ubertretungen in der
Uberzahl. Eine Mittelstellung nahmen die «Bussfertigen» (baalé tesiva ein, bei
denen sich Verdienst und Schuld die Waage hielten'®. Die Erzviter galten als
vollkommene Gerechte. In diesem Sinne heisst es bei G. Schrenk: «In der Syn-
agoge begegnet uns eine im Dienst des Lohngedankens stehende, einseitige
Durchfithrung des Schemas Gerechte/Gottlose, die folgerichtig alles bestimmt
und optimistisch mit der Fihigkeit des Menschen rechnet, sich Gerechtigkeit vor
Gott zu erwerben».!! Danach wire die rabbinische Glaubenslehre hier eine Fort-
fiihrung alttestamentlichen Gedankengutes, das G. Quell wie folgt wiedergibt:
«Der Rechtsgedanke hat in Israel auf die Auffassung aller Gemeinschaftsverhalt-
nisse so starken Einfluss getibt, dass auch das theologische Denken tber die zwi-
schen Gott und Mensch aufgerichtete Gemeinschaft entscheidend durch ihn be-
stimmt wurde».!?

Indes sah schon S. Mowinckel die Sachlage im Blick auf das Alte Testament
etwas anders!3. Er vertrat die Auffassung, dass die bisher lbliche Wiedergabe
von zedaga mit «Gerechtigkeit» zu eng sei, und nicht alles zum Ausdruck bringe,
was 1m hebraischen Wortstamm enthalten sei. Zedaga bezeichne, so Mowinckel,
das rechte Verhalten von Mensch zu Mensch sowie sein rechtes Verhdltnis zu
Gott. So kann man hier auch vom guten Willen, vom Gemeinschaftsgefiihl, von
Hilfsbereitschaft, ja von Liebe sprechen. Und die Begriffe «Gerechtigkeit» und
«Liebe» sind oft deckungsgleich. Gemeint ist immer das dem Gottesbund gemas-
se Verhalten des Menschen.

Noch pragnanter ist im Blick auf das Alte Testament die Gedankenfiihrung
von K. Kertelge: «Die Gerechtigkeit Jahwes ist in den alttestamentlichen Schriften
sein bundesgemiisses Verhalten. Im Bund erfihrt Israel die Gerechtigkeit Jahwes

199



als Bedingung seiner Existenz, als seine vorgingige Zuwendung zu seinem Volk,
die er durch stindige Gerechtigkeitserweise bestitigt.»!* Und weiter heisst es da:
«Die Selbstmitteilung Jahwes in seiner Gerechtigkeit fordert die Gerechtigkeit Is-
raels vor Jahwe, ein gottgemasses Rechtverhalten, das alle Gottlosigkeit aus-
schliesst».13

In diesem Sinne ist auch fiir Sanders zaddig die zutreffende Bezeichnung fiir
die Glieder des Bundesvolkes, die in einem solchen «gottgemassen Rechtverhal-
ten» leben, also, konkret  gesprochen, die Tora erfiillen!®. Freilich wussten die
Rabbinen sehr wohl — so Sanders —, dass selbst solche «Gerechten» Gottes Gebo-
te nicht vollkommen erfiillen konnten und darum auch Leiden erdulden mussten.
Leiden wurde teils als Strafe, teils als Mittel zur Lauterung, als Sthneleistung,
verstanden. Ja, es wird gesagt, dass, wenn Gott strenges Gericht hielte, nicht ein-
mal die Erzviter seiner Anklage standhalten konnten!”. «Gerechte» sind darum
auch immer diejenigen, welche ihre Ubertretungen bereuen und dafiir Siihne lei-
sten. Und als «Gerechte» diirfen letztlich nicht nur die gelten, deren gute Werke
ihre Siinden tiberwiegen, sondern auch die, welche dem Bund Gottes die Treue
halten, den er mit den Vitern geschlossen hat. Man kann darum zaddig auch mit
«dem Bund treu» wiedergeben und in diesem Zusammenhang von der Bundes-
treue Gottes und seines Volkes sprechen, so dass «Gerechtigkeit» hier nicht einen
erworbenen, sondern einen bewahrten Zustand darstellt. Voraussetzung ist frei-
lich, dass der reumiitige Stinder nach seiner Siihneleistung gehorsam und treu
bleibt. ‘

Gerechtigkeit und Barmherzigkeit

Wird diese Sicht hinsichtlich der Begrifte zedaga/zaddig auch von den pali-
stinischen Pentateuch-Targumen geteilt?

Gottes «Gerechtigkeit» erweist sich hier darin, dass er die Erfiillung seines
Gesetzes fordert und den Ungehorsamen bestraft. Sie kommt aber auch darin
zum Ausdruck, dass er bereit ist, dem Ubertreter zu vergeben, wenn dieser seine
Siinde bereut. In diesem Falle schliesst Gottes Gerechtigkeit seine Barmherzigkeit
ein und verwandelt sich in Gnade. Diese zwei Seiten der gottlichen Gerechtigkeit
lassen sich an den folgenden targumischen Erweiterungen des biblischen Textes
anschaulich zeigen.

Gottes Gerechtigkeit ist das Thema des Streitgesprachs zwischen Kain und
Abel. Kain behauptet, dass Gott nach Willkiir Segen und Fluch verteilt: « Warum
wurde dein Opfer aus deiner Hand mit Wohlgefallen angenommen, aber (mein
Opfer) aus meiner Hand nicht mit Wohlgefallen angenommen?»!8 Die «Gerech-
ten» haben nach Kains Uberzeugung darum keinen Lohn zu erwarten und die
«Gottlosen» keine Strafe zu befiirchten. Wo bleibt da Gottes Gerechtigkeit? Dem
widerspricht Abel: Weil meine Werke besser waren als deine, wurde mein Opfer
aus meiner Hand mit Wohlgefallen angenommen, aber (dein) Opfer aus deiner
Hand nicht mit Wohlgefallen angenommen.»!® Gewiss dirfen diese Werke hier
als im Gehorsam gegen das gottliche Gesetz getan verstanden werden. Wenn
auch der «bose Trieb» den Menschen immer wieder zur Stinde verleiten will, so

200



hat doch Gott dem Menschen die «Macht» tiber ithn gegeben. Er muss also nicht
stindigen! Aber so wie der Mensch «Macht» tiber den «bdsen Trieb» hat, so hat
Gott auch die «Macht», Stinde zu vergeben. Wie es der reumiitige Kain dann
auch ausspricht: «Meine Stunden sind zahlreicher, als dass sie getragen werden
konnen. Aber es gibt vor dir (=Jahwe) die Macht, zu vergeben und zu erlas-
sen.»?? Wer also seine Schuld bekennt und bereut, darf wie Kain Gottes Verge-
bung erhoffen. Gottes Gerechtigkeit, die der Brudermorder inzwischen anzuer-
kennen bereit 1st, muss also nicht im Widerspruch zu seiner Barmherzigkeit ste-
hen.

Offen bleibt hier freilich die Frage, ob die Targume meinen, dass ein Mensch
auch stindlos sein konne, wenn sie von der «Macht» sprechen, tiber den bosen
Trieb zu herrschen, «um entweder schuldig zu werden oder unschuldig zu blei-
ben.»?! Im Falle Abels konnte man geneigt sein, diese Frage zu bejahen. Doch
Abel wire hier dic Ausnahme von der sonst giiltigen Regel, wonach es keine
siindlosen Gerechten gibt. Diese von den Rabbinen vertretene Uberzeugung wird
z.B. im Midrasch BerR ausgesprochen, wo gesagt wird, dass die Welt tiberhaupt
nicht bestehen konnte, wenn Gott strenges Gericht hielte. So wird es hier als Got-
teswort Uberliefert: «Wenn ich die Welt erschaffe allein auf der Grundlage der
Gnade, so wird ihre Siinde gross sein; allein auf der Grundlage des Gerichts, so
kann die Welt nicht bestehen. Darum werde ich sie auf der Grundlage von Ge-
richt und Gnade erschaffen, und so mag sie bestehen.»?? Darum heisst es bei San-
ders mit Recht: «Die Rabbinen wussten nur zu gut, dass selbst der Gerechte Got-
tes Gesetz nicht perfekt einhalten konnte.»?3 Gerecht ist danach nicht identisch
mit stindlos. Der Stinder kann durch seine Reue und Gottes Strafe wieder in den
Stand des «Gerechten» versetzt werden. Indes ist auffallend, dass auf die Kain-
und Abel-Uberlieferung, wie sie durch die palistinischen Targume interpretiert
wird, m.W. von den Rabbinen nie Bezug genommen wird. Man hitte ja auch
Kain dann als «gerecht» anerkennen miissen, nachdem er seine Stinde bereut und
Strafe erlitten und Gott thn durch ein Zeichen unter seinen besonderen Schutz ge-
stellt hatte. Seine Schuld war ithm also vergeben worden.

In dem haggadischen Zusatz zu Gen 35,9 werden eine ganze Reihe gottlicher
Eigenschaften aufgezihlt. Neben seiner Gerechtigkeit werden seine Sanftmut, sei-
ne Rechtschaffenheit, Hoheit, Pracht, Macht und Herrlichkeit gerihmt?4. Gottes
Gerechtigkeit 1st also, wenn sie in solchem Kontext genannt wird, eine dem Men-
schen durchaus positiv zugewandte Eigenschaft. Damit stehen auch rabbinische
Stimmen im Einklang, die, wie oben bereits angedeutet, davon sprechen, dass ei-
nerseits Gottes Gerechtigkeit Gehorsam fordert und Ungehorsam bestraft, aber
andererseits auch seine Barmherzigkeit nicht ausschliesst?.

Von diesen beiden Seiten der gottlichen Gerechtigkeit ist auch in der Targu-
mischen Juda-Tamar-Uberlieferung die Rede. Juda ist zur Erkenntnis seiner
Schuld an Tamar gekommen, und es ist ihm bewusst, dass er dafiir Strafe leiden
muss, ndmlich den Feuertod anstelle seiner Schwiegertochter, wozu er auch bereit
ist, um nicht ewige Strafe leiden zu miissen. «Es ist besser fiir mich, dass ich in ei-
nem verloschenden Feuer brenne, als in einem Feuer, das ein verzehrendes Feuer
ist.»?® Mit solcher Bereitschaft Judas ist der Gerechtigkeit Gottes Geniige getan,
und er muss nicht mehr die Strafe des Feuertodes in der «kommenden Welt»

201



fiirchten. Seine Reue hat aber auch zur Folge, dass die andere Seite der gottlichen
Gerechtigkeit erkennbar wird, seine Barmherzigkeit. Die himmlische Stimme
spricht ihn (und Tamar) frei von Schuld??. Und von einer Bestrafung Judas — an-
ders als bei Kain — ist hier nicht die Rede. Die biblische Vorlage gibt dazu auch
keine Veranlassung. In der targumischen Juda-Tamar-Uberlieferung sollten frei-
lich auch die heilsgeschichtlichen Zusammenhinge beachtet werden. Denn aus
Judas Geschlecht wiirde dereinst der Messias erstehen?®.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass nach den angefiihrten Targum-
Texten Gottes Gerechtigkeit seine Barmherzigkeit nicht ausschliesst. Im Falle des
reuigen Siinders kann Gnade vor Recht ergehen. Fur Juda erwirkt solche Reue
sogar Straffreiheit. Die folgende Feststellung von G. Schrenk kann von einem
solchen Befund aus nicht mehr gelten: «Es bleibt in der Synagoge bei der Un-
sicherheit, bei einem tastenden Hin und Her, wenn Gottes Gerechtigkeit und sein
Erbarmen gegeneinander abgewogen werden.»?® Die Sprache der Targume ist
hier vielmehr ganz eindeutig.

«Gerechtigkeit» als menschliche Eigenschaft

Wenn im folgenden von «Gerechtigkeit» als menschlicher Eigenschaft die
Rede sein soll, so ist zu beachten, dass nach Uberzeugung unserer Targume die-
selbe nur zu erlangen ist im Gehorsam gegen die Gebote der Tora. Um solchen
Gehorsam zu ermdoglichen, hatte Gott die Tora noch vor Erschaffung der Welt
verfasst und das Paradies fiir die «Gerechteny» eingerichtet, also fiir die geschaf-
fen, die sich mit der Tora befassen und ihre Weisungen befolgen. So heisst es in
der Auslegung von Targum CN zu Gen 3,24: «Zweitausend Jahre bevor er die
Welt erschaffen hatte, hatte er das Gesetz geschaffen. Er hatte den Garten Eden
eingerichtet fiir die Gerechten, die essen und sich ergotzen sollten an den Friich-
ten des Baumes, well sie die Gebote des Gesetzes in dieser Welt bewahrt und sei-
ne Weisungen befolgt hatten... Denn der Baum des Lebens — das ist das Gesetz.
Jeder, der sich damit Miithe macht (= durch das Studium desselben) und seine
Gebote bewahrt, wird leben und bestehen in der kommenden Welt.»3° Und in ei-
nem targumischen Zusatz wird gesagt, dass Isaak nach seiner Riickkehr vom
Berg Morija nicht sofort heimkehrte, sondern noch drei Jahre im «Lehrhaus des
grossen Sem» verbrachte und dort in der Tora unterwiesen wurde®*!. Denn ohne
das Studium der Tora ist deren Erfiillung nicht moéglich. Nur so kann man als
«Gerechter» gelten und der Verheissungen Gottes in dieser und in der «kommen-
den Welt» teilhaftig werden.

Die Targume setzen sogar verschiedene Stufen menschlicher Gerechtigkeit
voraus. In der biblischen Uberlieferung von der «Opferung» Isaaks ist von die-
sem als dem «einzigen» Sohn Abrahams die Rede (Gen 22,2.12.16). Unsere Tar-
gume deuten nun «einzig» (yahid) im Sinne von «einzigartig» und zeichnen mit
diesem Pradikat auch Abraham aus®?. In der rabbinischen Tradition ist ein ya-
hid ein Mensch, der bemiubht ist, die Gebote der Tora peinlich genau zu befol-
gen33. Abraham und Isaak in ihrer Bereitschaft zu letzter Hingabe nehmen da-

202



mit die hochste Rangstufe unter den Gerechten ein. Ihr Gehorsam kann als voll-
kommen gelten, weil er einmalig ist und den normalen Tora-Gehorsam noch
uberbietet.

Der Ehrenname eines «Gerechten», wenn auch nicht eines yahid, wird dann
Jakob zuteil, so dass auch er unter die gerechten Viter gezahlt werden konnte3*.
In threm Gelobnis spricht Tamar von drei «Gerechten», die dereinst durch thre
Bereitschaft zum Martyrium ihre «Gerechtigkeit» bezeugen werden. Wie bei
Isaak wird auch hier die Bereitschaft zum Opfertod als tatsichlich dargebrachtes
Opfer anerkannt®3. In seinem Furbittegebet fiir das abtrinnig gewordene Volk
erwihnt Mose ein «Buch,» in dem die Namen der «Gerechten» verzeichnet stehe.
Und er ist gewiss, dass auch sein Name darin verzeichnet steht und dass er sich
darum zu den «Gerechten» zihlen darf, da er an der Stinde seines Volkes keinen
Anteil hatte?©.

Wie steht es aber mit den Gliedern des Bundesvolkes, die gestindigt und
etwa Abgotterei getrieben haben, wie am Sinai die grosse Mehrheit desselben, die
also nicht mehr als gerecht gelten kénnen? Sollen sie vielleicht in jenes Buch ein-
getragen werden, in dem die Gottlosen verzeichnet stehen, denen die Verdammnis
droht?37 Aber lisst sich zu ihrer Entlastung nicht einiges sagen? So weist Aaron
darauf hin, dass die abtriinnig gewordenen Israeliten immerhin «Sohne der Ge-
rechten», also der Stammviter, seien, ferner darauf, dass auch der «bdse Trieb»
und der Satan beteiligt gewesen seien3®. Die Stinde des Abfalls hatte also auch ei-
nen irrationalen und ddmonischen Hintergrund. Trotzdem wird sie geahndet,
ndamlich durch den Tod von dreitausend (Haupt)schuldigen. Von Vergebung und
Gnade ist hier nur die Rede in dem Befehl Moses an die S6hne Levis. Sie, die sich
auf die Seite Moses gestellt hatten, dirfen um Vergebung fiir sich bitten, gerade
auch als Werkzeuge des gottlichen Strafgerichts?®. Ihre Reue und ihr ernsthafter
Wille zu kiinftiger Besserung werden dabei vorausgesetzt. Damit ist fiir sie eine
Wiederaufnahme in den Status der «Gerechten» méglich geworden.

Unklar bleibt hier, wie es sich mit der Bestrafung der tbrigen Glieder des
Volkes verhilt. Denn es hatten sich ja weit mehr als die genannten Dreitausend
schuldig gemacht. War es vielleicht die Meinung der targumischen Ausleger, dass
jene Dreitausend durch ihren Tod stellvertretend Siihne geleistet hatten? Galten
die meisten vieileicht nur als «Mitliufer?» Oder war Moses Furbitte erhort wor-
den, in der er sich auf die Stammviter berufen hatte?

Von Reue und Vergebung ist ebenso in der targumischen Kain- und Abel-
Uberlieferung die Rede. Kain ist davon iiberzeugt, dass Gott seine Siinde verge-
ben kann*®. Voraussetzung fir solches Vertrauen ist freilich die Reue des Siin-
ders. Wie Kain bekennt sich auch Juda zu seiner Schuld — sogar in aller Offent-
lichkeit — und ist bereit, die Strafe auf sich zu nehmen. Reue und Bereitschaft zur
Stihneleistung machen ihn damit der Vergebung wiirdig*!'. Im sogenannten Ja-
kobsegen wird zwar Judas Vergehen noch erwdhnt, aber es wird auch seine «Un-
schuld» bezeugt — wohl in Erinnerung an seine Reue und sein Schuldbekenntnis,
die Gottes Gnade ermoglichten*?, so dass er wieder zu den «Gerechten» gezihlt
werden konnte.

Auch Rubens Vergehen an Bilha findet hier Erwdhnung. Jakobs Erstgebore-
ner liess sich wie von einem reissenden Strom von seinem «bosen Trieb» tiberwal-

203



tigen und machte sich so schuldig. Aber auch thm soll seine Stinde vergeben wer-
den — unter der Voraussetzung, dass er sich nicht von neuem schuldig macht*3.
So kann gesagt werden, dass als «gerecht» vor allem die Stammviter galten, von
denen Abraham und Isaak als «einzigartig» (yvahid) geriihmt werden. Als solche
salten sie aber nur hinsichtlich des von Gott geforderten Opfers [saaks, aber ge-
wiss nicht hinsichtlich ihres sonstigen Lebenswandels. Die Rabbinen wussten
schr wohl, dass nicht einmal die Erzviter vor Gott bestehen konnten, wenn die-
ser strenges Gericht halten wiirde**. Und sie wussten ebenso, dass selbst solche
«Gerechten» in Stinde fallen konnen, wie etwa Ruben und Juda. Dann offnet
aber das offene Schuldbekenntnis und die aufrichtige Reue wieder den Zugang
zu Gott, der dem bussfertigen Stinder vergibt, der so wieder als «gerecht» gelten
darf*3,

Gerechtigkeit und Verdienstgedanke

In inhaltlich sachlicher Ubereinstimmung mit der hebriischen Wurzel zdyg
befindet sich das aramiische zeki «rein, unschuldig, gerecht sein» mit seinen Ab-
leitungen*®. In der rabbinischen Literatur ist nach Sanders die libliche Bedeutung
des Substantivs zakii «Unschuld», im Gegensatz zu /iéva «Schuld.»*7 Und er ver-
weist darauf, dass solches zaki vielfach in Verbindung mit der Priposition be
pripositionale Bedeutung im Sinne von «wegen, aufgrund von» habe. Er rdumt
aber andererseits auch ein, dass eine Wiedergabe dieses Ausdrucks gegebenenfalls
durch «im Verdienst» oder «wegen des Verdienstes» moglich sei*®. Solche Ver-
dienste, etwa die der Stammvater, konnen nun, wie Sanders die rabbinische Tra-
dition hier versteht, nicht auf andere tibertragen werden. Allenfalls konnen die
Nachkommen derselben unter Voraussetzung ihrer Reue bei Vorliegen einer
Schuld dank der guten Werke ihrer Viter belohnt bzw. begnadigt werden. Ge-
botstubertretungen werden entweder gesuhnt oder bestraft, aber nicht automa-
tisch durch gute Werke anderer ausgeglichen.

Es wire nun zu fragen, ob diese Sicht auch im Blick auf unsere Targume
Geltung hat oder ob hier zakii die Bedeutung «Verdienst» haben konnte. Darum
sollen nun einige Texte in Kiirze unter diesem Gesichtspunkt vorgestellt werden.

Abrahams Gebet nach dem Opfergeschehen auf dem Morija (Tg CN, TII,
TJIT zu Gen 22,14) enthilt die Firbitte fir seine in Bedringnis geratenen Nach-
fahren: «Wenn (dereinst) seine Sohne (= Nachkommen) sich in einer Zeit der
Bedringnis befinden, dann gedenke der Festbindung (Sagéda) ihres Vaters Isaak,
und hore auf die Stimme ihres Flehens, und errette sie aus aller Bedrangnis»,
und, so flgt TJII hier noch hinzu, «vergib ihnen ihre Stinden.» Isaaks einmalige
Opferbereitschaft hatte demnach fiir Israel eine bleibende heilbringende Wirkung,
auch fur den Fall, dass es sich schuldig machen sollte. Isaak, wie auch Abraham,
gehen 1thren Opferweg mit «vollkommenem Herzen,» mit «ungeteiltem Herzen,»
Ja «mit Freuden.» Sie gelten darum als «einzigartign»/«einmalig» (vahid) — so die
Targume zu Gen 22,10 — und sind dem ersten Menschen vor dem Stindenfall wie-
der gleich geworden. Der Urstand des Menschen war wieder hergestellt worden
durch solch vollkommenen Gehorsam.

204



Isaak als Opferlamm wurde dann auch das Vorbild fir alle kiinftigen
Lamm-Opferungen, vor allem der Passah-Limmer, die als stindige heilbringende
Vergegenwartigung und Erinnerung an die “agéda lsaaks dargebracht werden
sollten. So ist in der umfangreichen gottesdienstlichen Lesung zum Passahfest,
welche die Targume CN, TJI und TJII im Anschluss an Lev 22,27 tiberliefern,
von der heilvollen Wirkung des Opfergeschehens auf dem Morija die Rede. Hier
wird sogar gesagt — und damit werden die biblische Vorlage und die Interpreta-
tion der Targume zu Gen 22 noch tberboten —, dass Isaak sich selbst auf dem
Opferaltar festband. Gerade wegen solch einzigartiger Gesinnung hatte sein Op-
fer, obwohl es faktisch nicht gebracht werden musste, aber als gebracht verstan-
den wurde, eine heilsam-sithnende Wirkung noch flr spatere Geschlechter. So
heisst es in Tg CN: «Aber jetzt, da wir nichts mehr zu opfern haben von den Her-
den unseres Kleinviehs, wird uns (dennoch) Siihne zuteil fiir unsere Stinden.» Die
«Opferung» Isaaks, seine Sagédda, hat so eine segensreiche Wirkung noch flr seine
Nachkommen. Auch der Midrasch Bereschit Rabba versteht es so, wenn dort
Abraham betet: «Ewiger Gott! Wenn die Nachkommen Isaaks in Bedridngnis ge-
raten, so sel seiner ‘agéda eingedenk, und erbarme dich ihrer!» Géttliches und
menschliches Handeln war hier zum Heil Israels fur immer wirksam?®°.

In dem in Tg Geniza Frgm. HHS! und TJIT zu Ex 12,2 tiberlieferten hagga-
dischen «Wettstreit der Monate,» in dem es darum geht, welchem Monat die
«Krone der Konigswirde» vor Jahwe gebitihrt, ist fiir unseren Zusammenhang
die «Aussage» des Monats Tischri bedeutsam. In diesen Monat fillt der «Fasttag
des Stihnens», an dem man der begangenen Siinden gedenkt, deretwegen man
sich in Bedringnis befindet. Da ist es dann trostlich, wenn — so TJII — die «Ver-
dienste Israels» vor Gott in Erinnerung gebracht werden konnen. Denn dann
neigt sich an diesem Tag die Waagschale zugunsten Israels — trotz der begange-
nen Stinden. So rihmt sich dieser Monat: «Wenn ich die Verdienste Israels sehe,
wie sie fliegen und aufsteigen vor ithrem Gott im Himmel, driicke ich selbst auf
die Waagschalen und erinnere an die viclen Verdienste fiir Israel.» Gewiss dachte
der Ausleger hierbei an die gerechten Stammviiter, die sich durch ihren einzigar-
tigen Gehorsam um thre Nachkommen verdient gemacht hatten. Und bei den
«Verdiensten» Israels mochte er an die guten Werke gedacht haben, die in diesem
Volk im Gehorsam gegen die Tora vollbracht wurden - und immer noch werden.
Ob man nun das hier gebrauchte Wort zakit mit «Tugend, Gerechtigkeit» oder
mit «Verdienst» wiedergibt?, jedenfalls ist hier an einen Gott wohlgefilligen, der
Tora gemissen Lebenswandel gedacht. Israel darf darum am «Fasttag des Siih-
nens» mit einem gnidigen Gott rechnen — in Erinnerung an und im Vertrauen
auf die guten Werke, die im Glaubensgehorsam gegen ihn getan wurden

Ahnlich heisst es dazu in der haggadischen Dichtung in Tg Geniza Frgm.
HH: «Wie gross ist das Heilsgut des Monats Tischri... Wie ein Held leuchtet sein
Ruhm..., und die Verdienste iiberwiegen und siihnen die Stinden.»>3

Durch die «Gerechtigkeit/Tugend» (be-zakiité) dessen, der nicht unniitz und
falsch schwort — so Tg Geniza Frgm. Q und TJII zu Ex 20,7 — hat die Welt eine
Zukunft. «Jeder, der sich hitet und nicht falsch schwort — vor mir ist offenbar,
dass die Welt durch sein Verdienst Bestand hat», lautet das Gotteswort in TJII zu
unserem Vers. Er hat sich damit um Gottes Schopfung verdient gemacht. Man
kann daher zaku auch hier sinngemiiss mit «Verdienst» wiedergeben.

205



Der Verdienstgedanke ist auch in der Fiirbitte Aarons fiir das abtriinnig ge-
wordene Volk in TJI zu Ex 32,22 uniiberhorbar. Sind seine Glieder doch Nach-
kommen der gerechten Stammviter: «Du kennst das Volk, dass sie Séhne der
Gerechten sind.» Die an diese ergangenen Verheissungen konnen auch durch die
Stinde des Abfalls nicht ungiiltig werden. Ob man hier den Ausdruck «Verdienst»
verwendet, oder, wie Sanders, thn vermeiden mochte, so 1st doch die Sache, um
die es hier geht, eindeutig. Um der «Gerechtigkeit» der Viter willen diirfen — so
Aarons Fiirbitte — die abtriinnig gewordenen Nachkommen derselben auf Gnade
hoffen.

In CN und TJII zu Dtn 33,15, also im sogenannten Mosesegen, verwendet
der Josef-Spruch ebenfalls zakii im Sinne von «Verdienst.» Hier ist die Rede von
«Verdienst der gerechten Viter,», nimlich Abraham, Isaak und Jakob, und eben-
so vom «Verdienst der vier Miitter,» namlich Sara, Rebekka, Rahel und Lea. Ih-
ren «Verdiensten» ist es zu verdanken, dass das Land gute Friichte tragt. Als «ge-
recht» gelten die Stammviter wegen ihres frommen Wandels im Gehorsam gegen
Gott34.

Die These von Sanders, von «Verdiensten» der Viter konne keine Rede sein,
bedarf nach diesem hier aufgezeigten Befund der paléstinischen Pentateuch-Tar-
gume einer Einschrinkung. Wenn dann aber in der rabbinischen Tradition der
Verdienstgedanke keine nennenswerte Rolle spielte, so konnte dies mit der Ver-
breitung der christlichen Botschaft in Zusammenhang stehen, in welcher der siih-
nende und darum verdienstvolle Opfertod Jesu am Kreuz eine herausragende Be-
deutung bekam. Da aber unsere paldstinischen Targume auch éltere Traditionen
enthalten®?, konnte zaki hier die Bedeutung «Verdienst» mit einschliessen, ohne
von judischen Horern missverstanden zu werden, also im Sinne einer «Gerechtig-
keit,» die den in Siinde gefallenen Angehdrigen des Bundesvolkes dereinst zugute
kommen konnte, ja sogar in der Bedeutung von «Erbarmen/Barmherzigkeit»
interpretiert werden konnte. So schliessen sich hier die moglichen Ubersetzungen
von zaku im Sinne von «Unschuld, Tugend, Gerechtigkeit, Verdienst» uicht ge-
genseitig aus, sondern erginzen einander>°.

Abschliessend kann gesagt werden, dass die paldstinischen Targume des
Pentateuchs, gerade auch hinsichtlich unseres Themas, ein Bindeglied darstellen
zwischen der Tora und der rabbinischen Tradition, wie sie in der Mischna und in
den Midraschen tiberliefert ist. Ihre Verfasser wussten sich in besonderer Weise
dem gottlichen Wort gegentiber verpflichtet, das sie dem Horer in der Synagoge
oder im Lehrhaus nahebringen sollten. Gewiss beriefen sich auch die Rabbinen
immer wieder auf die «Schrift,» hatten sie aber doch nicht so im Zusammenhang
im Auge wie die Verfasser unserer Targume, von denen vor allem die hier ange-
filhrten paléstinischen durch ihr relativ hohes Alter besondere Beachtung verdie-
nen. Insbesondere ein theologisch so zentraler Begriff wie «Gerechtigkeit», deren
Verlust durch menschliches Verschulden und deren Wiedergutmachung bzw.
Wiederherstellung, lasst die erwihnte Bindegliedfunktion gerade dieser Targume
deutlich erkennen — wobei sie aber auch immer wieder ihre Eigenstindigkeit er-
kennen lassen.

206



10.

11.
12,
13.
14.
15.
16.
1.
18.
19,
20}
21.
22.

23
24.
25,

26.
21
28.

29,
30.
31

32
33.

34.

ANMERKUNGEN

. Michael L. Klein, Genizah Manuscripts of Palestinian Targum to the Pentateuch, Cin-

cinnati 1986, 2 Bde.

. Alejandro Diez Macho, Neophyti 1. Targum Palestinense, Ms de 1a Biblioteca Vatica-

na, Madrid - Barcelona 1968-1978. 5. Bde. = CN.

. Michael L. Klein, The Fragment Targums of the Pentateuch according to their Ex-

tant Sources (= AnBib 76), Rom 1980, 2 Bde. = TJ II.

. E. G. Clarke, Targum Pseudo-Jonathan to the Pentateuch, Hoboken, NJ 1984.

=TJL

. K. Beyer, Die aramdischen Texte vom Toten Meer, Gottingen 1984, 37f.
. E. P. Sanders, Paulus und das palédstinische Judentum, Goéttingen 1985 (englische

Originalausgabe: London 1977).

. Zur Kritik an Sanders vgl. J. Neusner, in: W. S. Green, Approaches to Ancient Ju-

daism II, Chico, CA 1980, 43-63.

. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 22.
. G. Schrenk, in: ThRWNT II, 176ff.; H. Balz / G. Schneider, Exegetisches Worterbuch

zum NT I, Stuttgart 1980, 784 ff.; Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 187(T.
Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch 11,
Munchen 1974, 211.

G. Schrenk, in: ThWNT I1, 187f.

G. Quell, ebda. 176.

S. Mowinckel, Israels opphav og eldste historie, Oslo 1967, 202f.

K. Kertelge, in: Balz/Schneider (s. Anm. 9), 790.

Ebda.

Vgl. hierzu und zum folgenden Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 187(T.

R. Eliezer zugeschrieben, Ar 17a oben.

Tg Geniza fr B Gen 4,8; ebenso Tg CN, TJ I, TJ I1.

Wie Anm. 18.

Tg CN Gen 4,13; dhnlich die anderen Targume.

Tg Geniza fr B Gen 4,7.

BerR zu Gen 1,6 (vgl. H. Freedman, Midrash Rabba, London - New York 1983,
Bd. 1, 99; vgl. auch BerR Gen 12,1 (Freedman I, 315).

Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 191.

TG Geniza fr C, Tg CN und TJ IT Gen 35,9.

Vgl. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 188f. mit den entsprechenden Belegstellen aus der
rabbinischen Literatur.

Tg Geniza fr D, Tg CN, TJ I und I Gen 38,25.

Tg CN, TJ I und IT Gen 38,26.

Tosefta zu Gen 38,26 (vgl. Klein, Fragment Targums [s. Anm. 3], 1,93) und Tg CN,
TJ I und 1T Gen 49,9F.

G. Schrenk, in: ThWNT 11, 199.

Ahnlicher Wortlaut in Tg TJ I und II.

Tg TJ I Gen 22,19 (vgl. auch Tg CN Gen 24,62). Sem wird in Tg CN Gen 14,18 mit
Melchisedek, dem K&nig von Salem und Priester des hochsten Gottes, identifiziert.
Tg CN, TJ 1 und II Gen. 22,10.

Vgl. R. Le Déaut, Targum du Pentateuque, Tome I: Genese (= Sources Chrétiennes
245), Paris 1978, 219 Anm. 19.

Tg Geniza fr C und Tg CN Gen 35,9.

207



35,

36.
37.

38.
39.
40.
41.
42,
43.
. Vgl. Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 191.
45,
46.
47.

48.
49.

50.

i1
52
53.
54.

55.

56.

Tg Geniza {r D und E, Tg CN, TJ I und II Gen 38.25; zu den drei «Gerechten» vgl.
Dan 3,1ff. Auch Hebr 11,17-19 wird die Bereitschaft Abrahams, Isaak zu opfern, als
vollzogenes Opfer gedeutet und gesagt, dass er thn «im Gleichnis» wieder zurtickerhielt
(vgl. O. Michel, Der Brief an dic Hebrier, Gottingen 1966, 401{Y.).

Tg TIT Ex 32.32; Tg CN spricht vom «Buch des Gesetzes».

Vel. Mischna-Traktat Ro§ ha-Sana B 16b (J. Bonsirven, Textes Rabbiniques, Rom
1935, 272);

TgTJ I Ex 32,22.24.

Tg TJ I Ex 32,27.

Tg Geniza fr B Gen 4,13; vgl. auch Tg CN, TJ I und I1 z.St.

Tg Geniza r D und E, Tg CN, TJ I und II Gen 38.25f.

Tg CN, TJ T und II Gen 49.9.

Tg CN, TJ I und II Gen 49 4.

Vel. Sanders, ebda., 138.

Kanaandisches Lehnwort, aram. dekd.

Vgl Sanders, Paulus (s. Anm. 6), 177(.; J. Levy, Chaldiisches Worterbuch iiber die
Targumim, Leipzig 1881, Bd. I, 221b gibt zakit mit «Gerechtigkeit, Tugend» wieder,
G. Dalman, Aramadisch-Neuhebriisches Worterbuch, 1922, Nachdruck Hildesheim
1967, 128b mit «Gerechtigkeit, gute Tat, Recht, Heilstat, Verdienst.»

Sanders, Paulus (s. Anm. 6). 184f.

Das Verb %qad bzw. das Nomen “ugeda wird meist nur im Zusammenhang mit der
«Opferung» Isaaks gebraucht: vgl. Levy, Worterbuch (s. Anm. 47), 1, 235f.; M.
Brocke, in: TRE 16, 1987, 298-300; R. Hayward, The Present State of Research into
the Targumic Account of the Sacrifice of Isaac: Journal of Jewish Studies 32 (1981)
127-150.

M. McNamara, The New Testament and the Palestinian Targum to the Pentateuch,
Rom 1978, 164 spricht hier deshalb von den «expiatory effects» der Festbindung
Isaaks. Es ist die Frage aufgeworfen worden, ob die targumische Uberlieferung von
der %geda Isaaks durch die christliche Kreuzestheologie beeinflusst worden sein
koénnte. Hierzu ist jedoch zu sagen, dass diese Uberlieferung bereits im ersten Jh.
n.Chr. jlidischen Autoren vertraut war (Jos Ant I, 228-230; 4 Makk 13.12; Pseudo-
Philo LAB 32,24). Nach dem Zeugnis des vorchristlichen Jubildenbuches (17,15-16;
18,3-19; 49.1) feiert Isracl Passah auch im Gedenken an Isaaks “%geda (vgi. Hay-
ward, Present State [s. Anm. 49], 135). Zu beachten ist hier auch, dass Tg Geniza fr
F und TJ II Lev 22,27, wo von der «Selbstbindung» Isaaks gesprochen wird, eine
gottesdienstliche Lesung zum Passahfest einfligen.

Klein, Fragment Targums (s. Anm. 3), [, 203.

So auch M. L. Klein in seiner Ubersetzung von TJ I1: «merit».

Auch M. L. Klein tibersetzt zaki hier wieder mit «merit.»

Nach Tg TJ 11 Dtn 33,15 wird nur den Stammviitern die Bezeichnung «gerecht» zu-
teil, nicht aber den Stammiittern; vgl. auch Tg TJ I Dtn 33,28, wo vom «Verdienst»
Jakobs gesprochen wird.

Die Interpretation von Texten aus dem Alten Testament durch Paulus zeigt, dass
dieselben durch targumische Uberlieferungen vermittelt waren (vgl. z.B. 1 Kor
10,1ff.; 2 Kor 3,7ff.) und von ihm dann christologisch gedeutet wurden. Auch Jose-
phus setzt in seinen Antiquitates targumische Traditionen voraus (vgl. McNamara,
New Testament [s. Anm. 50], 65f. und R. Le Déaut. The Message of the New Testa-
ment and the Aramaic Bible, Rom 1982, 24-28; zum Alter der Targume vgl. auch
Beyer, Texte [s. Anm. 5], 273(T.).

Dalman, Worterbuch (s. Anm. 47), 128b gibt zaku auch mit «Heilstat» wieder, wo-
durch gleichfalls der Verdienstgedanke nicht ausgeschlossen wird.

208



	Verlust und Wiederherstellung der Gerechtigkeit in den palästinischen Pentateuch-Targumen

