Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 47 (1991)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Fiedrich-Wilhelm Marquardr, VON ELEND UND HEIMSUCHUNG DER THEOLO-
GIE, PROLEGOMENA ZU DOGMATIK, Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1988, 468 S.

«Von Elend und Heimsuchung...», ein iiberraschender Titel. Auschwitz ist das Elend,
die Heimsuchung, die radikale Infragestellung von Theologie, Auschwitz als Vernichtung-
slager vor allem fUr Juden, aber auch ftr Christen und Heiden, Auschwitz als Symbol fiir
totale Menschenverachtung, als Chiffre fiir Juden- und Voélkermord. Wo war Gott? Warum
erstickt eine Auschwitz, den Judenmord, umgehende, vergessene Theologie nicht im Halse
der Wissenschaftler? Die Fraglichkeit der Theologie wird in Teil I (Soll und kann es {ibe-
rhaupt Theologie geben?) an vielen Beispielen und auch grundsitzlichen Uberlegungen dur-
chdacht. Marquardt setzt sich mit seinen theologischen Lehrern und Kollegen auseinander.
Von M. Luther bis zu K. Barth, H. Vogel, H. I. Iwand, K. Stendahl. F. L. Littell, E. Brun-
ner, H. Griiber, B. Bornkamm, G. Klein u.a. wird gefragt, wie sic mit Juden, dem jiidischen
Volk, dem Judentum umgegangen sind, vor und nach antisemitischen Ausschreitungen, vor
allem vor und nach Auschwitz. Vor allem kommt Marquardt in diesem ersten Teil der Pro-
legomena auch ins Gesprich mit jiidischen Theologen und Philosophen (M. Buber, R. R.
Geis, E. Wiesel, L. Bacck, R. L. Rubenstein u.a.), wie sic mit dem Schicksal thres Volkes
umgchen, wie unendlich schwer es fiir sie ist, dic Geschichte ihres Volkes theologisch zu
deuten.

Sicher gibt es einen Zusammenhang zwischen den Schwierigkeiten der Juden mit ihrem
Schicksal umzugehen und dem unendlich langsamen Lernprozess vieler Christen, auch der
Theologen, mit Israel, mit Juden ins Gesprich zu kommen. Israel bleibt oft bis heute be-
sprochene, dritte Person, Objekt, liber das verfligt wird. Vielfach wird noch heute iiber-
sehen, dass anscheinend harmlose Urteile tiber die Juden, schreckliche gesellschaftliche und
politische Ereignisse ausgelost haben und noch auslosen (S. 105).

Am Beispiel der Philosophen M. Horkheimer und Th. W. Adorno wird die Frage
nach dem moglichen Zusammenhang von Geist und Verbrechen, wie die Unterwerfung der
Juden unter die Definitionsgewalt christlicher Theologie, vertieft. Horkheimer: «Noch in ih-
ren Untaten muss die Christenheit das Evangelium wenigstens zum Vorwand nehmen» (S.
111). Es geht nicht nur um politische Kritik, sondern «um die Kritik der Macht des Geistes
selbst, die in der Menschheitsgeschichte nirgendwo so vernichtend sich auswirkte wie in
theologischer Judenfeindschaft» (S. 112). Adorno betont, dass der neutestamentliche Satz
«Wer nicht fiur mich ist, ist wider mich» schon immer dem Antisemitismus aus dem Herzen
gesprochen war.

Wie stark die «Entgeistung», die «Entmenschung», der Sadismus der Henker von Au-
schwitz die Opfer getroffen hat, wird im Zeugnis weniger Uberlebender deutlich (E. Wiesel,
J. Amery u.a.) und unsere. Antwort auf diese Stimmen kann nur Umkehr, Umkehr gerade
auch in der Dogmatik, in der Theologic heissen (S. 124 ff). Diese Umkehr hat ihren stérk-
sten Ausdruck bisher in der amerikanischen Holocaust Theologie gefunden (F. L. Littell,
R. Ruether, A. R. Eckardt u.a.). Auf die These vom «ungekundigten Bund» gegen die tra-
ditionelle Verstockungs-, Verwerfungs-, Enterbungs- und Abldsungstheorien miissen nun
ekklesiologische Konsequenzen («Lernschritte») folgen.

Dieser erste Teil der Prolegomena mit vielen unbeantworteten, aber provozierenden
Fragen endet mit einem Abschnitt: «Verfluchtsein macht den Theologen» (M. Luther), en-
det mit einem an uns sich richtenden Gebot: Nie wieder Auschwitz. «Luther wusste: nicht
im Vollzug von Verstehen, Lesen und Auslegen, Auskundschaften und Spekulieren entsteht
eine Theologie, sondern im Lebens- und Sterbensprozess» (S. 147).

168



In Teil II der Prolegomena fragt Marquardt: Wie kommt die Theologie auf ihre Ge-
danken? Wie besteht Theologie in unserer Generation ihre Fraglichkeit? Die Auseinander-
setzung mit Kollegen geht weiter, das Lernen beim historischen und gegenwartigen Juden-
tum wird noch intensiver und auch konsequenter. Die Dogmatik wird als Evangelische Ha-
lacha verstanden (§ 5). In Abraham. dem gemeinsamen Vater von Juden und Christen,
werden alle Menschen berufen: die «Grundgeschichte bewéhrt sich in der christlich-jii-
dischen Zusammengehorigkeit (§ 6). in der Solidaritit mit den Armen und im Vertrauen
auf die Humanitiit der Gattung Mensch (Okumene!).»

«Im Judentum heisst dic Wissenschaft von der Weglindung des Glaubens: Hala-
cha» (S. 166). Sie setzt den Lebensakt vor den Denkakt. Wir brauchen cine Evangeli-
sche Halacha, weil die christliche Orthodoxie den Primat des biblischen Lebenswortes
zugunsten eines biblischen Lehrwortes verdringt hat. Wie unsere Bibel, so i1st auch «der
Talmud ein Lernbuch, kein Lehrbuch, ein Buch der Gespriiche, nicht der Verflgungen
und Entscheidungen» (S. 163 [). Die «Lebensverbindlichkeit» ist sein roter Faden.
Unser Lernen beginnt damit, dass «Gesetzesjudentum» in seiner geschichtlichen Ent-
wicklung ncu ernst zu nechmen und nicht wie noch K. Kupisch dem orthodoxen Juden-
tum «Volk ohne Geschichte» zu bescheinigen oder fehlende Geschichtsverbundenheit
vorzuwerfen. Es ist unser fehlendes Verstandnis fur den Weg dieses Volkes, die weithin
durch viele Jahrhunderte fehlende dialogische Begegnung mit der lebendigen jlidischen
Tradition — nicht nur dem toten Buchstaben — von Halacha und auch Haggada. Hala-
cha, die Bibelauslegung, dic zum Tun hilft, und Haggada, dic Bibelauslegung, dic zur
Weisheit und zum Wissen hilft, gechoren zusammen.

Ein niederlindischer Theologe, F. Breukelmann, hat Marquardt zweifellos aul dem
Weg zu diesen Prolegomena stark beeinflusst. Er sicht in seiner «Biblischen Theologie»
das 1. Buch Mose als Entfaltung des biblischen Geschichts- und Wirklichkeitsverstind-
nisses. Dieses Buch der «Zeugungen Adams, des Menschen, der «Zeugungen Himmels
und der Erden» flihrt uns tUber die Zeugungen Abrahams, der Patriarchen bis zum Mat-
thaus Evangelium, das in Kap. I, 1 als Buch der «Zeugung Jesu... des Sohnes Abra-
hams» bezeichnet wird (S. 290 f). Wir werden hineingestellt in die Lebensbezichung zu
Israel, zu den Armen, zur Gattung Mensch, dic zur dkumenischen Lebensverbindlich-
keit wird. «Unsere Lebensverbindlichkeit dem jiidischen Volk, — Armen, — der Mensch-
heit gegeniiber ist gebunden in den Lebensverbindlichkeiten, die der Gott Abrahams, Is-
raels und Jakobs und der Vater Jesu Christi als Liebhaber Israels, als Parteiginger der
Armen und als menschlicher Stellvertreter aller Menschen selbst ecingegangen ist»
(S. 373).

Im letzten Abschnitt der Prolegomena (§ 7) fragt Marquardt noch cinmal: «Wie re-
det christliche Theologie von Israel»?, weil die geschichtliche Isolation Israels zu immer
gefihrlicheren Auswirkungen fithrte und noch fiihrt. Isolation heisst, dass wir Christen
uns selten mit Juden gemeinsam der Schuld an der Verleugnung Gottes, der Kreuzigung
stellen, um die Versohnung anschaulich, erfahrbar, glaubwiirdig zu machen. Darum
heisst die Frage auf Jesus Christus bezogen: Wie kénnen wir ihn, ohne ihn «preiszuge-
ben und zu verraten, so geschichtlich auf das jiidische Volk bezichen, dass es weder vor
thm noch vor uns kapitulieren, sich bedroht oder enterbt schen muss»? (S. 457). Diese
Frage fihrt zur Christologie, die sich an die Prolegomena anschliesst und deren erster
Band gerade erschienen ist. Facit: cin nicht nur lesenswertes, sondern vor allem beherzi-
genswertes Buch, das uns christliches Handeln und Glauben neu ermdglicht, das nicht
nur die christlich-jidische Begegnung, sondern unsere 6kumenische Verantwortung neu
beleben und vertiefen kann.

Franz von Hammerstein

169



Eberhard Rohm/Joérg Thierfelder, JUDEN - CHRISTEN - DEUTSCHE. Bd. 1: 1933 -
1935. Calwer Verlag Stuttgart 1990 (450 S.; 24,80 DM).

Das gewichtige Taschenbuch ist zu den Biichern zu zihlen, die in Kiirze kaum ange-
messen vorgestellt zu sein scheinen. Andererseits liesse sich sagen, es bedarl gar keiner
grossen Ausfihrungen um das Buch widrmstens zu empfehlen, denn es ist von zwei kompe-
tenten Wissenschaftlern (vgl. «Evang. Kirche zwischen Kreuz und Hakenkreuz») ungeheuer
spannend geschrieben und abwechslungsreich — informativ ausgestattet mit unzihligen Bil-
dern, Tabellen, faksimilierten Urkunden, Plakaten, Texten und einem Dokumentenanhang
— eine wahre Fundgrube interessanter Details, die dem Zeitabschnitt der «Ausgrenzung» ge-
widmet sind.

Aus dem Vorwort von Prof. Wolfgang Schweitzer: «U m fa ssend ist der erste Teil,
der die Vorgeschichte des Antisemitismus bis 1933 darstellt, vornehmlich im Blick auf die
Geschichte der Kirche. Ich kenne kein anderes Werk, das die wesentlichen Aspekte dieser
Entwicklung so knapp und priizise vorfithrt». (S. 20-105). Nach den «Wurzeln des Unheils»
befasst sich der zweite Abschnitt mit der Zeit vom Judenboykott 1933 bis zu den Niirnber-
ger Gesetzen 1935, Neben den Thesen von W. Kiinneth, G. Kittel und D. Bonhoeffer, dem
Streit um den Arierparagraphen in der Kirche und der Ausgrenzung judenchristlicher
Gruppen sowie dem Ende der Judenmissionsgesellschaften werden zahlreiche Einzelschick-
sale knapp aber sorgfiltig geschildert in ihrem biographischen Kontext:

— Die frihen Hohenloher Pogrome in Baden mit dem mutigen Auftreten des Pfarrers
judischer Herkunft Hermann Umfrid, Niederstetten, der von seiner Kirchenleitung (Wurm)
allein gelassen und vom Pfarrernotbund nicht aufgenommen wurde, weil er Religidser So-
zialist war.

— Der Lebensweg des «Judenchristlichen» Pfarrers Prof. Hans Ehrenberg mit seinen
immer noch nicht gentigend zur Kenntnis genommenen «72 Leitsdtzen zur judenchristli-
chen Frage.»

— Der «nichtarische» Pfarrer und Kolner Krankenhausseelsorger Ernst Flatow war
der erste evang. Pfarrer, der wegen seiner jiidischen Abstammung entlassen wurde, mit ei-
nem Ruhegehalt von 197 RM. Er hatte ¢in Visum fiir England, um mit seiner (heute hoch-
betagt in Speyer lebenden) Verlobten Irene Breslauer zu flichen, die ebenfalls aus kirchli-
chen Diensten entlassen worden war. An der Grenze bei Aachen stieg er wieder aus dem
Zug, weil er als national eingestellter Deutscher sein Vaterland nicht verlassen wollte.
«Ernst Flatow ist — so weit wir wissen der ecinzige nichtarische evangelische Pfarrer in
Deutschland, der den Holocaust nicht tiberlebt hat.»

— Friedrich Forell, Sozialpfarrer der Kirchenprovinz Schlesien, der mit seinen jid. El-
tern getauft worden war und dem der preussische OKR mit der Formel «infolge seiner jiidi-
schen Abstammung dienstunfihig» den Weg ebnete, trotz seiner Abwanderung zur Schwe-
dischen Israelmission noch sein Ruhegehalt zu bekommen. Was hat man von dieser «Dop-
pelbodigkeit» im «Ungeist des Antisemitismus» zu halten?

— Der «rote Pfarrer» Kurt Lehmann in Durlach war schon am 23.2.33 die Zielscheibe
des Hauptorgans der NSDAP Gau Baden der «Fiihrer», das im Blick aul Lehmans «jahre-
lange, versteckte Hetze gegen Hitler» von ciner «Zersetzungsarbeit des Halbjuden» sprach.
Obwohl die Kirchenleitung die Angriffe gegen scine Predigt als cines «politischen Miss-
brauchs» abwehrte, offenbarte thre Stellungnahme — wie tibrigens anderenorts auch! — deut-
lich die Reste antijjidischen Denkens, wie z.B. die Beanstandung, dass vom «Juden Paulus»
und «Juden Jesus» geredet wirde: «Das neue Testament und mit ihm die christliche Kirche
macht die hochsten Aussagen lber unseren Heiland nicht als von einem Juden stammend,
sondern als von dem Vater in Ewigkeit cingeborenen Gottessohn. Dic Heilige Schrift hat
uns gar nichts von jiidischen Rassecigenschaften Jesu Christi liberliefert, ihr Zeugnis lautet
auf den, der von “Oben her” stammt». Uberwunden ist das iiberdies auch heute noch kei-
neswegs!

170



Das letzte Kapitel dieses ersten Bandes schliesst mit Marga Meusels Denkschrift vom
10.5.1935 fur dic Augsburger Reichsbekenntnissynode und der Feststellung: «Es gehort zu
den dunklen Seiten der Geschichte der Bekennenden Kirche, dass die etwa 150 Delegierten
der Augsburger Bekenntnissynode sich mit dem Anliegen von Charlotte Fricdenthal, von
Marga Meusel, und von Martin Albertz nicht befasst haben».

Wir diirfen gespannt sein auf den im Febr. 1991 erscheinenden 2. Band!

Hans L. Reichrath

JUDISCHES LEBEN UND ANTISEMITISMUS IN DEUTSCHLAND. Shulamit
Volkovs Arbeiten zur deutsch- jiidischen Beziehungsgeschichte

Shulamit Volkov, Jidisches Leben und Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert,
Miinchen 1990 (Beck, 233 S. 39, 80 DM).

Jidisches Leben in Deutschland zwischen Antisemitismus und Emanzipation, dies
ist der wissenschaftliche Arbeitsschwerpunkt der Sozialhistorikerin Shulamit Volkov,
Schiilerin von Hans Rosenberg. Professorin fiir Neuere Geschichte und Leiterin des in-
stituts fiir deutsche Geschichte an der Universitat Tel Aviv. Zwischen 1973 und 1988
veroffentlichte sic u.a. zehn Aufsitze in Sammelbinden und Zeitschriften, die lberar-
beitet nun in einer eigenen, «Judisches Leben und Antisemitismus im 19. und 20. Jahr-
hundert» betitelten Monographie vorliegen.

Der erste Teil des Buches beschaftigt sich in erster Linie mit den besonderen Funk-
tionen des Antisemitismus und zwar in der Ideologie und bei ithn propagierenden Orga-
nisationen. Im einzelnen geht es um Antisemitsmus als kulturellen Code, seine soziale
und politische Funktion bei Handwerkern im spdten 19. Jahrhundert, das Problem der
Kontinuitit und Diskontinuitit des deutschen Antisemitismus, Unterschiede und Paral-
lelen von Antisemitismus und Antizionismus sowie Antisemitismus als Problem jidisch-
nationalen Denkens und jldischer Geschichtsschreibung. Im zweiten Teil beschiftigt
sich Volkov mit unterschiedlichen Aspekten der inneren Problematik jiidischer Existenz
in Deutschland. Behandelt werden im einzelnen die Verbiirgerlichung der Juden in
Deutschland, jiidische Assimilation und Eigenart im Kaiserreich, soziale Ursachen des
judischen Erfolgs in der Wisscnschaft, das Verhiltnis von deutschen Juden und osteuro-
piischen Einwandern sowie Sclbstgefilligkeit und Selbsthass bei den Juden.

Die einzelnen Beitrige sind in der Regel so angelegt, dass die Autorin zunéichst den
Forschungsstand und die Forschungskontroverse zu einzelnen Problemen skizziert und
danach aufgrund der Ergebnisse eigener Arbeiten ihre Position und Interpretation vor-
stellt. Nicht selten entstehen dabei allerdings mehr neue Fragen, denn neue Antworten,
was indessen nicht einfach Volkov angelastet werden kann, sondern c¢in Problem der auf
den verschiedensten Ebenen immer noch unterentwickelten Antisemitismusforschung
ist. Positiv hervorgehoben werden muss, dass die einzelnen Beitrdge sich nicht mit pau-
schalen Ausssagen gentigen und Interpretationen in methodischer und wertender Hin-
sicht differenziert vorgetragen werden.

Besonders hervorgehoben werden muss insbesondere Volkovs Verstindnis von An-
tisemitismus als kulturellem Code, wobei sie zeigt, dass das Bekenntnis zur Judenfeind-
schaft «zu einem Signum kultureller Identitit, der Zugehdrigkeit zu einem spezifischen
kulturellen Lager» (23) wurde. Dabei formuliert die Autorin wichtige und beachtens-
werte methodische Priamissen fir die zukinftige Forschung (25). Gleiche Aufmerksam-
keit verdient ihre Differenzierung des Antisemitismus der Kaiserzeit von dem des NS-
Staates, der cince ganz anderc Qualitdt hatte. Skizziert wird dabei das Umschlagen ciner
symbolischen Rolle des Antisemitismus hin zur physischen Vernichtung, der Ubergang
von Worten zu Taten. Der Nationalsozialismus «war cine Kultur, in der verbale Agg-
ression nicht ein Ersatz fiir Handeln war, sondern seine Vorbereitung» (74).

171



Shulamit Volkovs zehn wissenschaftliche Aufsitze (nicht Essays, wie der Verlag unter-
titelt) sind intellektuell anregende mit beachtenswerten Interpretationen verbundene Beitra-
ge und verdienen Beachtung flr die Diskussion und Forschung um die jiidische Geschichte

in Decutschland. '
Armin Pfahl-Traughber

Herbert A. Strauss | Werner Bergmann | Christhard Hoffmann ( Hrsg.): DER ANTISE-
MITISMUS DER GEGENWART, Frankfurt-New York 1990 (Campus, 275 S., 29 DM).

Die totale Diskreditierung des Antisemitismus nach 1945 hat ihn nicht aufgehoben,
viclmehr ist von ciner Entwicklung «vom modernen zum neuen Antisemitismus» (H.
Strauss) auszugehen. Entscheidend flr diese Verinderung waren zwei historische Ereig-
nisse, zum einen der Massenmord an den Juden, zum anderen die Existenz des Staates Isra-
el, die beide von so grundlegender Bedeutung sind, dass man — bei Berlcksichtigung ent-
sprechender Kontinuitdten — von einer ncuen Periode des Antisemitismus sprechen kann.

Angenommen haben sich diesem Phiinomen drei Mitarbeiter des Berliner Zentrums
fiir Antisemitismusforschung, dic in dem von ithnen herausgegebenen Buch «Der Antisemi-
tismus der Gegenwart», neben einer Einleitung von Herbert A. Strauss 12 Aufsitze zu ver-
schiedenen Aspekten des Themas veroffentlichen. Unterteilt ist der Band in drei Rubriken:
«Religion und Theologie» beschiftigt sich mit der Fortexistenz antijidischer Vorurteile in
der wissenschaftlichen Theologic (G. Weiss), der besonderen Anfalligkeit der Protestanten
fir antijidische Einstellungen (E. Stegemann), dem ambivalenten Bild der Juden im Be-
wusstsein christlicher Fundamentalisten (C. Strozier / A. Kohn) und dem Verhiiltnis zwi-
schen islamischen Fundamentalisten und dem Antisemitismus (E. Sivan). Der zweite Teil
«Politische Ideologien» enthilt Beitridge zum Antisemitismus im internationalen Rechtsex-
tremismus (J. Wetzel) und zur Israel-Diskussion in der Partei Die Grinen (M. Kloke).
Schliesslich folgt die umfangreichste Rubrik «Probleme in einzelnen Lindern» mit Analy-
sen zur Bundesrepublik (W. Bergmann), Frankreich (M. Marrus), Polen (L. Hirszowicz),
der Sowjetunion («Pamjat») (W. Korey), den USA (M. Curtis) und Agypten (R. Yadlin).

Die verchiedenen Beitrige unterscheiden sich hinsichtlich ihrer Fragestellungen, The-
men und methodischen Ansitze, so dass sie nur schwer zusammen besprochen werden kon-
nen. Gleichwohl informieren sic tiber Aspekte des Antisemitismus, die in der wissenschaftli-
chen und o6ffentlichen Diskussion nicht geniigend Aufmerksamkeit gefunden haben. Dazu
gehort die fortgesetzte Tradierung antijiidischer Vorurteile unter Christen, Antisemitismus
bei islamischen Fundamentalisten und die Judenfeindschaft in anderen Landern. Insebeson-
dere diese Linderstudien sind von besonderem Interesse, ermoglichen sie doch die Entwick-
lung von Ansitzen fir vergleichende Studien, die allerdings als solche noch zu erarbeiten
wiren.

Problematisch bei einigen Ansitzen ist die unklare Definition des Antisemitismus-Beg-
riffs, dem dann die nétige Trennschiirfe fehlt. So muss etwa bezweifelt werden, ob eine ein-
seitige und schiefe Wahrnehmung des Nah-Ost-Konflikts durch Teile der Griinen so ein-
fach als Antisemitismus bezeichnet werden kann. Hier muss genauer differenziert werden,
auch hinsichtlich der Qualitit des ncuen Antisemitismus und der Ebenen der Judenfeind-
schaft. Fir letzteres verdient ctwa Werner Bergmanns Beitrag liber den Antisemitismus in
der Bundesrepublik Deutschland besondere Beachtung. Er geht davon aus, dass ein «Form-
wandel» hin zu cinem «latenten, sekundiren Antisemitismus» stattgefunden hat, der sich im
Wesentlichen aus dem Problem der Vergangenheitsbewdltigung speist und in die Sphire
privater Ressentiments verbannt worden ist.

Abschliessendes Urteil: Ein tGberaus interessanter Sammelband mit wichtigen Informa-
tionen und Analysen zu bisher nicht geniigend beachteten Aspekten des Antisemitismus der
Gegenwart.

Armin Pfahl-Traughber

172



Gerd Theissen, LOKALKOLORIT UND ZEITGESCHICHTE IN DEN EVANGE-
LIEN. Ein Beitrag zur Geschichte der synoptischen Tradition, Freiburg/Schweiz: Universi-

tatsverlag, Gottingen: Vandenhoeck u.Ruprecht 1989 (= Novum Testamentum et Orbis
Antiquus 8), 333 S.

Die vorliegende Untersuchung stiitzt sich auf bereits verdffentlichte Vorarbeiten und
will durch Erweiterung der Textbasis «dazu beitragen, Moglichkeiten einer “Geschichte der
synoptischen Tradition™ von ihrer miindlichen Vorgeschichte bis zu ihrer Verschriftlichung
in den Evangelien zu erhellen» (1f). T. ist davon tiberzeugt, dass sich bei einzelnen Texten
«ein Netzwerk von Bezichungen sichtbar machen» ldsst, «das vorsichtige Verallgemeinerun-
gen iber die Geschichte der ganzen Evangelientradition erlaubt» (7). Da «Lokalkolorit»
immer auch «Sozialkolorit» und «Zeitkolorit» (11) ist, kann durch diese Beitriage der
«Nachholbedarf an Lokal- und Zeitgeschichte» (13) befriedigt werden.

Der 1. Teil hat die «kleinen Einheiten» der synoptischen Tradition zum Gegenstand
(25-131), wobei aus der Logienuberlieferung Mt 11,7-9; Lk 11, 31fpar; 10,13-16 u.a. unter-
sucht und fir die Zeitgeschichte ausgewertet werden mit dem Ergebnis, dass «Teile der Lo-
gientberlieferung... in Galilda (oder in Paldstina) geprigt» wurden und dass sie ihren pri-
miren «Sitz im Leben urchristlicher Wandercharismatiker» hatten (60f). Demgegeniiber
«vollzieht sich in der Erzahliberlieferung eine soziale Grenzuberschreitung» von den Jin-
gern und Jesusanhidngern zu dem Volk, wie T. besonders im Blick auf Mk 7.24-30 und Mk
6.17-29 verdeutlicht (vgl. 63). Da das Volk besonders gern aufsehenerregende Geschichten
héren wollte, «drangen dic Wundergeschichten schneller tiber den Kreis der Anhiinger hin-
aus als Worte Jesu» (131). Wihrend die Wundergeschichten «cher eine sozial grenziiber-
schreitende Funktion» haben, besitzen Apophthegmen «cher eine sozial abgrenzende»
Funktion (124); denn sie «definicren soziale Identitit» (123) und gehoren darum in den
«Binnenbereich der Gemeinde» (126).

Der 2. Teil befasst sich mit den «grossen Einheiten» in der synoptischen Uberlieferung,
d.h. mit Texten, dic als mehrgliedrige Kompositionen geschaffen wurden (132-211). Hierher
gehoren die Geburts- und Passionsgeschichte sowie die synoptische Apokalypse. Im Unter-
schied zu den Texten des 1. Teils gehen diese Kompositionen auf judiische Gemeinden zu-
rick. Dabei schliesst T. aus Lokal- und Vertrautheitsindizien, dass sowohl die in Mk 13
verarbeitete Tradition als auch die Passionsiiberlieferung «unter dem Eindruck der Verfol-
gungen in der Regierungszeit Agrippa l... nach der Caligulakrise formuliert» wurde (210)
und dass demnach schon in den vierziger Jahren, also 10 Jahre nach Jesu Tod, «der Schritt
von kleinen zu grossen Einheiten vollzogen» worden ist (ebd.). Der neue Sitz im Leben sind
also juddische Ortsgemeinden, die unter Zuhilfenahme alttestamentlicher Zitate und An-
spielungen dic Jesustiberlieferung theologisch reflektieren und verschriftlichen.

Im 3. Teil stehen die Evangelienredaktionen als «Rahmengattungen der synoptischen
Tradition» zur Debatte (212-303). Diese 3. Phase in der Geschichte der synoptischen Tradi-
tion ist durch Nihe (Mk) und Distanz (Mt u.Lk) zum Jiidischen Krieg 66-74 gepriigt. Wih-
rend Q «wahrscheinlich in Paléstina geschrieben» wurde, entstanden die Evangelien «in un-
terschiedlicher Distanz zu Palistina» (246): Das Mk mit seinem «stark lindlichen Milieu»
(250). seinem traditionsgeschichtlichen Ort («Uberschneidung von Einfliissen des syrischen
und des juddischen Urchristentums», 251) und scinen geographischen Angaben weist auf
den «stidlichen Teil Syriens» (260), das Mt mit seinem Verstindnis von «jenseits des Jor-
dans» = «westlich des Jordans» (vgl. 4,15.25; 19,1) auf den «Osten oder Nordostens Pali-
stinas» (262, vgl. 270: «Es konnte in Damaskus oder in Dekapolis entstanden sein»), das Lk
blickt aus ciner «Lokalperspektive von Westen her auf Palistina» (267), wic T. aus Lk
12,55 und aus dem generischen Verstindnis von «Meer» in Lk 17,1.6; Apg 10,6 u.6. folgert.

Neben den erkennbaren lokalen Verschiebungen von Galilda (1. Stadium), Judéa (2.
Stadium) und Randgebieten Palistinas (3. Stadium) lassen sich zeitgeschichtlich zwei Ereig-
nisse ausmachen, die tiefe Spuren in der synoptischen Tradition hinterlassen haben: die Ca-

173



ligulakrise, die zu Vorstufen der Evangelienbildung fiihrte, und der Jidische Krieg, unter
dessen Eindruck die Evangelienliteratur selbst entstand. Als Trigergruppen der Jesusiiber-
lieferung kommen Junger, Volk und Gemeinde in Frage. «Die Evangelien wurden geschrie-
ben, um die aus anderem sozialen Milicu stammenden Jiinger- und Volksiiberlieferungen
fiir Ortsgemeinden zu bearbeiten. Wanderradikalismus und populdrer Wunderglaube wur-
den so in eine Erziahlung von Jesus integriert, dass sich das Gemeindechristentum an diesem
Jesus orientieren kann» (356).

T. ist es dank seiner exzellenten Kenntnis der Lokal- und Zeitgeschichte Palidstinas um
die Zeitenwende gelungen, die Brauchbarkeit historisch-kritischer Exegese, in der die Frage
nach Daticrung und Lokalisicrung von Texten von grosser Bedeutung ist, zu erweisen und
dabei «Neues (zu) entdecken und das Verstchen der Texte (zu) férdern» (Vorwort). Neben
der neuen Vergewisserung formgeschichtlicher Erkenntnisse (Miindliche Tradition, kleine
Einheiten, Rekonstruierbarkeit der mindlichen Vorgeschichte von Texten, «Sitz im Le-
ben») mit Hilfe von Lokal- und Datierungsindizien steht eine Forderung des Verstehens der
Texte, verbunden mit einem gesunden Misstrauen gegentber literarkritischen Operationen
und ciner erfreulichen Zuwendung zum kohirenten Text. T. liefert mit seinen Textuntersu-
chungen wertvolle Beitrige zur Leben-Jesu-Forschung, zur Traditionsgeschichte der Evan-
gelientexte, zu Hintergriinden der Evangelienredaktionen und zur Geschichte des Urchri-
stentums, die grosste Beachtung verdienen. Wenn auch nicht alle Einzelergebnisse voll iiber-
zeugen konnen — z.B. die vierziger Jahre als Entstehungszeit von Q (Wird hier nicht u.a.
Ant 20,200f tiberinterpretiert? Kénnen Paulus — Rom 11 — und Petronius — Ant 18.261ft;
Bell 2,185(T; Philo, Leg 188,207f — wirklich zur Stiitzung dieser These herangezogen wer-
den?) — so wird dadurch keinesfalls die Bedeutung dieser zur Weiterarbeit anregenden aus-
serordentlich interessanten Studie gemindert, [iir die dem VI. Dank zu sagen ist.

Giinther Baumbach

Marikje Smid, DEUTSCHER PROTESTANTISMUS UND JUDENTUM 1932/1933,
Chr. Kaiser, Miinchen 1990, 547 S. Dm 110.- (Heidelberger Untersuchungen zu Wider-
stand, Judenverfolgung und Kirchenkampf im Dritten Reich, Band 2).

Dieses Buch bictet dem Leser viel mehr als der Titel verspricht: bevor die Haltung des
Protestantismus zum Judentum ausfiihrlich dargestellt wird, beschreibt die Verfasserin das
Judentum und die Judenfrage vom Kaiserreich bis zum Ende der Weimarer Republik. Man
kann diese Geschichte natiirlich auch anderswo nachlesen, aber selten in so vorziiglich geg-
liederter und pragnanter Form. Die deutschen Juden und ihre inneren Auseinandersetzun-
gen, der Ausbau und Verfall der rechtlichen, wirtschaftlichen und politischen Stellung der
Juden, das geistige und das religiose Leben des Judentums, sowie auch diec Haltung der
Weimarer Parteien von rechts bis links zum Judentum werden geschildert. Leider waren
fast alle Parteien dhnlich wie die Kirchen antijiidisch oder antisemitisch voreingenommen.
Die Quellen sind in Anmerkungen jeweils genannt, so dass der Leser einzelne Aussagen,
cinzelne Aspekte leicht nachprifen und vor allem vertiefen kann.

Die Verfasserin unterscheidet zwischen:

— Antisemitismus, der ein neuzeitliches Phinomen ist, die Emanzipation der Juden vor-
aussetzt und pseudorassische Grundlagen hat. Antisemitismus ist ein hochst fragwiirdiger
Begriff, weil nicht nur die Juden Semiten sind, wird aber bis heute vielfach verallgemei-
nernd fiir alle antijudischen Tatbestinde benutzt.

— Judenfeindschaft, die «Vorbehalte oder auch Vorurteile gegeniiber der jliidischen Minder-
heitsgruppe aufgrund der ethnischen, sozialen oder ethnischen Distanz» entwickelt (S.
199). Diese gesellschaftlich-kulturelle Judenfeindschaft entfaltet sich besonders stark in
den Weimarer Jahren 1918 -1933;

174



— Antijudaismus, eine religios-christliche Ablehnung des Judentums aufgrund christlicher
Urteile und Vorurteile, der im zweiten Teil des Buches ausfiihrlich behandelt wird.

Allerdings ist es schwierig, diese drei «Kategorien» zur Abweisung von Juden eindeutig
zu unterscheiden. Die Nazis haben sich zwar vorwiegend des «rassisch» begriindeten Anti-
semitismus bedient, aber auch christliche, kulturelle, wirtschaftliche Vorurteile benutzt,
wenn es ithnen gerade niitzlich schien. Auch das «volkische Denken», Verurteilung als «un-
deutsch» oder ein «geistiger Rassenbegriff» werden in die Untersuchung einbezogen (S.
199f1). Die Unterscheidung durch klare Definitionen ist trotzdem hilfreich und die Verfasse-
rin weist auch darauf hin, dass nicht erst die Nazis vor und besonders nach 1933 alle ver-
schiedenen Argumente gegen Juden benutzten — das Rassenargument stand im Vorderg-
rund —, sondern dass es schon vorher vielfache Mischformen von Vorurteilen gegeniiber Ju-
den gab.

Auf diesem Hintergrund wird nun in der zweiten Hilfte des Buches zuerst kurz der
Stand der derzeitigen theologischen Forschung erldutert. Anschliessend werden folgende
Bereiche auf ihre Einstellung zu den Juden und antisemitischen Massnahmen 1932/33 hin
untersucht:

—die protestantische Universitiitstheologie (Altes Testament, Neues Testament, Kirchenge-
schichte, Systematische Theologie, Praktische Theologic). Beherrschend ist das Bild eines
zur Gesetzesreligion erstarrten Judentums, das unter dem Fluch der Schuld an der Er-
mordung Christi zerstreut und heimatlos existiert. Dic Theologie des Volkstums und der
Schopfungsordnungen, die dic Volker und Rassen cinschliesst, verstarkt dieses Urteil, so
dass nur wenige Theologen dem ab 1933 giltigen Rassenantisemitismus als gliltige Staats-
ideologic Widerstand leisteten. In der Regel verstirkten die meisten Theologen cher ihre
Distanzierung zum Judentum noch, ohne dass sie viel vom gegenwiirtigen Judentum
wussten (S. 315ff).

—dic Evangelisch-Kirchlichen Stellungnahmen. Einzelne Christen wic H. Griiber oder H.
Maas. getaufte Juden wie H. Ehrenberg haben schnell fiir Juden Stellung bezogen, aber
die Passivitit der protestantischen Kirchenleitungen konnten sie nicht aufbrechen. Einwir-
kungsvolles kirchliches Wort kam nicht zustande, weder 1933 noch spiiter, weil der Ge-
horsam gegentiber der Obrigkeit und eine Mischung von kultureller Judenfeindschaft mit
traditionellen Antijudaismen zu stark war. Der vielfach herbeigesehnte «nationale Auf-
bruch» zog gerade auch kirchliche Reprisentanten in seinen Bann. Die Weimarer Repu-
blik war nicht beliebt, ein 1933 noch moglicher und vielleicht wirkungsvoller Wider-
stand wurde versiumt (S. 407(f). — Die Einengung der Untersuchung auf dic Jahre 1932/
33 scheint auf den ersten Blick eine Beeintrichtigung, cine unangemessene Reduzierung
der Fragestellung, weil die einschneidenden Massnahmen gegen die Juden erst spater —
1935 und 1938 — crfolgten. In der Untersuchung wird aber deutlich, dass die wesentlichen
Weichen in Theologie und Kirche 1933 gestellt wurden oder schon gestellt waren, dass al-
les spitere Versagen eindeutig schon 1933 feststand.

—der Protest Dietrich Bonhoeffers gegen die NS-Judenpolitik schon im Jahre 1933 war eine
Ausnahme und fand leider nur wenig Resonanz in Theologie und Kirche. Trotzdem zieht
sich Bonhoeffer Einstellung zur Judenfrage wie ein roter Faden durch das ganze Buch
und scin Aufsatz «Die Kirche vor der Jugendfrage» (als Vortrag im April 33 gehalten)
wird ausfiihrlich besprochen, weil er grundlegend theologisch Stellung bezieht und weil
diese Arbeit spiter — Nachdruck zuerst 1959 — zur Wegweisung wurde. Diese Wirkungs-
geschichte Bonhoeffers rechtfertigt, dass ihm M. Schmid in ihrer Untersuchung so breiten
Raum gibt. 1933 wurde Bonhoeflers Beitrag zwar in der Evangelischen Monatsschrift fur
Politik und Kultur («Der Vormarsch», Juni 1933) im Juli 1933 auch in der Niederdeut-
schen Kirchenzeitung und in der Jidischen Rundschau gedruckt, aber ein aktives Engage-
ment der Kirchen oder der Theologie, fir das Judentum folgte leider keineswegs. Bon-
hoeffer blicb ein Einzelginger, wurde durch ein spiiteres politisches Engagement gegen

175



das Regime in der Kirche immer stirker isoliert. Erst nach dem Krieg wurde er durch das
Okumenische Echo auf sein Werk und seinen Tod auch in Deutschland allmihlich ernster
genommen. 1933 haben die Kirchen weder Bonhoefter noch etwa eine mutige Erklarung
der Protestantischen Frauenbewegung (S. 328) liberhaupt ernsthaft zur Kenntnis genom-
men. Deshalb hat Bonhoeffer sein Pfarramt in Berlin «um der Solidaritdt mit den Pfar-
rern judischer Herkunft willen» aufgegeben und ist bis 1935 nach London gegangen, um
dort 6kumenisch zu wirken und auch jidischen Emigranten aus Deutschland zu helfen
(8 ATT):

Dieses Buch ist sowohl als Nachschlagwerk als auch als Lektire hilfreich und span-
nend. Es ist Gibersichtlich gegliedert, jeweils mit Auswertung der cinzelnen Teile und Zusam-
menfassung, sowie einem ausfithrlichen Quellen- und Literaturverzeichnis und einem Perso-
nenregister, so dass man sich gut zurechtfinden kann. Gerade auch fir das Verstindnis der
heutigen Situation, der heutigen christlich — judischen Aufgaben ist es wichtig und hilfreich,
weil die damaligen Denk-und Handlungsmuster keinesweg vollkommen tUberwunden sind.,
sondern sowohl unter uns als auch etwa bei den Christen im Nahen Osten weiter leben oder
neu wiederaufleben.

Franz von Hammerstein

176



	Rezensionen

