Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Narrative Theologie im Midrasch
Autor: Stemberger, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Narrative Theologie im Midrasch

von Giinter Stemberger

Zu den grossen Verdiensten Hans Bietenhards, dem dieser Aufsatz gewid-
met ist, gehdren seine Ubersetzungen verschiedener Midraschim. Wer auch nur
einmal ein Stiick eciner solchen Ubersetzung gelesen hat, wird den grossen Ab-
stand dieser rabbinischen Bearbeitungen der Bibel von einem modernen Kom-
mentar empfunden haben. Nicht das philologische Miihen um den exakten Sinn,
auch nicht das Fragen-Repertoire der historisch-kritischen Exegese steht im Vor-
dergrund, sondern weithin cine Methode, die zumindest der schnelle, zumal des
Hebriischen nicht kundige Leser als freies Assoziieren empfindet, ein Umkreisep
des Textes mit Erzihlungen oder Ansitzen zu solchen, anstatt genau das hi-
storisch Einmalige eines Textes zu bestimmen.

Der Eindruck einer assoziativen Methode trifft sicher etwas Wesentliches,
insofern fiir die Rabbinen die Bibel eine Einheit ist, in der alles zusammengehort
und sich gegenseitig beleuchtet. Auch gehdrt Erzihlen gewiss zentral zum Um-
gang der Rabbinen mit der Bibel, von dieser selbst als ein wesentlicher Weg abge-
schaut, durch den sich Gott in seiner Offenbarung mitteilt. Anders als ein streng
den Wortlaut auslegender Kommentar bleibt die Erzihlung offen, hat teil an der
Dynamik der Offenbarung und ihrer vielfiltigen, alle Moglichkeiten des Lebens
umfassenden Bedeutung, die man nie ginzlich ausschopfen kann. Verfehlt wére
es allerdings, dieses Erzihlen als Frucht ungebundener Phantasie zu verstehen.
Basis des Erzihlens ist immer die genaue Analyse des Bibeltextes, seiner Wort-
wahl, Schreibung einzelner Woérter, so mancher Briiche und Verdoppelungen im
Text. Wo der moderne Ausleger mit Textkritik oder Quellenanalyse mit dem
Text zurechtzukommen versucht, nehmen die Rabbinen dieselben, auch von ih-
nen erkannten Eigenheiten des Textes als Hinweise auf den tieferen Sinn und die
richtige Ergiinzung der Aussagen der Bibel. Diese erzihlerische Auffiillung mag
dazu beitragen, den Bibeltext dem Leser oder Zuhérer leichter fasslich und gefal-
liger zu gestalten, auch seine Phantasie anzuregen; wesentlicher ist aber doch, die
religiosen Aussagen eines Textes herauszuarbeiten, seine Bezichung auch zu ande-
ren Stellen der Bibel, um somit die Einheit des gottlichen Plans zu verstehen. EF—
zihlen ist hier eine Art Theologie, Antwort auf die vielen religiosen Fragen, die
dem glaubigen Leser beim Umgang mit der Bibel kommen.

Wie sehr die Rabbinen Bibeltexte nicht einfach aus Lust am Erzahlen, son-
dern aus tieferer theologischer Aussageabsicht mit vielen Details auffiillen, auch
wenn diese sich aus niichtern-moderner Betrachtungsweise nicht halten lassen,‘lst
am besten mit einigen Textbeispiclen zu illustrieren. Dazu mag im ersten Teil eine
kurze geschlossene Erzihlung dienen, erginzt durch Material aus Paralleltradluq—
nen; es folgt ein Beispiel zur rabbinischen Verwertung von Stammbaumen, die ei-
ner Mentalitiit entsprechen, die auch im Neuen Testament in den Stammbaumen

155



Jesu bei Mattdus und Lukas zu finden ist; im letzten Abschnitt geht es um ein
Leitmotiv, das die biblische Geschichte wie allgemein die Geschichte des erwiihl-
ten Volkes durchzieht, nimlich die Folgen des Verkaufs Josefs nach Agypten.

1. Die Episode mit dem Goldenen Kalb

Das ausgewihlte Stiick stammt aus dem palistinischen Talmud (jTaanit

IV.8,68b-c) und ist eine Kommenticrung einiger Verse von Ex 32, der Episode
vom Goldenen Kalb:

A)

B)

C)

D)

E)

F)

G)

156

Es steht geschrieben: «Die Herrlichkeit des Herrn liess sich auf den Berg Sinai
herab und es bedeckte ihn die Wolke sechs Tage lang. Und er rief Mose am
siebten Tag... und Mose... stieg hinauf» (Ex 24, 16.18). [Dies ist] der siebte
[Tag] nach den [zehn] Geboten und der Anfang der vierzig [Tage].

Mose sagte thnen: Vierzig Tage werde ich auf dem Berg zubringen. Als der
vierzigste Tag da war und er nicht kam, sofort «sah da das Volk, dass Mose
zogerte (boschesch), vom Berg herabzukommen,» und als die sechste
(schesch) Stunde da war und er nicht kam, da sofort «versammelte sich das
Volk bei Aaron und sie sagten zu ihm: Steh auf, mach uns Gotter, die vor uns
herziehen usw.» (31,1). Und es sagte «der Herr zu Mose: Geh, steig hinab, denn
ins Verderben geht dein Volk usw.» (32,7).

«Und es horte Josua den Lérm des Volkes in seinem Geschrei und sagte zu
Mose: Kriegslirm [ertont] im Lager» (32,17). Mose sagte: Der Mann, der
tiber 600’000 Mann herrschen soll, kann nicht Larm von Larm unterschei-
den?! «Und er sagte: Nicht Lérm, der Sieg ausdriickt, nicht Lédrm, der Schwd-
che ausdriickt, Ldarm des Wechselgesangs hore ich» (32,18). Es sagte R. Jassa:
Larm der Verherrlichung des Gotzendienstes hore ich.

Es sagte R. Judan im Namen des R. Jassa: Es gibt keine Generation, in der
nicht eine Unze von der Stinde des Kalbes ist.

«Und als er sich dem Lager nédherte und das Kalb und die Reigen sah» (32,19) —
R. Chilkija im Namen des R. Acha: Daraus [sichst du], dass man nicht nach
Vermutung urteilt —, da zog Mose einen Schluss vom Leichteren auf das
Schwerere: Wenn schon vom Pesach, das ein einziges Gebot ist, gesagt wird:
«Kein Unbeschnittener darf davon essen» (12,48), um wieviel mehr [gilt das
dann] von der Tora, in der alle Gebote enthalten sind. « Und es entbrannte der
Zorn Moses und er warf aus seinen Hdnden die Tafeln und zerbrach sie unten
am Berg» (32,19).

Es lehrt R. Jischmael: Der Heilige, gepricsen sel er, sagte thm, dass er sie zer-
brechen solle; denn es heisst: «Und ich werde auf die Tafeln die Worte schrei-
ben, die auf den ersten Tafeln waren, die du zerbrochen hast» (Dtn 10,2). Er
sagte zu thm: schon hast du gehandelt, dass du [sie] zerbrochen hast.

R. Samuel bar Nachman im Namen des R. Jonatan: Die Linge der Tafeln
war sechs Handbreiten, ihre Breite drei. Und Mose hielt zwei Handbreiten
und der Heilige, gepriesen sei er, hielt zwei Handbreiten, und zwei Handbrei-



ten war der Abstand in der Mitte. Als die Israeliten diese Tat begingen, wollte
der Heilige, gepriesen sei er, sie der Hand Moses entreissen; doch die Hand
Moses war stirker, und er entriss sie ihm (Gott). Daflir lobt ihn die Schrift
am Ende und sagt: «und in all der starken Hand» (Dtn 34,2); Heil der Hand,
die stirker war als die meine!

H) R. Jochanan im Namen des R. Jose bar Abbaje: Die Tafeln wollten davon-
fliegen und Mose hielt sie fest; denn es steht geschrieben: «Und ich hielt die
zweil Tafeln fest» (Dtn 9,17).

I) Es wird im Namen des R. Nechemja gelehrt: Die Schrift selbst flog davon. R.
Esra im Namen des R. Jehuda des Sohnes des R. Simon: Die Tafeln hatten
ein Gewicht von vierzig Sea und die Schrift hielt sie hoch. Als die Schrift da-
vonflog, waren sie den Hinden Moses zu schwer; sie fielen hinunter und zer-
brachen.

Ex 32 ist fiir die nachbiblische Tradition des Judentums voller Probleme; we-
niger ist dies noch in der Peinlichkeit des Geschehens um das Goldene Kalb be-
griindet als im Verhalten der Fuhrer Israels, Mose und Aaron; schon die innerbi-
blische Weiterfihrung des Themas (Ps 106,19-22; Neh 9,18) libergeht daher die
Rolle Aarons und das Zerbrechen der Gesetzestafeln durch Mose. Josephus, der
mit dem ausdriicklichen Anspruch antritt, nichts aus der biblischen Geschichte
auszulassen (Ant. 1,17), gelingt es mit einer geschickten Verkniipfung von Ex 32
und 34, die kritischen Punkte vollig zu libergehen (Ant. 111, 95-101). Philo schil-
dert zwar die Episode, doch auch er erwiahnt weder Aaron noch das Zerbrechen
der Toratafeln durch Mose; ithn interessiert allein der Eifer der Leviten, denen als
Lohn das Priestertum zuteil wurde (Vita Mosis 11, 159-173). Erst Pseudophilos
Liber Antiquitatum 12 geht ausfiihrlich auf die Geschichte ein und bemiiht sich,
darin der rabbinischen Tradition vergleichbar, um eine Rechtfertigung des Ver-
haltens von Aaron und Mose, datiert auch das Geschehen in 19,7 auf den 17.
Tag des vierten Monats (Tammuz). Die rabbinische Bearbeitung des Textes fiihrt
diese Linie fort. Thre Interessen sind dabei vielfach andere als die heutiger Kom-
mentatoren. Was vordergriindig eine erzihlerische Auffiillung des Bibeltextes ist,
entstammt nicht freier Phantasie, sondern zutiefst theologischen Anliegen.

a) Die Bedeutung von Daten

Der Kommentar ist Teil einer Erlauterung der Mischna Taanit IV,6: «Finf
Dinge widerfuhren unseren Viitern am 17. Tammuz und finf am 9. Ab. Am 17.
Tammuz wurden die Gesetzestafeln zerbrochen und horte das tigliche Opfer auf,
die Stadt [Jerusalem] wurde aufgebrochen, Apostomos verbrannte die Tora und
er stellte ein Bild im Tempel auf...»

Die Liste ist keine beliebige Aufzihlung von Ereignissen dieses Tages; viel-
mehr vereint ein gemeinsames Datum Vergleichbares bzw. Ursache und Wirkung.
Die Siinde des Goldenen Kalbs, die Mose veranlasst, die soeben empfangenen
Gesetzestafeln schon wieder zu zerbrechen, ist nicht vollig gestihnt, sondern wirkt
in der Geschichte Israels nach: Zwar wollte Gott, wie Midrasch Ekha 2,1 (Buber
97) Hos 7,1 deutet, Israel von den Folgen der Siinde des Kalbes nach einer be-

157



stimmten Zeit heilen; doch da sah er die von Jerobeam aufgestellten Kilber (in
Bet-El und Dan: 1 Kon 12,28-30) und nahm davon Abstand. Laut Abschnitt D
unseres Textes ist in jeder Generation etwas von der Siinde des Goldenen Kalbes;
hatte Israel sich der ersten Gesetzestafeln wiirdig erwiesen, die das Werk Gottes
selbst waren (Ex 32,16), wire die Tora ihnen fest eingeprigt gewesen; die zweiten
Tafeln hingegen sind das Werk Moses (Ex 34,1), und Israel kann sich daher die
Tora nur mithsam und unvollkommen aneignen, wie eine friither nicht belegte
Tradition im Midrasch ha-Gadol zu Ex 32,16 besagt. Diese Ursiinde ist so mit-
schuld an mangelnder Kenntnis und spiteren Ubertretungen der Tora durch Is-
rael. So wirkt die Stinde weiter, fihrt zum Untergang Jerusalems und des Tem-
pels und wiederholt sich in stets neuem Affront gegen die Tora und in stets
neuem Gotzendienst.

Die fiinf Begebenheiten des 17. Tammuz haben somit einen inneren Zusammen-
hang. Das ist der Grund, weshalb Abschnitt A den Tag des Ereignisses so betont.
Das Datum zu wissen bedeutet zugleich die Zusammenhéinge der Geschichte ver-
stehen, indem man die wesenhaft zusammengehorigen Ereignisse einander zuord-
nen kann; das Begehen des Gedenktages im Jahreszyklus ist Anlass von Busse
und Stihne, damit Stinde und Abfall des Volkes Israel in seinen Anfingen sich
nicht weiterhin auswirken und wiederholen. Was man aus der Bibel errechnet, ist
somit ein liturgischer Kalender, durch den jeder Israelit an der Geschichte Israels
wirksam teilhat.

Wenn der Kommentar feststellt, dass Mose am siebten Tag nach der Ver-
kiindigung der zehn Gebote auf den Berg steigt und dieser Tag zugleich der An-
fang der vierzig Tage seines Aufenthalts auf dem Berg ist, scheint das einfach die
Angaben von Ex 24 zu wiederholen. Doch wie kommt man damit zum 17. Tam-
muz als dem Datum des Tages, an dem Mose die Toratafeln zerbrach?

Ausgangspunkt der Rechnung ist die Datumsangabe in Ex 12, der Abend
des 14. des ersten Monats [= Nisan], als Zeitpunkt, zu dem Israel das Pascha-
mahl verzehrt, bevor es vom Herrn aus Agypten herausgefiihrt wird. 12,40f und
nochmals 12,51 betonen ausdriicklich, dass dies auf den Tag genau 430 Jahre
war, nachdem die Israeliten nach Agypten gekommen waren; hier hat also schon
der Bibeltext die Bedeutung der Jahrtage hervorgehoben. Aus den Angaben von
Ex 19 datiert man dann die Verkindigung des Zehnworts vom Sinai auf den 6.
des dritten Monats (= 6.Siwan, das Datum des Wochenfestes|. Der Aufstieg
Moses auf den Berg wire demnach aus Ex 24,16 auf den 13. Siwan zu datieren;
wenn dies der Anfang der vierzig Tage auf dem Berg sein soll, miisste er nicht am
17. Tammuz absteigen und die Tafeln zerbrechen, sondern am 24. Das rabbini-
sche Datum gibt den 41. Tag nach dem 6. Siwan und nicht nach dem Aufsticg
Moses auf den Berg an.

Man konnte daher die Bemerkung zum Datum in Abschnitt A als Glosse
betrachten, die feststellt, dass ein wortliches Verstindnis des Bibeltextes nicht mit
den traditionellen Daten tbereinstimmt, die die sechs Tage von 24,16 als Teil der
vierzig Tage sehen, die Mose auf dem Berg blieb. Wahrscheinlich ist aber der
Satz anders zu verstehen: Der Tag des Aufstiegs Moses ist der der Verkiindigung
des Zehnwortes folgende siebte Tag des Monats Siwan, zugleich wohl auch der
Woche, d.h. der Sabbat. Nach der Chronologie des Seder Olam Rabba 5 war der

158



6. Siwan, an dem das Zehnwort verkiindigt wurde, ein Freitag (ebenso Mekhilta
Bachodesch 3, Lauterbach II 210; anders Schabbat 86b, wonach dies ein Sabbat
war, wo aber auch als Einzelmeinung der 7. Siwan als Datum genannt wird).
Demnach ist der Aufstieg Moses auf den Berg am Sabbat, dem 7. Siwan, anzu-
setzen, womit er tatsichlich am 17. Tammuz zurtickkommt. So berechnet es auch
die babylonische Gemara zur Stelle (Taanit 28b), die sich ausschliesslich auf die
Datumfrage beschrinkt und ebenfalls den siebten Tag von Ex 24,16 als 7. des
Monats versteht: «Die [verbleibenden] 24 Tage des Siwan und die sechzehn Tage
des Tammuz ergeben zusammen vierzig. Am 17. Tammuz kam er herunter und
zerbrach die Tafeln...»

Offensichtlich hat man bei dieser Berechnung Probleme mit dem Gedanken,
dass Mose an einem Sabbat auf den Berg steigt; dass man trotzdem an diesen
Angaben festhalt, zeigt, dass sie in alterer Tradition verwurzelt sind, belegt v.a.
aber die Wichtigkeit der richtigen Daten und der daraus abgeleiteten Jahrtage.

Wie sonst nur heidnische Koénige in Halbkenntnis biblischer Angaben bei
der Ermittlung wichtiger Daten irren und so ins Unheil laufen (typisch etwa Me-
gilla 11b-12a hinsichtlich der siebzig Jahre, nach denen Gott Israel aus Babylon
zurtickbringt: Jer 29,10), erging es auch Israel am Sinai, wie der Abschnitt B be-
tont. In Ex 24,14 beauftragt Mose die Altesten ohne Zeitangabe, bis zu seiner
und Josuas Riickkehr zu warten. 32,1 schildert dann die Reaktion des Volkes, da
Mose noch immer nicht zurtickkommt. Warum aber haben die Isracliten tiber-
haupt so lange zugewartet? Nach Meinung des rabbinischen Erzihlers hat ihnen
Mose gesagt, wie lange er ausbleiben werde, wie es ausdriicklich in Schabbat 89a
heisst: «Als Mose in die Hohe aufstieg, sagte er den Israeliten: am Ende von vier-
zig Tagen, zu Beginn der sechsten Stunde, werde ich zurtickkehren». Auch unser
Text kennt das Motiv der sechsten Stunde, abgeleitet aus 32,1: Der Text verwen-
det fiir das Sdumen Moses den seltenen Ausdruck boschesch (nur noch Ri 5,28).
Der Autor des Midrasch sieht darin einen Hinweis fur die Auslegung; er liest das
Wort als bau schesch, «die sechste [Stunde] war gekommen.» Mose hatte ja nicht
deutlich gesagt, dass er erst nach vierzig Tagen und Nichten 24,18) zuriickkom-
me, der Tag des Aufstiegs daher nicht mitzuzidhlen sei, und so erwarteten sie ihn
schon um die Mitte des vierzigsten Tages. Erst bei Verstreichen des falsch ver-
standenen Termins wird das Volk irre und wendet sich an Aaron. Das Missver-
stehen einer Zeitangabe (dem nach anderen rabbinischen Texten der Satan ent-
sprechend nachgeholfen hat) ist somit schuld am Sundenfall des Volkes.

Sollte man dies nicht als allgemeine Warnung vor falschen Berechnungen
verstehen? Besonders ist dabei an den Zeitpunkt der gottlichen Erlosung und der
Ankunft des Messias zu denken, fiir den man so manche Hinweise in Bibel und
Tradition zu finden vermeint. Wegen der Folgen solcher Fehlberechnungen
flucht Sanhedrin 97b den Berechnern der Endzeit, die sagen, dass der Messias
schon hitte kommen sollen; da er noch nicht gekommen sei, werde er wohl gar
nicht mehr kommen. Die Gefihrdung des Glaubens durch falsche Berechnungen
war, wie unser Text herausarbeitet, schon von den ersten Anfiingen Israels an ge-
geben, hat schon zur Stinde mit dem Goldenen Kalb gefiihrt.

159



b) Die Siinde des Volkes

Der Abschnitt C lasst Mose an den Flhrungsqualititen seines designierten
Nachfolgers Josua zweifeln, wenn dieser nicht einmal den Lirm aus dem Lager
richtig beurteilen kann. Die Einheitsiibersetzung gibt die Antwort Moses in 32,18
so wieder: «Nicht Siegesgeschrei, auch nicht Geschrei nach Niederlage ist das Ge-
schrei, das ich hore.» Dieses Verstiandnis des hebriischen Textes wirde nach Auf-
fassung der Rabbinen einen Pleonasmus mmplizieren, den es in der Bibel nicht ge-
ben darf: Das hier dreimal mit «Geschrei» Ubersetzte gol Sanot muss drei verschie-
dene Arten von Lidrm bezeichnen, dementsprechend auch der Satzbau anders
aufgelost werden. Mose hort richtig «Ldrm des Wechselgesangs (bzw. des Ant-
wortens),» also die abwechselnden Chore im Reigen um das Bild des Kalbes.
Wenn R. Jassa dies als «Ldarm der Verherrlichung des Gotzendienstes» auslegt,
kann dies einfach eine Verdeutlichung der Bedeutung von Wechselgesang sein;
eher aber versteht er die ungewohnliche Formulierung gol €anot (anders als in
den beiden ersten Fillen ohne Objekt) als go/ Cawonot, «frevlerischen Liarm,» wie
dies auch der samaritanische Pentateuchtext liest und die syrische Ubersetzung
wiedergibt. Sprachliche Probleme sind fiir diec Rabbinen nie Anlass zur Textkor-
rektur, sondern Hinweis fur die Deutung des Textes.

Unser kurzer Midrasch ist in erster Linie am Tun Moses interessiert und
geht daher auf andere Probleme des Textes nicht ein. Einzig der Hinweis auf das
Verstreichen eines (falsch verstandenen) Termins gibt so etwas wie einen Milde-
rungsgrund fir das unbegreifliche Verhalten des Volkes, diesen Ehebruch noch
wihrend der Hochzeitsfeier Gottes mit Israel, wie Schabbat 88b Hld 1,12 deutet:
«noch wihrend der Konig beim Festmahl war, gab meine Narde ihren Duft.» Wie
kann Israel als «ein Reich von Priestern und ein heiliges Volk» (Ex 19,6) sich so
verhalten? Schabbat 89a kann das nur so erkliren, dass der Satan Israel in die
Irre fithrte, dem Volk durch Trugbilder vorgaukelte, dass Mose auf dem Berg ge-
storben sei und nicht mehr komme.

Radikaler ist die aus 32,7 abgeleitete Antwort: «dein Volk,» somit das Volk
Moses und nicht Gottes, «/duft ins Verderben:» Ehemalige Gotzendiener, durch
Mose gewonnene Proselyten und nicht das urspringliche Volk der Erwahlung
waren die Urheber des Vergehens; deshalb sagen sie ja auch: «das sind deine Gdt-
ter, Israel » nicht: «unsere Gotter» (32,4; so ExRabba 42,6). Oder aber es war nur
ein kleiner Teil des Volkes, der aktiv am Gotzendienst beteiligt war, wie man aus
32,28 ableitet, dass an diesem Tag dreitausend des Goldenen Kalbs wegen getotet
wurden. Wenn man Gottes Gerechtigkeit ernst nimmt, konnte doch nicht einfach
ein Teil des Volkes stellvertretend fiir die anderen die Strafe erleiden. Zugleich
16st man damit das Problem, wie das Volk der Erwidhlung so schnell so tief fallen
konnte: Nicht das ganze Volk, sondern nur sein schlechter Teil (wie es das in je-
dem Volk gibt) hat sich verfehlt. Indem Mose das Kalb zu Staub zerstampfte,
diesen in Wasser schiittete und dem Volk das Wasser zu trinken gab (32, 20),
fand er analog zum Test der des Ehebruchs verdiachtigen Frau (Num 5) die
Schuldigen heraus (Aboda Zara 43b-44a). Laut Liber Antiquitatum 12,7 wurde
dabei denen, die freiwillig mitgetan hatten, die Zunge abgeschnitten; nach Pirge
R. Eliezer 45 wurden die Lippen derer, die das Kalb aus ganzem Herzen gekiisst

160



hatten, golden und verrieten sie dadurch. Die so Gekennzeichneten wurden dann
auf Befehl des Mose von den Leviten getotet.

Ein weiteres Problem, das in unserem Text ebenfalls nicht zur Sprache
kommt, ist die Rechtfertigung Aarons. Warum gab er sich fiir so ein Vergehen
her und blieb trotzdem straffrei? In Ex 24,14 nennt Mose Aaron und Hur als sei-
ne Beauftragten wihrend der Zeit seiner Abwesenheit. Doch in Ex 32 (und auch
sonst) ist von Hur nicht mehr die Rede. Was 1st mit ihm geschehen? Viele Midra-
schim (so LevRabba 10,3, Margulies 199f) erzihlen, dass sich das Volk mit sei-
nem Ansinnen erst an Hur wandte; als er sich weigerte, toteten sie ihn. Erst dann
ging man zu Aaron, der furchtete, dass thm Gleiches geschehen werde, wie man
aus Ex 32,5 liest (so z.B. Sanhedrin 7a). Den Text anders vokalisierend, kann
man ihn véllig anders als in iiblichen Ubersetzungen verstehen: «Und Aaron
fiirchtete sich, weil er begriff, dass [Hur] vor ihm geschlachtet worden war.» Nach
seinem Tod, so wusste er, wirde das Volk dann dennoch einen Goétzenaltar er-
richten. So versuchte er Zeit zu gewinnen und kam dem Wunsch des Volkes mog-
lichst langsam nach, baute umstindlich selbst den Altar, anstatt dies dem Volk zu
tiberlassen, und berief auch das Fest erst fiir den folgenden Tag ein (32,5 als Fest
fiir den Herrn, nicht fiir das Kalb): Das alles tat er in der Hoffnung, dass Mose
noch rechtzeitig kommen werde; eine Rechnung, die jedoch nicht aufging.

¢) Durfte Mose die Tafeln zerbrechen?

Abschnitt E geht — nach einer Nebenbemerkung, dass Mose mit seinem Ur-
teil gewartet hat, bis er mit eigenen Augen die Verfehlung des Volkes sah — auf
das Problem ein, mit welchem Recht Mose die soeben von Gott erhaltenen Ta-
feln des Gesetzes zertrummerte. Verfehlt er sich damit nicht ebenso wie das Volk,
das sich einem neuen Kult zuwandte? Die Schwierigkeiten, die man mit diesem
Vorgehen Moses hatte, sicht man aus den verschiedenen hier vorgetragenen Er-
klarungsversuchen.

Die erste Erkliarung schreibt Mose einem logischen Schluss vom Pesachmahl
aus zu: Jemand, der das Gebot der Beschneidung nicht erfiillt, darf nicht am in
der Tora gebotenen Pesachmahl teilhaben (Ex 12,48); erst recht darf das abtriin-
nige Israel, das soeben den Bund verraten hat, nicht an der Tora als ganzer teil-
haben. Daher zerbricht Mose die Tafeln — wie es in Schabbat 87a und Jebamot
62a heisst, war dies eine von drei Entscheidungen, die Mose aus eigener Initiative
fillte und die Gott nachtriaglich approbierte. Diese Erklarung lisst also Mose in
einer unvorhergesehenen Lage ebenso handeln, wie dies spater seine rabbinischen
Nachfolger tun wirden, namlich aus dem Wort der Offenbarung logisch ableiten,
was man zu tun hat.

Doch kann man sich in einer so schwerwiegenden Frage auf logische Ablei-
tungen verlassen? Diirfen dann auch spitere Fiihrer des jiidischen Volkes das
Beispiel Moses nachahmen und einfach die Torarollen zerreissen, wenn das Volk
in die Irre geht? Natiirlich nicht! Deshalb lost R. Jischmael in Abschnitt F das
Problem auf seine Weise: Mose hat nicht eigenmichtig, sondern im Auftrag Got-
tes gehandelt. Den Hinweis darauf findet er in Dtn 10,2: «die du zerbrochen

161



hast» — ascher schibbarta. Eigentlich hitte die kiirzere Form gentgt: sche-schib-
barta. Nach dem Grundsatz, dass in der Bibel nichts uberfliissig ist, versteht er
die Langform ascher als aschre, «selig bist du, dass du zerbrochen hast» (Schab-
bat 87a: jischar kochakha, «erfolgreich sei deine Kraft:») Gott selbst preist Mose
fiir sein Tun.

d) Mose ringt mit Gott um die Tora

Abschnitt G setzt mit der Angabe der Masse der Tafeln ein. Diese sind in
der Bibel nirgends genannt, werden aber wohl, wenn auch in der Tradition nicht
einheitlich, von den Massen der Bundeslade abgeleitet (Ex 25,10), in der die Bun-
desurkunde aufbewahrt werden soll (25,16). Baba Batra 14a gibt als Breite der
Tafeln sechs Handbreiten an und diskutiert ausfihrlich, wie die Tafeln in der
Lade untergebracht waren: Die Frage ist hier wichtig, weil man daraus das For-
mat der Torarollen abzuleiten versucht.

Hier dienen die Massangaben zur Ausmalung der Szene auf dem Sinai.
Nicht Mose will nach der Stunde Israels die Gesetzestafeln zerstoren; vielmehr
mochte Gott sie ihm wieder wegnehmen. Doch in seiner Liebe zum Gesetz wehrt
sich Mose dagegen, kimpft mit Gott und siegt. Ausgangspunkt dieser Geschichte
ist wohl der anschliessend zitierte Text Dtn 34,12, der Nachruf auf Mose mit der
schwer genau Ubersetzbaren Wendung u-le-khol ha-jad ha-chazaqa, die der rabbi-
nische Ausleger offenbar so versteht: «und die Hand, die stirker war als alles,»
starker auch als Gott (bezeichnenderweise ist die Septuaginta le-khol hier nicht
ubersetzt!). Jakob hat einst mit dem Engel als Vertreter Gottes gerungen und ge-
siegt (Gen 32,23ff); Mose hat Gott selbst besiegt.

Abschnitt H scheint vor einer solchen Aussage zuriickzuschrecken. Nicht
Gott will die Tafeln wegnehmen und unterliegt im Kampf um sie; die Tafeln
selbst waren davongeflogen, hitte Mose sie nicht festgehalten, wie man Dtn 9,17
versteht. Dagegen unterscheidet I zwischen dem Stein der Tafeln und der Schrift
darauf. Laut Ex 32,16 sind auch die Tafeln « Werk Gottes;» die Schrift hingegen
wird direkt als «Schrift Gottes» bezeichnet, scheint also in noch direkterer Weise
gottlichen Ursprungs zu sein. Targum Neofiti zur Stelle verdeutlicht dies so: «Die
Tafeln waren das Werk der Macht vor dem Herrn, und die Schrift war eine
Schrift, eingraviert vor dem Herrn.» Eine Randglosse verschirft den Unterschied
nochmals: «die Tafeln waren das Werk des Fingers der Macht...»

Die unvermittelt gottliche Herkunft der Schrift garantiert, dass sie durch
Menschenwerk nicht zerstort werden kann, mag auch ihr Triger zugrundegehen
(so auch Pesachim 87b). Es ist dieselbe Aussage, die der Talmud in der Erzidhlung
vom Martyrium des Chananja ben Teradjon bringt: weil er gegen das Verbot der
romischen Besatzungsmacht Tora lehrt, wird er in eine Torarolle gewickelt und
verbrannt; sterbend stellt er fest: «das Pergament verbrennt, die Buchstaben flie-
gen davon» (Aboda Zara 18a).

Wie dann der Kommentar fortfihrt, hielt nur die himmlische Kraft der gott-
lichen Buchstaben die Gesetzestafeln in die Hohe; Mose hiitte sie mit eigener

162



Kraft nie tragen kénnen. So ist es auch nur folgerichtig, dass nach Entfernung
der Schrift die Tafeln zu Boden fallen und von selbst zerbrechen.

Diese Erzidhlung soll somit zwei theologische Probleme losen: Wie kann der
Gottesmann Mose die gottlichen Tafeln einfach zerschmettern? Was geschieht bei
der Zerstorung der Tafeln mit dem Wort der Offenbarung? Beide Fragen sind
nicht nur fir die Erkldrung der biblischen Vergangenheit relevant, sondern auch
fiir die Gegenwart. Torarollen werden immer wieder zerstort, durch Brand oder
Wasser, Ungliicksfille oder feindliche Angriffe. So sehr man sich auch fiir die
Rettung der Torarollen sogar am Sabbat einsetzen muss, ist mit dem Verlust der
materiellen Rolle nicht alles verloren, infolgedessen die Verpflichtung zur Rettung
der Rollen auch begrenzt, wenn man dadurch selbst in Lebensgefahr geriete: mag
auch der Triger der gottlichen Offenbarung zerstort werden, «das Wort unseres
Gottes bleibt in Ewigkeit» (Jes 40,8; vgl. 1 Petr 1,25).

Als Zerschmetterer der Toratafeln kann Mose spdteren judischen Fihrern
kein Vorbild sein; so kann man nicht auf die Siinde des Volkes reagieren; deshalb
werden alle Ansatzpunkte in der Bibel zusammengetragen, welche das Tun des
Mose anders verstehen lassen, als ein Unterliegen gegentiber hoherer Gewalt.
Mose hat die Tora so sechr geliebt, dass er um sie auch mit Gott zu kiimpfen be-
reit war und dabei sogar die Oberhand behielt; doch die Materie der Tafeln ohne
die erhebende Kraft des Wortes Gottes war fir ihn einfach zu schwer, er musste
unterliegen, so sehr er sich auch wehrte.

So verstanden, ist Mose nicht jemand, der aus Verbitterung tiber die Unbe-
lehrbarkeit des Volkes die Offenbarung aufs Spiel setzt, sondern ein Vorbild in
seiner grenzenlosen Liebe zur Tora, die er seinem Volk erhalten will, koste es,
was es wolle. Es sei aber auch erwédhnt, dass nach anderer Auffassung Mose sehr
wohl die Tafeln freiwillig zerbrochen hat, doch aus reinem Motiv: er wollte Israel
dadurch vor noch grésserer Schuld bewahren; es sollte wenigstens in Unkenntnis
der Verpflichtungen, die auf den Tafeln standen, aus Verirrung und nicht aus di-
rektem Aufruhr gegen Gott sindigen (ExRabba 43,1; Abot de R. Natan A 2,
Schechter 10f: hier wird iibrigens Dtn 34,12 auf den Kampf der Altesten mit
Mose um die Tafeln gedeutet; diese und nicht Gott besiegt er).

Somit ist deutlich, dass die erzidhlenden Erweiterungen des Bibeltextes hier
durchaus nicht zweckfreie Verschonerungen sind, allein der Lust am Fabulieren
entspringen, sondern dass dahinter ein Ringen mit dem Text und seinen Schwie-
rigkeiten steht, vor allem aber ein Miithen um die zutiefst theologischen Fragen,
die ein wortlich und ernst genommener Text hervorruft. Wo man da freithin zu
erzihlen scheint, geht es in Wirklichkeit um tiefste Fragen wie Theodizee und Of-
fenbarung.

2. Verwandtschaften und Stammbiume

Ein weiterer Punkt, der die theologische Absicht rabbinischen Erzihlens ver-
deutlicht, sei hier zumindest kurz aufgezeigt. Es ist die Vorliebe rabbinischer Aus-
leger, verschiedene biblische Gestalten in ein Verwandtschaftsnetz einzubauen
und auch den trockensten Namenslisten in Stammbadumen einen religiosen Wert

163



abzugewinnen. Der rabbinische Anspruch, dass die ganze Bibel mit all ithren Ein-
zelheiten Wort Gottes ist, reizt schon frith zum naheliegenden Einwand, dass
man in den Stammbiumen der Chronikblicher keinen Offenbarungswert ent-
decken konne. Deshalb sind diese Stammbiéume eine ganz besondere Herausfor-
derung an die rabbinische Auslegung, die auf die Blcher der Chronik mit dem
Satz reagiert: «In dir sind alle Worte gleich, wir aber wissen sie auszulegen» (Me-
gilla 13a).

Hur, der nach rabbinischer Tradition nicht bereit war, dem Volk in der Epi-
sode des Goldenen Kalbs nachzugeben und deshalb getotet wurde, ist nach Mei-
nung der Rabbinen ein Sohn Mirjams, also ein Neffe Moses. Im Bibeltext selbst
ist von einer solchen Verwandtschaft keine Rede. Doch kennt dieser auch einen
anderen Hur, den Grossvater Bezalels, des Kiinstlers des Offenbarungszeltes (Ex
31,2). Uber diesen weiss 1 Chron 2,18-20, dass er ein Sohn Kalebs, des Sohnes
Hezrons ist. Der Midrasch reduziert nun die Unbekannten, indem er die beiden
Hur miteinander identifiziert, Kaleb mit dem Kundschafter Kaleb ben Jefunne
(Num 13,6) gleichsetzt und Jefunne symbolisch als den deutet, der sich vom Rat
der Kundschafter abwandte (pana). Die in 1 Chron genannten Frauen Kalebs,
Asuba und Efrata, gelten beide als Decknamen fiir Mirjam: Asuba hiess sie, welil
sie anfangs alle verlassen hatten (azbhuha: Sota 11b), Efrata, da sie von Konigen
stammte, palatina war (so Pirge R. Eliezer 45) bzw. wegen ihrer Gleichsetzung
mit der Hebamme Schifra (Ex 1,15: so Sifre Numeri § 78).

Wir miissen nicht auf die Details eingehen, die einem heutigen Leser, beson-
ders wenn er nicht Hebriisch kann, sehr verworren scheinen mogen. Doch sind
die Griinde fur dieses Bemiihen des Midrasch von Interesse. Es geht dabei nicht
nur um eine Reduktion der Unbekannten im Bibeltext, der zahlreichen Personen,
von denen wir nur die Namen kennen; zugleich wird damit das theologische Pro-
fil biblischer Gestalten aufgefiillt. Mirjam, die aus der Ferne den ausgesetzten
Moseknaben beobachtet, was mit ihm geschehen werde (Ex 2,14), ist nach rabbi-
nischer Auslegung die Prophetin, die schon vor der Geburt Moses dessen Erloser-
funktion vorausgesagt hatte und nun auch in der sich anbahnenden Katastrophe
noch auf die Erfiillung ihrer Weissagung hofft, daran glaubt. Der Midrasch fin-
det fiir sie, die so beharrlich an der Erlosungshoffnung festgehalten hat, keinen
besseren Gefihrten als Kaleb, der anders als seine Begleiter nicht an der Verheis-
sung des Landes irre wurde; wiirdiger Erbe ihres unerschiitterlichen Glaubens an
die Verheissung ist ihr gemeinsamer Sohn Hur, der gemiss der Midrasch-Tradi-
tion fuir seine Treue zu Gottes Wort als Mértyrer gestorben ist.

Das vom Midrasch behauptete Verwandtschaftsverhiltnis ist in erster Linie
Geistesverwandtschaft (ahnlich, wenn z.B. Megilla 13a aus 1 Chron 4,18 ableitet,
dass Bittja, die Tochter Pharaos, Kaleb geheiratet hat, und dies mit dem Namen
Mered begriindet; Kaleb hat gegen den Rat der Kundschafter revoltiert, marad,
wie auch sie gegen die Gotzen ihres Vaters revoltierte und glaubig wurde, Bittja —
Tochter Gottes). Zugleich gelingt es damit, ein anderes Problem zu losen: die Bi-
bel weiss nichts von einem Mann und von Kindern Mirjams: Doch ist fir jidi-
sches Denken schwer vorstellbar, dass eine so zum Vorbild stilisierte Frau eine
alte Jungfrau geworden sei! Auch kann doch das Erbe einer so grossen Frau aus
den Anfangen Israels nicht vollig verloren gegangen sein! In der Gleichsetzung

164



mit Efrata gilt Mirjam nicht nur als die Vorfahrin Bezalels, des Kiinstlers des
Bundeszeltes, sondern auch als Ahnmutter Davids, des Efratiters (Sota 11b): das
heisst, dass sich in David das Erbe seiner Vorfahren buindelt: seiner Urmutter
Prophetengabe, die ithn als Sanger der Psalmen auszeichnet, ebenso wie Kalebs
unbeirrbare Liebe zum Land der Verheissung, das David in grosstem Umfang er-
obert, und Bezalels Kunstfertigkeit, die im Tempel Salomos ihr hochstes Ziel fin-
det. Auch Namen und fiir modernes Empfinden so spitzfindig hergestellte Ver-
wandtschaften konnen so dazu beitragen, die Einheit der Heilsgeschichte Gottes
mit seinem Volk aufzuzeigen. Alles fugt sich in ein geschlossenes Bild.

3. Die Folgen des Verkaufs Josefs nach Agypten

Im zu Beginn zitierten Text hiess es «Es gibt keine Generation, in der nicht
eine Unze von der Siinde des Kalbes ist.» Der damit ausgedriickte Gedanke, dass
bestimmte Verfehlungen der biblischen Vergangenheit noch lange thren negativen
Einfluss austiben, so etwas wie eine Erbschuld sind, die es noch zu begleichen gilt,
findet sich in der rabbinischen Literatur auch sonst. Ein verbreitetes Beispiel ist
der Mord am Priester Secharja im Tempel (2 Chron 24,20ff), dessen Blut nach
Stihne schreit, bis der Tempel zerstort ist (Gittin 57b u.6.).

Hier sei hingegen kurz ein anderes Motiv aufgegriffen, das eine lange Wir-
kungsgeschichte haben sollte, nimlich der ungesiihnt gebliebene Verkauf Josefs
durch sein Briider nach Agypten. Am bekanntesten ist die Fassung der Tradition
im Midrasch von den zehn Martyrern: der romische Kaiser lernt bei den Rabbi-
nen Bibel und stosst daber auf Ex 21,16, wonach auf Menschenraub die Todes-
strafe steht; sogleich stellt er fest, dass der Raub und Verkauf Josefs (Gen 37,28)
nie gestihnt wurde, und verurteilt daher zehn Rabbinen stellvertretend fiir die am
Verbrechen beteiligten zehn Briider Josefs zum Tode. Diese Geschichte ist relativ
spat, ihre Grundziige hingegen lassen sich sehr weit zurtickverfolgen.

Auftillig ist schon die Datierung des Verkaufs Josefs im Buch der Jubilden
34,12: es ist der Zehnte des siebten Monats, an dem die Briider Josefs einen Zie-
genbock schlachten, das Gewand Josefs in das Blut tauchen und es ithrem Vater
Jakob schicken. Da Jakob sich nicht trosten liasst (Gen 37,35) und ein ganzes
Jahr Josef betrauert, fasten in Zukunft die Kinder Israels jihrlich am zehnten
Tag des siebten Monats (Jub 34,18f). Dies ist der Verséhnungstag (Lev 16,29),
der somit Gedenk- und Busstag fiir den Verkauf Josefs ist! Zugleich wird damit
der Verkauf Josefs als die Urslinde Israels charakterisiert. So manche Entspre-
chungen im Wortlaut von Gen 37 und Lev 16 mdgen zu dieser Deutung beigetra-
gen haben, werden aber nicht explizit gemacht; das Verstandnis der Episode als
Ursiinde scheint schon traditionell zu sein. Damit stehen wir aber wieder vor dem
zu Beginn dieses Aufsatzes betonten Motivs der theologischen Bedeutung der
Daten bestimmter Ereignisse.

In der spiteren judischen Literatur findet sich meines Wissens diese Datie-
rung des Verkaufs Josefs nicht mehr, auch wenn das Motiv (v.a. in Selichot zum
Thema der zehn Mirtyrer) in die Liturgie des Versohnungstages gefunden hat.
Wohl aber hilt sich ein anderes schon friih belegtes Motiv sehr lange: Laut Te-

165



stament Sebulon 3,2 nahmen mehrere Briider Josefs den Kaufpreis, den sie fiir
ihn erhalten hatten, «und kauften sich und ihren Frauen und ihren Kindern San-
dalen.» Die Fortsetzung deutet dies damit, dass sie damit das Geld vom Blut ihres
Bruders zertreten wollten, Gott aber bewirkte, dass ihnen in Agypten ihre Sanda-
len geldst und sie so in Agypten gedemiitigt wurden. Hinter dieser Auffiillung
von Gen 37 steht der von den Rabbinen allgemein darauf bezogene Text Am 2.6:
« Wegen der drei Verbrechen, die Israel beging, wegen der vier nehme ich es nicht
zurtick: Weil sie den Unschuldigen fiir Geld verkaufen und den Armen fiir ein Paar
Sandalen...» (so explizit etwa Pirge R. Eliezer 38, breit ausgemalt in der Geschich-
te von den zehn Mirtyrern; das Motiv der Sandalen auch Targum Pseudo-Jona-
tan Gen 37,28).

In den Sandalen, die die Sohne Jakobs um den Kaufpreis Josefs erwerben,
liegt auch schon ihre Strafe: in ithnen miissen sie den Weg ins Exil antreten, Josef
nach Agypten folgen. Denn «alles, was Josef zustiess, stiess auch Zion zu» (Tan-
chuma Buber, Wajjiggasch 11). Wie der Targum Pseudo-Jonatan zu Gen 37,14
feststellt, sandte Jakob Josef zu seinen Brudern «kraft des tiefen Ratschlusses,
von dem er zu Abraham in Hebron gesprochen hatte, und dieser Tag war der
Anfang des Exils in Agypten;» ihnlich zu v. 17: «heute hat die Knechtschaft der
Agypter begonnen.» Dasselbe Motiv findet sich in Megilla 16b, doch wird hier
Jakob wegen seiner Bevorzugung Josefs die letzte Schuld gegeben: «Wegen zwei
Sela Seide, die Jakob Josef mehr als seinen Briidern gab, ist die Sache ins Rollen
gekommen und sind unsere Viter nach Agypten hinabgezogen.» Und solange
diese Schuld nicht gestihnt ist, kommt Israel nicht zur Ruhe, wie Jannai zu Gen
37 dichtet: «Einen Ruheort finden wir nicht in all den Lindern, in die wir hinaus-
gezogen sind... es gibt keine Ruhe fiir die Stamme aus dem Samen des Gerechten,
bis sie das Geld bezahlen, woflr sie den Gerechten verkauft haben.»

In einen grosseren Erzahlzusammenhang hat dieses Motiv der Midrasch von
Sota 9b-14a gefiigt, teilweise allerdings nicht in direkter Erzahlung, als vielmehr
unterschwellig, mit Leitmotiven arbeitend. Der Text verkntipft den Verkauf Jo-
sefs eng mit der Simson-Geschichte und der Episode von Juda und Tamar in Gen
38 — jeweils Phasen des Abstiegs, des Niedergangs. Es folgt die Erzihlung von der
Unterdriickung Israels in Agypten, dann der Auszug, in dem erst die Josefs-Ge-
schichte ganz offen in den Vorderg,rund rickt: Wie Josef den Israeliten nach
Agypten vorausgezogen ist, muss er sie auf der Riickkehr aus Agypten begleiten.
Die Israeliten konnen nicht aufbrechen, bevor sie seinen Sarg im Nil gefunden
haben; auf der ganzen Wiistenwanderung tragen sie thn zusammen mit der Bun-
deslade mit sich, bis sie ins Land der Verheissung kommen und Josef in Sichem
bestatten konnen: «Aus Sichem haben sie ihn geraubt und nach Sichem werden
wir unseren Vater zuriickbringen» (13b). Die Befreiung aus Agypten wird erst mit
der Riickfithrung Josefs vollendet. Hier ist der Kreis geschlossen. Nach anderer
Auffassung hingegen ist er immer noch offen, da keine wirkliche Siihne fiir das
Verbrechen erfolgte — erst im Rahmen der endzeitlichen Erlésung wird sich auch
der Bann dieser Ursiinde endgiiltig 16sen, wird ein Nachfahre Josefs die Israel in
der Zeit seines Exils beherrschende Weltmacht besiegen.

R

166



Nattirlich kéonnte man die Beispiele fiir erzihlende Theologie im Midrasch
vervielfaltigen; nahezu jeder Midrasch-Text bietet sich bei naherer Betrachtung
dazu an. Auch ist selbstverstandlich, dass bei anderer Auswahl der Beispiele die
Akzente etwas anders gesetzt wiirden. Verschiedene Gewichtungen ergeben sich
auch je nach Entstehungszeit und -land des einzelnen Midrasch: auch die rabbini-
sche Theologie entwickelt sich. Doch haben die gebotenen Beispiele sehr wohl ei-
nige Grundelemente in den Vordergrund gerickt, die flir jedes rabbinische Bibel-
verstindnis gultig sind.

An erster Stelle ist hier die Intertextualitit der Bibel zu nennen. Jeder Vers
der Bibel kann einen anderen erhellen, besonders wenn auch sprachliche Zusam-
menhidnge bestehen. Als geschlossenes System einer einmaligen, fur alle Zeiten
gliltigen und auch ausreichenden Offenbarung ist die Bibel voll und ganz aus sich
selbst zu verstehen; Eigenheiten in Sprache und Schreibung sowie die verschiede-
nen Moglichkeiten der Vokalisierung des Textes gehoren als Grammatik der Of-
fenbarung zu den wesentlichen Indikatoren fiir den tieferen Sinngehalt des Tex-
tes.

Zweitens ist die Bibel nicht nur in ihren gesetzlichen Abschnitten, sondern
auch in ihren erzihlenden Teilen Anleitung fiir ein Leben gemaiss der Offenba-
rung. Gottes Gerechtigkeit steht liber allem. Der fliichtige Leser mag in so man-
chen Episoden nur Willkir am Werk sehen, kein gerechtes System von Lohn und
Strafe und im Handeln gepriesener biblischer Helden kein giiltiges Vorbild erken-
nen. Dem glaubigen Betrachter ist hingegen der unerwartete Fortgang einer Ge-
schichte, Lob oder Tadel durch Gott selbst, wo man dies nicht verstehen kann,
scheinbar unbegriindetes Gliick oder Ungliick des Helden Hinweis auf unausge-
sprochene Motive; diese muss man nach allen Regeln der Auslegung suchen, um
das moralische Gleichgewicht des Textes zu erkennen. Einlibung in ein sittliches
System gemass den Normen der Tora ist somit ein wesentlicher Teil des religiosen
Studiums der Bibel.

Als dritter Punkt sei das Verstindnis biblischer Geschichte hervorgehoben.
Nicht das historisch Einmalige gilt es zu rekonstruieren, sondern das Typische zu
sehen, das in der Geschichte Nachwirkende. Gerade die Anfinge der Geschichte
Israels, sei es in den zwolf S6hnen Jakobs, sei es in der Gemeinschaft der aus
Agypten Ausgezogenen, lassen im Keim schon alle Herrlichkeit der Erwihlung
und alle Gefahren menschlicher Unbestindigkeit erkennen, alle Moglichkeiten
der kommenden Geschichte sehen. Biblische Geschichte ist nichts Vergangenes,
zumindest nichts nur Vergangenes: sich in sie zu versenken, sie zu verstehen,
heisst wesentlich auch, sie zu vergegenwartigen, als Teil des eigenen Lebens zu se-
hen. Dies zu erfahren, ohne sein cigenes Verstehen zu verabsolutieren, ohne dem
Text in seiner Bedeutungsfiille Gewalt anzutun, dazu verhilft nicht zuletzt das
Erzihlen.

167



	Narrative Theologie im Midrasch

