
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Narrative Theologie im Midrasch

Autor: Stemberger, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Narrative Theologie im Midrasch

von Günter Stemberger

Zu den grossen Verdiensten Hans Bietenhards, dem dieser Aufsatz gewidmet

ist, gehören seine Übersetzungen verschiedener Midraschim. Wer auch nur
einmal ein Stück einer solchen Übersetzung gelesen hat, wird den grossen
Abstand dieser rabbinischen Bearbeitungen der Bibel von einem modernen
Kommentar empfunden haben. Nicht das philologische Mühen um den exakten Sinn,

auch nicht das Fragen-Repertoire der historisch-kritischen Exegese steht im
Vordergrund, sondern weithin eine Methode, die zumindest der schnelle, zumal des

Hebräischen nicht kundige Leser als freies Assoziieren empfindet, ein Umkreisen
des Textes mit Erzählungen oder Ansätzen zu solchen, anstatt genau das

historisch Einmalige eines Textes zu bestimmen.
Der Eindruck einer assoziativen Methode trifft sicher etwas Wesentliches,

insofern für die Rabbinen die Bibel eine Einheit ist, in der alles zusammengehört
und sich gegenseitig beleuchtet. Auch gehört Erzählen gewiss zentral zum

Umgang der Rabbinen mit der Bibel, von dieser selbst als ein wesentlicher Weg
abgeschaut, durch den sich Gott in seiner Offenbarung mitteilt. Anders als ein streng
den Wortlaut auslegender Kommentar bleibt die Erzählung offen, hat teil an der

Dynamik der Offenbarung und ihrer vielfältigen, alle Möglichkeiten des Lebens

umfassenden Bedeutung, die man nie gänzlich ausschöpfen kann. Verfehlt wäre

es allerdings, dieses Erzählen als Frucht ungebundener Phantasie zu verstehen.

Basis des Erzählens ist immer die genaue Analyse des Bibeltextes, seiner Wortwahl,

Schreibung einzelner Wörter, so mancher Brüche und Verdoppelungen im
Text. Wo der moderne Ausleger mit Textkritik oder Quellenanalyse mit dem

Text zurechtzukommen versucht, nehmen die Rabbinen dieselben, auch von
ihnen erkannten Eigenheiten des Textes als Hinweise auf den tieferen Sinn und die

richtige Ergänzung der Aussagen der Bibel. Diese erzählerische Auffüllung mag
dazu beitragen, den Bibeltext dem Leser oder Zuhörer leichter fasslich und gefalliger

zu gestalten, auch seine Phantasie anzuregen; wesentlicher ist aber doch, die

religiösen Aussagen eines Textes herauszuarbeiten, seine Beziehung auch zu anderen

Stellen der Bibel, um somit die Einheit des göttlichen Plans zu verstehen.

Erzählen ist hier eine Art Theologie, Antwort auf die vielen religiösen Fragen, die

dem gläubigen Leser beim Umgang mit der Bibel kommen.
Wie sehr die Rabbinen Bibeltexte nicht einfach aus Lust am Erzählen,

sondern aus tieferer theologischer Aussageabsicht mit vielen Details auffüllen, auch

wenn diese sich aus nüchtern-moderner Betrachtungsweise nicht halten lassen, ist

am besten mit einigen Textbeispielen zu illustrieren. Dazu mag im ersten Teil eine

kurze geschlossene Erzählung dienen, ergänzt durch Material aus Paralleltraditionen;

es folgt ein Beispiel zur rabbinischen Verwertung von Stammbäumen, die

einer Mentalität entsprechen, die auch im Neuen Testament in den Stammbäumen

155



Jesu bei Mattäus und Lukas zu finden ist; im letzten Abschnitt geht es um ein
Leitmotiv, das die biblische Geschichte wie allgemein die Geschichte des erwählten

Volkes durchzieht, nämlich die Folgen des Verkaufs Josefs nach Ägypten.

1. Die Episode mit dem Goldenen Kalb

Das ausgewählte Stück stammt aus dem palästinischen Talmud (jTaanit
IV,8,68b-c) und ist eine Kommentierung einiger Verse von Ex 32, der Episode
vom Goldenen Kalb:

A) Es steht geschrieben: «Die Herrlichkeit des Herrn Hess sieh auf den Berg Sinai
herab und es bedeckte ihn die Wolke sechs Tage lang. Und er rief Mose am
siebten Tag... und Mose... stieg hinauf» (Ex 24, 16.18). [Dies ist] der siebte

[Tag] nach den [zehn] Geboten und der Anfang der vierzig [Tage],
B) Mose sagte ihnen: Vierzig Tage werde ich auf dem Berg zubringen. Als der

vierzigste Tag da war und er nicht kam, sofort «sah da das Volk, class Mose
zögerte (boschesch), vom Berg herabzukommen,» und als die sechste

(schesch) Stunde da war und er nicht kam, da sofort «versammelte sich das

Volk bei Aaron und sie sagten zu ihm: Steh auf, mach uns Götter, die vor uns
herziehen usw.» (31,1). Und es sagte «der Herr zu Mose: Geh, steig hinab, denn
ins Verderben geht dein Volk usw.» (32,7).

C) «Und es hörte Josua den Lärm des Volkes in seinem Geschrei und sagte zu
Mose: Kriegslärm [ertönt] im Lager» (32,17). Mose sagte: Der Mann, der
über 600'000 Mann herrschen soll, kann nicht Lärm von Lärm unterscheiden?!

«Und er sagte: Nicht Lärm, der Sieg ausdrückt, nicht Lärm, der Schwäche

ausdrückt, Lärm des Wechselgesangs höre ich» (32,18). Es sagte R. Jassa:

Lärm der Verherrlichung des Götzendienstes höre ich.

D) Es sagte R. Judan im Namen des R. Jassa: Es gibt keine Generation, in der
nicht eine Unze von der Sünde des Kalbes ist.

E) «Und als er sich dem Lager näherte und das Kalb und die Reigen sah» (32,19) -
R. Chilkija im Namen des R. Acha: Daraus [siehst du], dass man nicht nach
Vermutung urteilt -, da zog Mose einen Schluss vom Leichteren auf das
Schwerere: Wenn schon vom Pesach, das ein einziges Gebot ist, gesagt wird:
«Kein Unbeschnittener darf davon essen» (12,48), um wieviel mehr [gilt das

dann] von der Tora, in der alle Gebote enthalten sind. «Undes entbrannte der
Zorn Moses und er warf aus seinen Händen die Tafeln und zerbrach sie unten
am Berg» (32,19).

F) Es lehrt R. Jischmael: Der Heilige, gepriesen sei er, sagte ihm, dass er sie zer¬
brechen solle; denn es heisst: «Und ich werde auf die Tafeln die Worte schreiben,

die auf den ersten Tafeln waren, die du zerbrochen hast» (Dtn 10,2). Er
sagte zu ihm; schön hast du gehandelt, dass du [sie] zerbrochen hast.

G) R. Samuel bar Nachman im Namen des R. Jonatan: Die Länge der Tafeln
war sechs Handbreiten, ihre Breite drei. Und Mose hielt zwei Handbreiten
und der Heilige, gepriesen sei er, hielt zwei Handbreiten, und zwei Handbrei-

156



ten war der Abstand in der Mitte. Als die Israeliten diese Tat begingen, wollte
der Heilige, gepriesen sei er, sie der Hand Moses entreissen; doch die Hand
Moses war stärker, und er entriss sie ihm (Gott). Dafür lobt ihn die Schrift
am Ende und sagt: «und in all der starken Hand» (Dtn 34,2): Heil der Hand,
die stärker war als die meine!

H) R. Jochanan im Namen des R. Jose bar Abbaje: Die Tafeln wollten davon¬

fliegen und Mose hielt sie fest; denn es steht geschrieben: «Und ich hielt die
zwei Tafeln fest» (Dtn 9,17).

I) Es wird im Namen des R. Nechemja gelehrt: Die Schrift selbst flog davon. R.
Esra im Namen des R. Jehuda des Sohnes des R. Simon: Die Tafeln hatten
ein Gewicht von vierzig Sea und die Schrift hielt sie hoch. Als die Schrift
davonflog, waren sie den Händen Moses zu schwer; sie fielen hinunter und
zerbrachen.

Ex 32 ist für die nachbiblische Tradition des Judentums voller Probleme;
weniger ist dies noch in der Peinlichkeit des Geschehens um das Goldene Kalb
begründet als im Verhalten der Führer Israels, Mose und Aaron; schon die innerbiblische

Weiterführung des Themas (Ps 106,19-22; Neh 9,18) übergeht daher die
Rolle Aarons und das Zerbrechen der Gesetzestafeln durch Mose. Josephus, der
mit dem ausdrücklichen Anspruch antritt, nichts aus der biblischen Geschichte
auszulassen (Ant. 1,17), gelingt es mit einer geschickten Verknüpfung von Ex 32
und 34, die kritischen Punkte völlig zu übergehen (Ant. III, 95-101). Philo schildert

zwar die Episode, doch auch er erwähnt weder Aaron noch das Zerbrechen
der Toratafeln durch Mose; ihn interessiert allein der Eifer der Leviten, denen als

Lohn das Priestertum zuteil wurde (Vita Mosis II, 159-173). Erst Pseudophilos
Liber Antiquitatum 12 geht ausführlich auf die Geschichte ein und bemüht sich,
darin der rabbinischen Tradition vergleichbar, um eine Rechtfertigung des
Verhaltens von Aaron und Mose, datiert auch das Geschehen in 19,7 auf den 17.

Tag des vierten Monats (Tammuz). Die rabbinische Bearbeitung des Textes führt
diese Linie fort. Ihre Interessen sind dabei vielfach andere als die heutiger
Kommentatoren. Was vordergründig eine erzählerische Auffüllung des Bibeltextes ist,
entstammt nicht freier Phantasie, sondern zutiefst theologischen Anliegen.

a) Die Bedeutung von Daten

Der Kommentar ist Teil einer Erläuterung der Mischna Taanit IV,6: «Fünf
Dinge widerfuhren unseren Vätern am 17. Tammuz und fünf am 9. Ab. Am 17.

Tammuz wurden die Gesetzestafeln zerbrochen und hörte das tägliche Opfer auf,
die Stadt [Jerusalem] wurde aufgebrochen, Apostomos verbrannte die Tora und
er stellte ein Bild im Tempel auf...»

Die Liste ist keine beliebige Aufzählung von Ereignissen dieses Tages;
vielmehr vereint ein gemeinsames Datum Vergleichbares bzw. Ursache und Wirkung.
Die Sünde des Goldenen Kalbs, die Mose veranlasst, die soeben empfangenen
Gesetzestafeln schon wieder zu zerbrechen, ist nicht völlig gesühnt, sondern wirkt
in der Geschichte Israels nach: Zwar wollte Gott, wie Midrasch Ekha 2,1 (Buber
97) Hos 7,1 deutet, Israel von den Folgen der Sünde des Kalbes nach einer be-

157



stimmten Zeit heilen; doch da sah er die von Jerobeam aufgestellten Kälber (in
Bet-El und Dan: 1 Kön 12,28-30) und nahm davon Abstand. Laut Abschnitt D
unseres Textes ist in jeder Generation etwas von der Sünde des Goldenen Kalbes;
hätte Israel sich der ersten Gesetzestafeln würdig erwiesen, die das Werk Gottes
selbst waren (Ex 32,16), wäre die Tora ihnen fest eingeprägt gewesen; die zweiten
Tafeln hingegen sind das Werk Moses (Ex 34,1), und Israel kann sich daher die
Tora nur mühsam und unvollkommen aneignen, wie eine früher nicht belegte
Tradition im Midrasch ha-Gadol zu Ex 32,16 besagt. Diese Ursünde ist so mit-
schuld an mangelnder Kenntnis und späteren Übertretungen der Tora durch
Israel. So wirkt die Sünde weiter, führt zum Untergang Jerusalems und des Tempels

und wiederholt sich in stets neuem Affront gegen die Tora und in stets
neuem Götzendienst.
Die fünf Begebenheiten des 17. Tammuz haben somit einen inneren Zusammenhang.

Das ist der Grund, weshalb Abschnitt A den Tag des Ereignisses so betont.
Das Datum zu wissen bedeutet zugleich die Zusammenhänge der Geschichte
verstehen, indem man die wesenhaft zusammengehörigen Ereignisse einander zuordnen

kann; das Begehen des Gedenktages im Jahreszyklus ist Anlass von Busse
und Sühne, damit Sünde und Abfall des Volkes Israel in seinen Anfängen sich
nicht weiterhin auswirken und wiederholen. Was man aus der Bibel errechnet, ist
somit ein liturgischer Kalender, durch den jeder Israelit an der Geschichte Israels
wirksam teilhat.

Wenn der Kommentar feststellt, dass Mose am siebten Tag nach der
Verkündigung der zehn Gebote auf den Berg steigt und dieser Tag zugleich der
Anfang der vierzig Tage seines Aufenthalts auf dem Berg ist, scheint das einfach die
Angaben von Ex 24 zu wiederholen. Doch wie kommt man damit zum 17. Tammuz

als dem Datum des Tages, an dem Mose die Toratafeln zerbrach?

Ausgangspunkt der Rechnung ist die Datumsangabe in Ex 12, der Abend
des 14. des ersten Monats [ Nisan], als Zeitpunkt, zu dem Israel das Paschamahl

verzehrt, bevor es vom Herrn aus Ägypten herausgeführt wird. 12,40f und
nochmals 12,51 betonen ausdrücklich, dass dies auf den Tag genau 430 Jahre
war, nachdem die Israeliten nach Ägypten gekommen waren; hier hat also schon
der Bibeltext die Bedeutung der Jahrtage hervorgehoben. Aus den Angaben von
Ex 19 datiert man dann die Verkündigung des Zehnworts vom Sinai auf den 6.

des dritten Monats ö.Siwan, das Datum des Wochenfestes]. Der Aufstieg
Moses auf den Berg wäre demnach aus Ex 24,16 auf den 13. Siwan zu datieren;
wenn dies der Anfang der vierzig Tage auf dem Berg sein soll, müsste er nicht am
17. Tammuz absteigen und die Tafeln zerbrechen, sondern am 24. Das rabbini-
sche Datum gibt den 41. Tag nach dem 6. Siwan und nicht nach dem Aufstieg
Moses auf den Berg an.

Man könnte daher die Bemerkung zum Datum in Abschnitt A als Glosse
betrachten, die feststellt, dass ein wörtliches Verständnis des Bibeltextes nicht mit
den traditionellen Daten übereinstimmt, die die sechs Tage von 24,16 als Teil der
vierzig Tage sehen, die Mose auf dem Berg blieb. Wahrscheinlich ist aber der
Satz anders zu verstehen: Der Tag des Aufstiegs Moses ist der der Verkündigung
des Zehnwortes folgende siebte Tag des Monats Siwan, zugleich wohl auch der
Woche, d.h. der Sabbat. Nach der Chronologie des Seder Olam Rabba 5 war der

158



6. Siwan, an dem das Zehnwort verkündigt wurde, ein Freitag (ebenso Mekhilta
Bachodesch 3, Lauterbach II 210; anders Schabbat 86b, wonach dies ein Sabbat

war, wo aber auch als Einzelmeinung der 7. Siwan als Datum genannt wird).
Demnach ist der Aufstieg Moses auf den Berg am Sabbat, dem 7. Siwan,
anzusetzen, womit er tatsächlich am 17. Tammuz zurückkommt. So berechnet es auch
die babylonische Gemara zur Stelle (Taanit 28b), die sich ausschliesslich auf die
Datumfrage beschränkt und ebenfalls den siebten Tag von Ex 24,16 als 7. des

Monats versteht: «Die [verbleibenden] 24 Tage des Siwan und die sechzehn Tage
des Tammuz ergeben zusammen vierzig. Am 17. Tammuz kam er herunter und
zerbrach die Tafeln...»

Offensichtlich hat man bei dieser Berechnung Probleme mit dem Gedanken,
dass Mose an einem Sabbat auf den Berg steigt; dass man trotzdem an diesen

Angaben festhält, zeigt, dass sie in älterer Tradition verwurzelt sind, belegt v.a.
aber die Wichtigkeit der richtigen Daten und der daraus abgeleiteten Jahrtage.

Wie sonst nur heidnische Könige in Halbkenntnis biblischer Angaben bei
der Ermittlung wichtiger Daten irren und so ins Unheil laufen (typisch etwa Me-
gilla IIb-12a hinsichtlich der siebzig Jahre, nach denen Gott Israel aus Babylon
zurückbringt: Jer 29,10), erging es auch Israel am Sinai, wie der Abschnitt B
betont. In Ex 24,14 beauftragt Mose die Ältesten ohne Zeitangabe, bis zu seiner
und Josuas Rückkehr zu warten. 32,1 schildert dann die Reaktion des Volkes, da
Mose noch immer nicht zurückkommt. Warum aber haben die Israeliten
überhaupt so lange zugewartet? Nach Meinung des rabbinischen Erzählers hat ihnen
Mose gesagt, wie lange er ausbleiben werde, wie es ausdrücklich in Schabbat 89a
heisst: «Als Mose in die Höhe aufstieg, sagte er den Israeliten: am Ende von vierzig

Tagen, zu Beginn der sechsten Stunde, werde ich zurückkehren». Auch unser
Text kennt das Motiv der sechsten Stunde, abgeleitet aus 32,1: Der Text verwendet

für das Säumen Moses den seltenen Ausdruck boschesch (nur noch Ri 5,28).
Der Autor des Midrasch sieht darin einen Hinweis für die Auslegung; er liest das
Wort als bau schesch, «die sechste [Stunde] war gekommen.» Mose hatte ja nicht
deutlich gesagt, dass er erst nach vierzig Tagen und Nächten 24,18) zurückkomme,

der Tag des Aufstiegs daher nicht mitzuzählen sei, und so erwarteten sie ihn
schon um die Mitte des vierzigsten Tages. Erst bei Verstreichen des falsch
verstandenen Termins wird das Volk irre und wendet sich an Aaron. Das Missverstehen

einer Zeitangabe (dem nach anderen rabbinischen Texten der Satan
entsprechend nachgeholfen hat) ist somit schuld am Sündenfall des Volkes.

Sollte man dies nicht als allgemeine Warnung vor falschen Berechnungen
verstehen? Besonders ist dabei an den Zeitpunkt der göttlichen Erlösung und der
Ankunft des Messias zu denken, für den man so manche Hinweise in Bibel und
Tradition zu finden vermeint. Wegen der Folgen solcher Fehlberechnungen
flucht Sanhédrin 97b den Berechnern der Endzeit, die sagen, dass der Messias
schon hätte kommen sollen; da er noch nicht gekommen sei, werde er wohl gar
nicht mehr kommen. Die Gefährdung des Glaubens durch falsche Berechnungen
war, wie unser Text herausarbeitet, schon von den ersten Anfängen Israels an
gegeben, hat schon zur Sünde mit dem Goldenen Kalb geführt.

159



b) Die Sünde des Volkes

Der Abschnitt C lässt Mose an den Führungsqualitäten seines designierten
Nachfolgers Josua zweifeln, wenn dieser nicht einmal den Lärm aus dem Lager
richtig beurteilen kann. Die Einheitsübersetzung gibt die Antwort Moses in 32,18

so wieder: «Nicht Siegesgeschrei, auch nicht Geschrei nach Niederlage ist das
Geschrei, das ich höre.» Dieses Verständnis des hebräischen Textes würde nach
Auffassung der Rabbinen einen Pleonasmus implizieren, den es in der Bibel nicht
geben darf: Das hier dreimal mit «Geschrei» übersetzte qol canot muss drei verschiedene

Arten von Lärm bezeichnen, dementsprechend auch der Satzbau anders
aufgelöst werden. Mose hört richtig «Lärm des Wechselgesangs (bzw. des

Antwortens),» also die abwechselnden Chöre im Reigen um das Bild des Kalbes.
Wenn R. Jassa dies als «Lärm der Verherrlichung des Götzendienstes» auslegt,
kann dies einfach eine Verdeutlichung der Bedeutung von Wechselgesang sein;
eher aber versteht er die ungewöhnliche Formulierung qol canot (anders als in
den beiden ersten Fällen ohne Objekt) als qol °awonot, «frevlerischen Lärm,» wie
dies auch der samaritanische Pentateuchtext liest und die syrische Übersetzung
wiedergibt. Sprachliche Probleme sind für die Rabbinen nie Anlass zur Textkorrektur,

sondern Flinweis für die Deutung des Textes.
Unser kurzer Mid rasch ist in erster Linie am Tun Moses interessiert und

geht daher auf andere Probleme des Textes nicht ein. Einzig der Flinweis auf das
Verstreichen eines (falsch verstandenen) Termins gibt so etwas wie einen
Milderungsgrund für das unbegreifliche Verhalten des Volkes, diesen Ehebruch noch
während der Hochzeitsfeier Gottes mit Israel, wie Schabbat 88b Hld 1,12 deutet:
«noch während der König heim Festmahl war, gab meine Narde ihren Duft.» Wie
kann Israel als «ein Reich von Priestern und ein heiliges Volk» (Ex 19,6) sich so
verhalten? Schabbat 89a kann das nur so erklären, dass der Satan Israel in die
Irre führte, dem Volk durch Trugbilder vorgaukelte, dass Mose auf dem Berg
gestorben sei und nicht mehr komme.

Radikaler ist die aus 32,7 abgeleitete Antwort: «dein Volk,» somit das Volk
Moses und nicht Gottes, «läuft ins Verderhen:» Ehemalige Götzendiener, durch
Mose gewonnene Proselyten und nicht das ursprüngliche Volk der Erwählung
waren die Urheber des Vergehens; deshalb sagen sie ja auch: «das sind deine Götter,

Israel,» nicht: «unsere Götter» (32,4; so ExRabba 42,6). Oder aber es war nur
ein kleiner Teil des Volkes, der aktiv am Götzendienst beteiligt war, wie man aus
32,28 ableitet, dass an diesem Tag dreitausend des Goldenen Kalbs wegen getötet
wurden. Wenn man Gottes Gerechtigkeit ernst nimmt, konnte doch nicht einfach
ein Teil des Volkes stellvertretend für die anderen die Strafe erleiden. Zugleich
löst man damit das Problem, wie das Volk der Erwählung so schnell so tief fallen
konnte: Nicht das ganze Volk, sondern nur sein schlechter Teil (wie es das in
jedem Volk gibt) hat sich verfehlt. Indem Mose das Kalb zu Staub zerstampfte,
diesen in Wasser schüttete und dem Volk das Wasser zu trinken gab (32, 20),
fand er analog zum Test der des Ehebruchs verdächtigen Frau (Num 5) die

Schuldigen heraus (Aboda Zara 43b-44a). Laut Liber Antiquitatum 12,7 wurde
dabei denen, die freiwillig mitgetan hatten, die Zunge abgeschnitten; nach Pirqe
R. Eliezer 45 wurden die Lippen derer, die das Kalb aus ganzem Herzen geküsst

160



hatten, golden und verrieten sie dadurch. Die so Gekennzeichneten wurden dann
auf Befehl des Mose von den Leviten getötet.

Ein weiteres Problem, das in unserem Text ebenfalls nicht zur Sprache
kommt, ist die Rechtfertigung Aarons. Warum gab er sich für so ein Vergehen
her und blieb trotzdem straffrei? In Ex 24,14 nennt Mose Aaron und Hur als seine

Beauftragten während der Zeit seiner Abwesenheit. Doch in Ex 32 (und auch
sonst) ist von Hur nicht mehr die Rede. Was ist mit ihm geschehen? Viele Midra-
schim (so LevRabba 10,3, Margulies 1991) erzählen, dass sich das Volk mit
seinem Ansinnen erst an Hur wandte; als er sich weigerte, töteten sie ihn. Erst dann
ging man zu Aaron, der fürchtete, dass ihm Gleiches geschehen werde, wie man
aus Ex 32,5 liest (so z.B. Sanhédrin 7a). Den Text anders vokalisierend, kann
man ihn völlig anders als in üblichen Übersetzungen verstehen: «Und Aaron
fürchtete sich, weil er begriff, dass [Hur] vor ihm geschlachtet worden war.» Nach
seinem Tod, so wusste er, würde das Volk dann dennoch einen Götzenaltar
errichten. So versuchte er Zeit zu gewinnen und kam dem Wunsch des Volkes
möglichst langsam nach, baute umständlich selbst den Altar, anstatt dies dem Volk zu
überlassen, und berief auch das Fest erst für den folgenden Tag ein (32,5 als Fest
für den Herrn, nicht für das Kalb): Das alles tat er in der Hoffnung, dass Mose
noch rechtzeitig kommen werde; eine Rechnung, die jedoch nicht aufging.

c) Durfte Mose die Tafeln zerbrechen?

Abschnitt E geht - nach einer Nebenbemerkung, dass Mose mit seinem Urteil

gewartet hat, bis er mit eigenen Augen die Verfehlung des Volkes sah - auf
das Problem ein, mit welchem Recht Mose die soeben von Gott erhaltenen
Tafeln des Gesetzes zertrümmerte. Verfehlt er sich damit nicht ebenso wie das Volk,
das sich einem neuen Kult zuwandte? Die Schwierigkeiten, die man mit diesem

Vorgehen Moses hatte, sieht man aus den verschiedenen hier vorgetragenen
Erklärungsversuchen.

Die erste Erklärung schreibt Mose einem logischen Schluss vom Pesachmahl
aus zu: Jemand, der das Gebot der Beschneidung nicht erfüllt, darf nicht am in
der Tora gebotenen Pesachmahl teilhaben (Ex 12,48); erst recht darf das abtrünnige

Israel, das soeben den Bund verraten hat, nicht an der Tora als ganzer
teilhaben. Daher zerbricht Mose die Tafeln - wie es in Schabbat 87a und Jebamot
62a heisst, war dies eine von drei Entscheidungen, die Mose aus eigener Initiative
fällte und die Gott nachträglich approbierte. Diese Erklärung lässt also Mose in
einer unvorhergesehenen Lage ebenso handeln, wie dies später seine rabbinischen
Nachfolger tun würden, nämlich aus dem Wort der Offenbarung logisch ableiten,
was man zu tun hat.

Doch kann man sich in einer so schwerwiegenden Frage auf logische
Ableitungen verlassen? Dürfen dann auch spätere Führer des jüdischen Volkes das

Beispiel Moses nachahmen und einfach die Torarollen zerreissen, wenn das Volk
in die Irre geht? Natürlich nicht! Deshalb löst R. Jischmael in Abschnitt F das
Problem auf seine Weise: Mose hat nicht eigenmächtig, sondern im Auftrag Gottes

gehandelt. Den Hinweis darauf findet er in Dtn 10,2: «die du zerbrochen

161



hast» - ascher schibharta. Eigentlich hätte die kürzere Form genügt: sche-schib-
barta. Nach dem Grundsatz, dass in der Bibel nichts überflüssig ist, versteht er
die Langform ascher als aschre, «selig bist du, dass du zerbrochen hast» (Schabbat

87a: jischar kochakha, «erfolgreich sei deine Kraft:») Gott selbst preist Mose
für sein Tun.

d) Mose ringt mit Gott um die Tora

Abschnitt G setzt mit der Angabe der Masse der Tafeln ein. Diese sind in
der Bibel nirgends genannt, werden aber wohl, wenn auch in der Tradition nicht
einheitlich, von den Massen der Bundeslade abgeleitet (Ex 25,10), in der die
Bundesurkunde aufbewahrt werden soll (25,16). Baba Batra 14a gibt als Breite der
Tafeln sechs Handbreiten an und diskutiert ausführlich, wie die Tafeln in der
Lade untergebracht waren: Die Frage ist hier wichtig, weil man daraus das Format

der Torarollen abzuleiten versucht.
Hier dienen die Massangaben zur Ausmalung der Szene auf dem Sinai.

Nicht Mose will nach der Sünde Israels die Gesetzestafeln zerstören; vielmehr
möchte Gott sie ihm wieder wegnehmen. Doch in seiner Liebe zum Gesetz wehrt
sich Mose dagegen, kämpft mit Gott und siegt. Ausgangspunkt dieser Geschichte
ist wohl der anschliessend zitierte Text Dtn 34,12, der Nachruf auf Mose mit der
schwer genau übersetzbaren Wendung u-le-khol ha-jad ha-chazaqa, die der rabbi-
nische Ausleger offenbar so versteht: «und die Hand, die stärker war als alles,»
stärker auch als Gott (bezeichnenderweise ist die Septuaginta le-kliol hier nicht
übersetzt!). Jakob hat einst mit dem Engel als Vertreter Gottes gerungen und
gesiegt (Gen 32,23ff); Mose hat Gott selbst besiegt.

Abschnitt H scheint vor einer solchen Aussage zurückzuschrecken. Nicht
Gott will die Tafeln wegnehmen und unterliegt im Kampf um sie; die Tafeln
selbst wären davongeflogen, hätte Mose sie nicht festgehalten, wie man Dtn 9,17
versteht. Dagegen unterscheidet I zwischen dem Stein der Tafeln und der Schrift
darauf. Laut Ex 32,16 sind auch die Tafeln «Werk Gottes;» die Schrift hingegen
wird direkt als «Schrift Gottes» bezeichnet, scheint also in noch direkterer Weise

göttlichen Ursprungs zu sein. Targum Neofiti zur Stelle verdeutlicht dies so: «Die
Tafeln waren das Werk der Macht vor dem Herrn, und die Schrift war eine
Schrift, eingraviert vor dem Herrn.» Eine Randglosse verschärft den Unterschied
nochmals: «die Tafeln waren das Werk des Fingers der Macht...»

Die unvermittelt göttliche Herkunft der Schrift garantiert, dass sie durch
Menschenwerk nicht zerstört werden kann, mag auch ihr Träger zugrundegehen
(so auch Pesachim 87b). Es ist dieselbe Aussage, die der Talmud in der Erzählung
vom Martyrium des Chananja ben Teradjon bringt: weil er gegen das Verbot der
römischen Besatzungsmacht Tora lehrt, wird er in eine Torarolle gewickelt und
verbrannt; sterbend stellt er fest: «das Pergament verbrennt, die Buchstaben fliegen

davon» (Aboda Zara 18a).
Wie dann der Kommentar fortfahrt, hielt nur die himmlische Kraft der

göttlichen Buchstaben die Gesetzestafeln in die Höhe; Mose hätte sie mit eigener

162



Kraft nie tragen können. So ist es auch nur folgerichtig, dass nach Entfernung
der Schrift die Tafeln zu Boden fallen und von selbst zerbrechen.

Diese Erzählung soll somit zwei theologische Probleme lösen: Wie kann der
Gottesmann Mose die göttlichen Tafeln einfach zerschmettern? Was geschieht bei
der Zerstörung der Tafeln mit dem Wort der Offenbarung? Beide Fragen sind
nicht nur für die Erklärung der biblischen Vergangenheit relevant, sondern auch
für die Gegenwart. Torarollen werden immer wieder zerstört, durch Brand oder
Wasser, Unglücksfalle oder feindliche Angriffe. So sehr man sich auch für die

Rettung der Torarollen sogar am Sabbat einsetzen muss, ist mit dem Verlust der
materiellen Rolle nicht alles verloren, infolgedessen die Verpflichtung zur Rettung
der Rollen auch begrenzt, wenn man dadurch selbst in Lebensgefahr geriete: mag
auch der Träger der göttlichen Offenbarung zerstört werden, «das Wort unseres
Gottes bleibt in Ewigkeit» (Jes 40,8; vgl. 1 Petr 1,25).

Als Zerschmetterer der Toratafeln kann Mose späteren jüdischen Führern
kein Vorbild sein; so kann man nicht auf die Sünde des Volkes reagieren; deshalb
werden alle Ansatzpunkte in der Bibel zusammengetragen, welche das Tun des

Mose anders verstehen lassen, als ein Unterliegen gegenüber höherer Gewalt.
Mose hat die Tora so sehr geliebt, dass er um sie auch mit Gott zu kämpfen
bereit war und dabei sogar die Oberhand behielt; doch die Materie der Tafeln ohne
die erhebende Kraft des Wortes Gottes war für ihn einfach zu schwer, er musste
unterliegen, so sehr er sich auch wehrte.

So verstanden, ist Mose nicht jemand, der aus Verbitterung über die
Unbelehrbarkeit des Volkes die Offenbarung aufs Spiel setzt, sondern ein Vorbild in
seiner grenzenlosen Liebe zur Tora, die er seinem Volk erhalten will, koste es,

was es wolle. Es sei aber auch erwähnt, dass nach anderer Auffassung Mose sehr

wohl die Tafeln freiwillig zerbrochen hat, doch aus reinem Motiv: er wollte Israel
dadurch vor noch grösserer Schuld bewahren; es sollte wenigstens in Unkenntnis
der Verpflichtungen, die auf den Tafeln standen, aus Verirrung und nicht aus
direktem Aufruhr gegen Gott sündigen (ExRabba 43,1; Abot de R. Natan A 2,
Schechter lOf: hier wird übrigens Dtn 34,12 auf den Kampf der Ältesten mit
Mose um die Tafeln gedeutet; diese und nicht Gott besiegt er).

Somit ist deutlich, dass die erzählenden Erweiterungen des Bibeltextes hier
durchaus nicht zweckfreie Verschönerungen sind, allein der Lust am Fabulieren
entspringen, sondern dass dahinter ein Ringen mit dem Text und seinen
Schwierigkeiten steht, vor allem aber ein Mühen um die zutiefst theologischen Fragen,
die ein wörtlich und ernst genommener Text hervorruft. Wo man da freihin zu
erzählen scheint, geht es in Wirklichkeit um tiefste Fragen wie Theodizee und
Offenbarung.

2. Verwandtschaften und Stammbäume

Ein weiterer Punkt, der die theologische Absicht rabbinischen Erzählens
verdeutlicht, sei hier zumindest kurz aufgezeigt. Es ist die Vorliebe rabbinischer
Ausleger, verschiedene biblische Gestalten in ein Verwandtschaftsnetz einzubauen
und auch den trockensten Namenslisten in Stammbäumen einen religiösen Wert

163



abzugewinnen. Der rabbinische Anspruch, dass die ganze Bibel mit all ihren
Einzelheiten Wort Gottes ist, reizt schon früh zum naheliegenden Einwand, dass

man in den Stammbäumen der Chronikbücher keinen Offenbarungswert
entdecken könne. Deshalb sind diese Stammbäume eine ganz besondere Herausforderung

an die rabbinische Auslegung, die auf die Bücher der Chronik mit dem
Satz reagiert: «In dir sind alle Worte gleich, wir aber wissen sie auszulegen» (Mc-
gilla 13a).

Hur, der nach rabbinischer Tradition nicht bereit war. dem Volk in der
Episode des Goldenen Kalbs nachzugeben und deshalb getötet wurde, ist nach
Meinung der Rabbinen ein Sohn Mirjams, also ein Neffe Moses. Im Bibeltext selbst
ist von einer solchen Verwandtschaft keine Rede. Doch kennt dieser auch einen
anderen Hur, den Grossvater Bezalels, des Künstlers des Offenbarungszeltes (Ex
31,2). Über diesen weiss 1 Chron 2,18-20, dass er ein Sohn Kalebs, des Sohnes
Hezrons ist. Der Midrasch reduziert nun die Unbekannten, indem er die beiden
Hur miteinander identifiziert, Kaleb mit dem Kundschafter Kaleb ben Jefunne
(Num 13,6) gleichsetzt und Jefunne symbolisch als den deutet, der sich vom Rat
der Kundschafter abwandte (pana). Die in 1 Chron genannten Frauen Kalebs,
Asuba und Efrata, gelten beide als Decknamen für Mirjam: Asuba hiess sie, weil
sie anfangs alle verlassen hatten (azbuha: Sota IIb), Efrata, da sie von Königen
stammte, palatum war (so Pirqe R. Eliezer 45) bzw. wegen ihrer Gleichsetzung
mit der Hebamme Schifra (Ex 1,15: so Sifre Numeri § 78).

Wir müssen nicht auf die Details eingehen, die einem heutigen Leser, besonders

wenn er nicht Hebräisch kann, sehr verworren scheinen mögen. Doch sind
die Gründe für dieses Bemühen des Midrasch von Interesse. Es geht dabei nicht
nur um eine Reduktion der Unbekannten im Bibeltext, der zahlreichen Personen,
von denen wir nur die Namen kennen; zugleich wird damit das theologische Profil

biblischer Gestalten aufgefüllt. Mirjam, die aus der Ferne den ausgesetzten
Moseknaben beobachtet, was mit ihm geschehen werde (Ex 2,14), ist nach
rabbinischer Auslegung die Prophetin, die schon vor der Geburt Moses dessen
Erlöserfunktion vorausgesagt hatte und nun auch in der sich anbahnenden Katastrophe
noch auf die Erfüllung ihrer Weissagung hofft, daran glaubt. Der Midrasch findet

für sie, die so beharrlich an der Erlösungshoffnung festgehalten hat, keinen
besseren Gefährten als Kaleb, der anders als seine Begleiter nicht an der Verheis-

sung des Landes irre wurde; würdiger Erbe ihres unerschütterlichen Glaubens an
die Verheissung ist ihr gemeinsamer Sohn Hur, der gemäss der Midrasch-Tradi-
tion für seine Treue zu Gottes Wort als Märtyrer gestorben ist.

Das vom Midrasch behauptete Verwandtschaftsverhältnis ist in erster Linie
Geistesverwandtschaft (ähnlich, wenn z.B. Megilla 13a aus 1 Chron 4,18 ableitet,
dass Bittja, die Tochter Pharaos, Kaleb geheiratet hat, und dies mit dem Namen
Mered begründet; Kaleb hat gegen den Rat der Kundschafter revoltiert, marad,
wie auch sie gegen die Götzen ihres Vaters revoltierte und gläubig wurde, Bittja -
Tochter Gottes). Zugleich gelingt es damit, ein anderes Problem zu lösen: die
Bibel weiss nichts von einem Mann und von Kindern Mirjams: Doch ist für
jüdisches Denken schwer vorstellbar, dass eine so zum Vorbild stilisierte Frau eine
alte Jungfrau geworden sei! Auch kann doch das Erbe einer so grossen Frau aus
den Anfängen Israels nicht völlig verloren gegangen sein! In der Gleichsetzung

164



mit Efrata gilt Mirjam nicht nur als die Vorfahrin Bezalels, des Künstlers des

Bundeszeltes, sondern auch als Ahnmutter Davids, des Efratiters (Sota 1 lb): das
heisst, dass sich in David das Erbe seiner Vorfahren bündelt: seiner Urmutter
Prophetengabc, die ihn als Sänger der Psalmen auszeichnet, ebenso wie Kalebs
unbeirrbare Liebe zum Land der Verheissung, das David in grösstem Umfang
erobert, und Bezalels Kunstfertigkeit, die im Tempel Salomos ihr höchstes Ziel
findet. Auch Namen und für modernes Empfinden so spitzfindig hergestellte
Verwandtschaften können so dazu beitragen, die Einheit der Heilsgeschichte Gottes
mit seinem Volk aufzuzeigen. Alles fügt sich in ein geschlossenes Bild.

3. Die Folgen des Verkaufs Josefs nach Ägypten

Im zu Beginn zitierten Text hiess es «Es gibt keine Generation, in der nicht
eine Unze von der Sünde des Kalbes ist.» Der damit ausgedrückte Gedanke, dass

bestimmte Verfehlungen der biblischen Vergangenheit noch lange ihren negativen
Einfluss ausüben, so etwas wie eine Erbschuld sind, die es noch zu begleichen gilt,
findet sich in der rabbinischen Literatur auch sonst. Ein verbreitetes Beispiel ist
der Mord am Priester Secharja im Tempel (2 Chron 24,20fT), dessen Blut nach
Sühne schreit, bis der Tempel zerstört ist (Gittin 57b u.ö.).

Hier sei hingegen kurz ein anderes Motiv aufgegriffen, das eine lange
Wirkungsgeschichte haben sollte, nämlich der ungesühnt gebliebene Verkauf Josefs
durch sein Brüder nach Ägypten. Am bekanntesten ist die Fassung der Tradition
im Midrasch von den zehn Märtyrern: der römische Kaiser lernt bei den Rabbi-
nen Bibel und stösst dabei auf Ex 21,16, wonach auf Menschenraub die Todesstrafe

steht; sogleich stellt er fest, dass der Raub und Verkauf Josefs (Gen 37,28)
nie gesühnt wurde, und verurteilt daher zehn Rabbinen stellvertretend für die am
Verbrechen beteiligten zehn Brüder Josefs zum Tode. Diese Geschichte ist relativ
spät, ihre Grundzüge hingegen lassen sich sehr weit zurückverfolgen.

Auffallig ist schon die Datierung des Verkaufs Josefs im Buch der Jubiläen
34,12: es ist der Zehnte des siebten Monats, an dem die Brüder Josefs einen
Ziegenbock schlachten, das Gewand Josefs in das Blut tauchen und es ihrem Vater
Jakob schicken. Da Jakob sich nicht trösten lässt (Gen 37,35) und ein ganzes
Jahr Josef betrauert, fasten in Zukunft die Kinder Israels jährlich am zehnten
Tag des siebten Monats (Jub 34,180- Dies ist der Versöhnungstag (Lev 16,29),
der somit Gedenk- und Busstag für den Verkauf Josefs ist! Zugleich wird damit
der Verkauf Josefs als die Ursünde Israels charakterisiert. So manche
Entsprechungen im Wortlaut von Gen 37 und Lev 16 mögen zu dieser Deutung beigetragen

haben, werden aber nicht explizit gemacht; das Verständnis der Episode als
Ursünde scheint schon traditionell zu sein. Damit stehen wir aber wieder vor dem

zu Beginn dieses Aufsatzes betonten Motivs der theologischen Bedeutung der
Daten bestimmter Ereignisse.

In der späteren jüdischen Literatur findet sich meines Wissens diese Datierung

des Verkaufs Josefs nicht mehr, auch wenn das Motiv (v.a. in Selichot zum
Thema der zehn Märtyrer) in die Liturgie des Versöhnungstages gefunden hat.
Wohl aber hält sich ein anderes schon früh belegtes Motiv sehr lange: Laut Te-

165



stament Sebulon 3,2 nahmen mehrere Brüder Josefs den Kaufpreis, den sie für
ihn erhalten hatten, «und kauften sich und ihren Frauen und ihren Kindern
Sandalen.» Die Fortsetzung deutet dies damit, dass sie damit das Geld vom Blut ihres
Bruders zertreten wollten, Gott aber bewirkte, dass ihnen in Ägypten ihre Sandalen

gelöst und sie so in Ägypten gedemütigt wurden. Hinter dieser Auffüllung
von Gen 37 steht der von den Rabbinen allgemein darauf bezogene Text Am 2,6:
« Wegen der drei Verbrechen, die Israel beging, wegen der vier nehme ich es nicht
zurück: Weil sie den Unschuldigen für Gehl verkaufen und den Armen für ein Paar
Sandalen...» (so explizit etwa Pirge R. Eliezer 38, breit ausgemalt in der Geschichte

von den zehn Märtyrern; das Motiv der Sandalen auch Targum Pseudo-Jona-
tan Gen 37,28).

In den Sandalen, die die Söhne Jakobs um den Kaufpreis Josefs erwerben,
liegt auch schon ihre Strafe: in ihnen müssen sie den Weg ins Exil antreten, Josef
nach Ägypten folgen. Denn «alles, was Josef zustiess, stiess auch Zion zu» (Tan-
chuma Buber, Wajjiggasch 11). Wie der Targum Pseudo-Jonatan zu Gen 37,14
feststellt, sandte Jakob Josef zu seinen Brüdern «kraft des tiefen Ratschlusses,
von dem er zu Abraham in Hebron gesprochen hatte, und dieser Tag war der
Anfang des Exils in Ägypten;» ähnlich zu v. 17: «heute hat die Knechtschaft der
Ägypter begonnen.» Dasselbe Motiv findet sich in Megilla 16b, doch wird hier
Jakob wegen seiner Bevorzugung Josefs die letzte Schuld gegeben: «Wegen zwei
Sela Seide, die Jakob Josef mehr als seinen Brüdern gab, ist die Sache ins Rollen
gekommen und sind unsere Väter nach Ägypten hinabgezogen.» Und solange
diese Schuld nicht gesühnt ist, kommt Israel nicht zur Ruhe, wie Jannai zu Gen
37 dichtet: «Einen Ruheort finden wir nicht in all den Ländern, in die wir
hinausgezogen sind... es gibt keine Ruhe für die Stämme aus dem Samen des Gerechten,
bis sie das Geld bezahlen, wofür sie den Gerechten verkauft haben.»

In einen grösseren Erzählzusammenhang hat dieses Motiv der Midrasch von
Sota 9b-14a gefügt, teilweise allerdings nicht in direkter Erzählung, als vielmehr
unterschwellig, mit Leitmotiven arbeitend. Der Text verknüpft den Verkauf
Josefs eng mit der Simson-Gcschichte und der Episode von Juda und Tamar in Gen
38 - jeweils Phasen des Abstiegs, des Niedergangs. Es folgt die Erzählung von der
Unterdrückung Israels in Ägypten, dann der Auszug, in dem erst die Josefs-Geschichte

ganz offen in den Vordergrund rückt: Wie Josef den Israeliten nach
Ägypten vorausgezogen ist, muss er sie auf der Rückkehr aus Ägypten begleiten.
Die Israeliten können nicht aufbrechen, bevor sie seinen Sarg im Nil gefunden
haben; auf der ganzen Wüstenwanderung tragen sie ihn zusammen mit der
Bundeslade mit sich, bis sie ins Land der Verheissung kommen und Josef in Sichern
bestatten können: «Aus Sichern haben sie ihn geraubt und nach Sichern werden
wir unseren Vater zurückbringen» (13b). Die Befreiung aus Ägypten wird erst mit
der Rückführung Josefs vollendet. Hier ist der Kreis geschlossen. Nach anderer
Auffassung hingegen ist er immer noch offen, da keine wirkliche Sühne für das
Verbrechen erfolgte - erst im Rahmen der endzeitlichen Erlösung wird sich auch
der Bann dieser Ursünde endgültig lösen, wird ein Nachfahre Josefs die Israel in
der Zeit seines Exils beherrschende Weltmacht besiegen.

* * *

166



Natürlich könnte man die Beispiele für erzählende Theologie im Midrasch
vervielfältigen; nahezu jeder Midrasch-Text bietet sich bei näherer Betrachtung
dazu an. Auch ist selbstverständlich, dass bei anderer Auswahl der Beispiele die
Akzente etwas anders gesetzt würden. Verschiedene Gewichtungen ergeben sich
auch je nach Entstehungszeit und -land des einzelnen Midrasch: auch die rabbini-
sche Theologie entwickelt sich. Doch haben die gebotenen Beispiele sehr wohl
einige Grundelemente in den Vordergrund gerückt, die für jedes rabbinische
Bibelverständnis gültig sind.

An erster Stelle ist hier die Intertextualität der Bibel zu nennen. Jeder Vers
der Bibel kann einen anderen erhellen, besonders wenn auch sprachliche
Zusammenhänge bestehen. Als geschlossenes System einer einmaligen, für alle Zeiten
gültigen und auch ausreichenden Offenbarung ist die Bibel voll und ganz aus sich
selbst zu verstehen; Eigenheiten in Sprache und Schreibung sowie die verschiedenen

Möglichkeiten der Vokalisierung des Textes gehören als Grammatik der
Offenbarung zu den wesentlichen Indikatoren für den tieferen Sinngehalt des Textes.

Zweitens ist die Bibel nicht nur in ihren gesetzlichen Abschnitten, sondern
auch in ihren erzählenden Teilen Anleitung für ein Leben gemäss der Offenbarung.

Gottes Gerechtigkeit steht über allem. Der flüchtige Leser mag in so manchen

Episoden nur Willkür am Werk sehen, kein gerechtes System von Lohn und
Strafe und im Handeln gepriesener biblischer Helden kein gültiges Vorbild erkennen.

Dem gläubigen Betrachter ist hingegen der unerwartete Fortgang einer
Geschichte, Lob oder Tadel durch Gott selbst, wo man dies nicht verstehen kann,
scheinbar unbegründetes Glück oder Unglück des Helden Hinweis auf
unausgesprochene Motive; diese muss man nach allen Regeln der Auslegung suchen, um
das moralische Gleichgewicht des Textes zu erkennen. Einübung in ein sittliches
System gemäss den Normen der Tora ist somit ein wesentlicher Teil des religiösen
Studiums der Bibel.

Als dritter Punkt sei das Verständnis biblischer Geschichte hervorgehoben.
Nicht das historisch Einmalige gilt es zu rekonstruieren, sondern das Typische zu
sehen, das in der Geschichte Nachwirkende. Gerade die Anfänge der Geschichte
Israels, sei es in den zwölf Söhnen Jakobs, sei es in der Gemeinschaft der aus
Ägypten Ausgezogenen, lassen im K.eim schon alle Herrlichkeit der Erwählung
und alle Gefahren menschlicher Unbeständigkeit erkennen, alle Möglichkeiten
der kommenden Geschichte sehen. Biblische Geschichte ist nichts Vergangenes,
zumindest nichts nur Vergangenes: sich in sie zu versenken, sie zu verstehen,
heisst wesentlich auch, sie zu vergegenwärtigen, als Teil des eigenen Lebens zu
sehen. Dies zu erfahren, ohne sein eigenes Verstehen zu verabsolutieren, ohne dem
Text in seiner Bedeutungsfülle Gewalt anzutun, dazu verhilft nicht zuletzt das
Erzählen.

167


	Narrative Theologie im Midrasch

